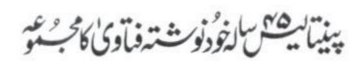


www.ahlehad.org

فتاوئ عثهان

MMM. ahlehad. or8



## حبلداقل

حَضَرِتُ مُولاً مُحْقَى مُحَدِّثُ تَقَى عُثَمَا في صافحا منتهم

تَرتَيَبُوتَخَريْجُ مولانا مُحرزببيث رحق نواز اسْتَاذِ بَسِامُعَ هَ دَارُالعُ الْوُم كَراجِئ

مِكْتَبِينُمْعَا وَالْقَالِثَ كَالْحِكَا (Quranic Studies Publishers)

# 

الهتمام : خِصَراشِفَاقَ قَاسِمِیٰ طع جدید : ریخ الثانی ۱۳۳۱ه او ۱۰ پریل 2010ء مطع احمد اورز پریمزز ، کرا بی -مطع : احمد براورز پریمزز ، کرا بی -ناشر : (Quranic Studies Publishers) نون : (Quranic Studies Publishers) نون : فون : (021) 35031565, 35031566 www.onlineshariah.com ویبسائٹ : www.quranicpublishers.com

ملنے کے پتے:

غرب محمد المالية الما

الحَالَةُ الْمَعَالِفَ الْمُعَالِفَ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَال مَن 35049733 - 35032020

| صفحهنمبر | فهرست ِموضوعات فتاويٰ عثماني جلداوّل                                                           |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          |                                                                                                |
| ~~       | بیش لفظ                                                                                        |
| ٣٧       | وضِ مرتب                                                                                       |
| ٣٣       | ﴿ كتاب الإيمان والعقائد ﴾                                                                      |
|          | (ايمان وعقائد كابيان)                                                                          |
|          | ﴿فصل في المتفرّقات﴾                                                                            |
|          | (ایمان وعقائد سے متعلق متفرق مسائل کا بیان)                                                    |
|          | حضور صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے نعل مبارک کے نقش کو چومنے ، اس جیسے نعل پہننے اور اس کے           |
| 2        | حترام كاحكم                                                                                    |
| ۴٩       | کفار کے نابالغ بچوں کا کیا تھم ہے؟                                                             |
| ۴٩       | موشلزم کی حمایت کرنے والے کا حکم                                                               |
| ۵٠       | سائے حسنی میں ہے کون سے اساء بندوں کے لئے استعمال کئے جاسکتے ہیں؟                              |
| ar       | تضور صلی الله علیه وسلم کے لئے '' یا محد'' کے الفاظ لکھنا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| ۵۳       | گرکسی کو چیر کلمے یاد نہ ہوں تو اس کا کیا حکم ہے؟                                              |
| ۵۳       | کلمہ طبیبہ کے ساتھ ''صلی اللہ علیہ وسلم'' پڑھنا۔۔۔۔۔۔                                          |
| ۵۵       | نعراء كا اپنے كلام ميں غيراللّٰه كو خطاب كرنا                                                  |
| ۵۷       | كپڑے میں انبیاء علیهم السلام كى تصویر بنانا                                                    |
| ۵۸       | نعرمیں غیراللّٰد کو خطاب کرنا                                                                  |
| 09       | فا دیا نیوں کی عبادت گاہ کومسجد کہنے کی مما نعت                                                |
| 4+       | نیاتِ انبیاء علیهم السلام، حیاتِ عیسیٰ علیه السلام اور سماعِ موتی ٰ ہے متعلق مختلف سوالات      |
| ٣        | 'اسلامی سوشلزم'' سے کیا مراد ہے؟ اور اس کی شرعی حیثیت                                          |
| 40       | كيا جنت ميں كفار واخل ہو سكتے ہيں؟                                                             |
| 77       | حدت الوجود كا مطلب                                                                             |
| 77       | سئلة عصمت انبياء عليهم السلام                                                                  |

| صفحهنمبر         | موضوعات                                                                                                    |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 42               | بلا شخقیق مسئله بیان کرنا                                                                                  |
| ٨٢               | كسى المجمن ك رئنيت فارم ميں الله تعالىٰ كے ساتھ رسول صلى الله عليه وسلم كو گواہ بنانے كا حكم               |
| AF               | کیا قیامت کے دن جانوروں کا بھی محاسبہ ہوگا؟                                                                |
| ٨٢               | کیا جنت میںعورتوں کو رُوئیتِ باری ہوگی؟                                                                    |
| 4                | عقيدهٔ حيات النبي صلى الله عليه وسلم                                                                       |
| ۷١               | شیخ احمد کے مروّجہ وصیت نامہ کا حکم                                                                        |
| 41               | جب جنت میں شیطان نہیں جاسکتا تو اس نے حضرت آ دم علیہ السلام کو دھوکا کیسے دیا؟                             |
|                  |                                                                                                            |
|                  | ﴿فصل في كلمات الكفر وأفعال الكفر وما يكون                                                                  |
| 4                | كفرًا وما لا يكون كفرًا ﴾                                                                                  |
|                  | ( کفریه وغیر کفریه کلمات اورافعال ہے متعلق مسائل کا بیان )                                                 |
| 21               | موسیقی سننے والے کو کا فر کہنا                                                                             |
| 4                | کسی کا فر ملک کا ویزا حاصل کرنے کے لئے ویزا فارم میں اپنے آپ کو قادیانی لکھنے کا حکم                       |
| 20               | قادیا نیت سے براءت اور کسی مسلمان کو قادیا تی کہنے کا حکم                                                  |
| 4                | علماء لو برانجھلا کہنے والے کا علم                                                                         |
| 44               | حدیث کے نا قابلِ اعتبار ہونے اور جہنم کے دائمی نہ ہونے کا عقیدہ رکھنا                                      |
| $\angle \Lambda$ | مسلمان کو کا فر کہنے والے کا حکم                                                                           |
| 4                | ''اگر فلال کام کروں تو کا فر ہوجاؤں'' کہنے کا حکم                                                          |
| 49               | ''میں ہندو ہول'' کہنے کا حکم                                                                               |
| <b>^</b> +       | اذ ان کی گنتاخی کا حکم                                                                                     |
|                  | '' میں کا فر ہوجا وَل گا، پتھروں کی پوجا کروں گا، اللہ تعالیٰ سے لڑائی کروں گا'' وغیرہ<br>سیمیں کا میں ہے۔ |
| <b>^</b> *       | الفاظ كہنے كا حكم                                                                                          |
| ΛΙ               | قرآنِ كريم ميں لفظی تحریف كاعقیدہ رکھنا اور استدلال میں حضرت تشمیریؓ کی عبارت پیش كرنا                     |
| ٨٣               | کیک طنزیه مضمون میں اللہ تعالیٰ کی شان میں نامناسب الفاظ استعال کرنے کا حکم                                |

| صفحه نمبر | موضوعات                                                                                   |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۵        | قادیا نیوں کے''لا ہوری گروپ'' ہے تعلق رکھنے والے شخص کے چند کفریہ عقائد کا حکم            |
|           | وفصل في الفِرَق والأحزاب الاسلامية والباطلة                                               |
| M         | والأشخاص المتعلقين بها،                                                                   |
|           | (مختلف اسلامی وغیراسلامی فرقوں اور ان سے متعلق شخصیات کے بیان میں )                       |
| M         | ''الہدیٰ انٹرنیشنل'' کے افکار وعقائد کا تھم                                               |
| 91        | بریلوی فرقے کا تعارف اور حکم (عربی فتویٰ)                                                 |
| 95        | غلام احمہ پرویز کے پیروکار کا تھم                                                         |
| 91        | فكرِ ولى اللَّبِي تَحريك كاحتكم                                                           |
| 97        | " گروپ آف لبرل ملکر تحریک" کے قیام پر حضرت والا دامت برکاتہم کی رائے                      |
| 94        | روافض كوعلى الاطلاق كافرنه قرار دينے كى وجه                                               |
| 91        | سرسیّداحد خان کے نظریات اور تبلیغی جماعت کے بارے میں حکم                                  |
| 99        | کتاب السُّنَّة و البدعة ﴿ کتاب السُّنَّة و البدعة ﴾ (سنت اور بدعت سے متعلق مسائل کا بیان) |
| 1+1       | فرض نماز کے بعد "إِنَّ اللهُ وَمَلْئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيّ " بِرُّ هنا        |
| 1+1       | نياز فاتحه كاحكم                                                                          |
| 1+1       | کسی بزرگ کے مزار پر اجتماعی قرآن خوانی کرنا                                               |
| 1+1       | ختم قرآن کے موقع پرمسجد میں جراغال کرنا اور مٹھائی تقسیم کرنا                             |
| 1.5       | سفرکرے کے مزار کی زیارت کرنا                                                              |
| 1+1-      | فرض نماز اورعیدین کے بعد مصافحہ ومعانقہ کا حکم                                            |
| 1 + 1~    | نماز کے بعد یا مہمان سے ملاقات کے وقت مصافحہ کرنا                                         |
| 1+1~      | ميّت كيسر ہانے بيٹھ كريا قبرستان لے جاتے وقت كلمه پڑھنا                                   |
| 1+0       | كفن برِكلمهُ طيبه لكسنا                                                                   |
| 1+0       | جشنِ ميلا دالنبي صلى الله عليه وسلم كى شرعى حيثيت                                         |

| صفحه نمبر | موضوعات                                                                                            |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1+4       | شادی کے موقع پرلوگوں کوسفید پگڑیاں دینا، ختنہ کے موقع پرلوگوں کو جمع کرنا                          |
| 1.4       | نماز کے بعد مصافحہ کرنے کا حکم                                                                     |
| 1+4       | بزرگ یا پیر کی نیاز اور میت کی مختلف رُسومات کا حکم                                                |
| 1+1       | عرس اور بری کی شرعی حیثیت                                                                          |
| 1+1       | نمازِ جنازہ کے بعد ہاتھ اُٹھا کر دُعا مانگنا                                                       |
| 1+9       | نکاح کے وقت دُولہا کا سہرا باندھنا                                                                 |
| 1+9       | کھانا سامنے رکھ کر فاتحہ پڑھنا                                                                     |
| 1+9       | عهدنامه قبر میں رکھنے کا حکم                                                                       |
| 11•       | قبر پرتلقین کا حکم                                                                                 |
| 11 •      | مسجد میں بلند آواز ہے دُرود وسلام، نعت اور میلا دمنعقد کرنا                                        |
| 11+       | قبر پر اذان دینے کا تھم                                                                            |
| 111       | اذان سے پہلے صلوٰۃ وسلام پڑھنے کا حکم                                                              |
| 111       | نماز کے بعد بلند آواز ہے صلوق وسلام پڑھنے کا حکم                                                   |
| 111       | نماز اور درس کے بعد مصافحہ کرنا                                                                    |
| 111       | امام صاحب کا نمازِ جنازہ کے بعد دُعا نہ مانگنا                                                     |
| 111       | دفن کے بعد قبر پراذان دینے کا حکم                                                                  |
| 110       | دُعاكَ آخر مين "صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسُلِيُمًا" پڙه کربلند آوازے وُرود شريف پڙھنے کا حکم |
|           | ما حكم قراءة الصلوة والسلام جهرًا بعد صلوة الجمعة؟ (جمعه ك بعد بلندآ واز عصلوة                     |
| 111~      | وسلام پڑھنے پر عربی میں مفصل فتویٰ)                                                                |
| 117       | نماز کے بعد دُرود شریف پڑھنے کا حکم                                                                |
| 117       | نمازِ جنازہ کے بعد ہاتھ اُٹھا کر دُعا مانگنا                                                       |
| 117       | حيلهُ إسقاط كاحكم                                                                                  |
| 114       | میت کے ساتھ قبرستان تک قرآن مجید لے جانا                                                           |
| 114       | نمازِ جنازہ کے بعد دُعا مانگنا                                                                     |

| صفحهمبر | موضوعات                                                                                 |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 112     | میّت کو دفن کرنے کے بعد قبر پراذان دینا                                                 |
| IIA     | مروّجه حيلهُ إسقاط كاحكم                                                                |
| HΛ      | رمضان کی ۲۳ تاریخ کو بعد از تراوی سورهٔ عنکبوت اورسورهٔ رُوم پڑھنا                      |
| 119     | حیلہُ اِسقاط اور میّت کے لئے تین دن خیرات کرنے کا حکم                                   |
| 119     | قبرستان میں قرآن مجید لے جاکر پڑھنا                                                     |
| 114     | اہلِ قبور سے توسل پکڑنا                                                                 |
| 114     | جماعت کے بعد امام سے مصافحہ کرنا                                                        |
| 111     | درسِ قرآن کے شروع میں دُرود شریف پڑھوانا                                                |
| 111     | مسجد میں چراغال کا حکم                                                                  |
| 171     | شہدائے کر بلا کے مزارات کی شبیر بنانا.                                                  |
| 177     | تعزیه سازی سبیل لگانا، تعزیه کوجلانا وغیره کا تھم                                       |
| 12      | بعد نمازِ عشاء حلقہ بنا کر دُرود شریف پڑھنا اورمسجد میں چراغاں کرنے کا حکم              |
|         | تعزیہ کے بوسے کو حجرِ اسود کے بوسے پر قیاس کرنا، مختلف مقامات میں قمری تقویم مختلف ہونے |
| 110     | کی بناء پرلیلۃ القدر ہرمقام پراپنے مطلع کے لحاظ سے ہوتی ہے                              |
| 100     | غیراللہ کے نام کی نذر و نیاز کا حکم                                                     |
| 100     | پندرہ شعبان یا معراج کے موقع پرمسجد میں چراغاں کا حکم                                   |
| 124     | ختم گیارهویں اور کونڈے کا حکم                                                           |
|         |                                                                                         |
| 172     | ﴿ كتاب العلم والتاريخ والطب ﴾                                                           |
|         | ﴿فصل في المتفرقات﴾                                                                      |
|         | (علم، تاریخ اور طب کے متعلق متفرق مسائل کا بیان)                                        |
| 119     | كيا كنعان حضرت نوح عليه السلام كاحقيقي بييًا تها؟                                       |
| 119     | ''اجماع اور بابِ اجتهاد'' نامی کتاب کاحکم ، نیز اجماع کی حقیقت کیا ہے؟                  |
| ١٣٣     | کیا روزے کی حکمت وہی ہے جونماز کی ہے؟                                                   |
|         |                                                                                         |

### صفحهنم موضوعات بعض شرعي أحكام كيمصلحتير الله تعالیٰ کے لئے لفظ' وشخص'' استعال کرنے کا حکم ، اور کیا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے فضلات طاہر تھے؟..... حضرت آ دم علیہ السلام ہے لے کر اب تک کتنا عرصہ گزر چکا ہے؟..... 100 اُحد اور حراء سے متعلق دو واقعات کے زمانے کی تعیین ، اور کیا علامہ ابن تیمیّہ جافظ مزگّ کے شاگر و تھے؟ 100 خواتین کے لئے میڈیکل اور ہوم اکنامکس کی تعلیم حاصل کرنا کیسا ہے؟. 100 خطوط میں بسم اللہ، ابجداور ہندسوں میں لکھنے کی شرعی حیثیت اوراس طریقے کی ایجاد کی تاریخ.... حدیث "کنت کنوا محفیًا" کی تحقیق اور تخلیق عالم کے سلسلے میں کئی وساوس اور شبہات کے جوایات..... 100 قوم لوظ کی جس بستی کو اُلٹا گیا تھا اس کی تعیین میں رائے کا اختلاف 10+ نبوّت اور وحی کی کیا حقیقت ہے؟ ..... 101 کیا موجودہ سائنسی تحقیقات قرآن و حدیث سے متعارض ہیں؟. 101 اہرام کےفوائداوراٹرات کی شرعی حثیت...... 100 اجتهاد کی شرا نط اورموجوده دور میں کسی کومجتهد قرار دینا....... 104 جنگ جمل اور جنگ صفین کے واقعہ کا انکار کرنا.. 101 بفتدرِضرُورت علم دین سکھنے کے لئے ایک مطالعاتی نصاب کا خا کہ..... 101 كلمهُ طيبه ميں لفظ''محد'' پر رفع ، اوراذان ميں اس پرنصب كي وجه. 14. میڈیکل کالج میں ڈاکٹری کی مخلوط تعلیم اور پوشیدہ انسانی اعضاء کے معائنے ہے متعلق متعدّد مسائل 140 ( بنو ہاشم، بنو اُ میہ، جنگ جمل، جنگ صفین ، حضرت حسینؓ ، حضرت معاویہؓ اوریزید ہے متعلق متعدّد سوالات کے جوابات) ..... 141 کیا بنو ہاشم اپنے کوخلافت کا سب سے زیادہ مستحق سمجھتے تھے؟ 141 قبول اسلام کے بعد بنو ہاشم اور بنواُ میہ کی خاندانی رنجشوں کی کیفیت 14

| صفحه نمبر         | موضوعات                                                                                   |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 121               | کیا حضرت علیؓ نے خلافت کے لئے خلفائے سابقہ کے اتباع کی شرط سے انکار کردیا تھا؟            |
|                   | قصاصِ عثمانًا كا مطالبه كرنے والوں كاحقيقى مقصد قصاصِ عثمانً تھا يا حضرت عليٌّ كوخلافت    |
| 121               | سے روکنا؟                                                                                 |
| 121               | حضرت معاوییؓ کے کردار کا تاریخی وشرعی جائزہ                                               |
| 121               | کیا حضرت معاویہؓ نے اپنی زندگی میں بزور ولی عہدی کی بیعت لی تھی؟                          |
| 121               | یز بد کے لئے ولایت عہد کی بیعت لینے کا شرعی حکم                                           |
| 121               | حضرت معاویة کے عہد میں یزید پرشرعی حد کیوں جاری نہیں کی گئی؟                              |
| 124               | یز پد کا حکم؟ اور کیا حضرت معاوییؓ کے عہد میں مجالسِ غناء عام تھیں؟                       |
| 120               | حضرت حسین کے نام کوفیوں کے خطوط میں کیا بات درج تھی؟                                      |
| 120               | فاسق حکمران کے خلاف حضرت حسین کے خروج و جہاد کی شرعی حیثیت                                |
| 120               | کیا بزید نے اپنی مملکت میں غیراسلامی وستور جاری کیا تھا؟                                  |
| 120               | یزید کے خلاف جدوجہد میں دیگر صحابہ کرام میں کیوں شریک نہیں ہوئے؟                          |
| 120               | حضرت حسین کی طرف سے جہاد اور مقابلے کے فیصلے کی وجہ                                       |
| 140               | تاریخِ اسلام کوروایات کی شخفیق کے ساتھ از سرنو مرتب کرنے کی ضرورت                         |
| IAI               | کس قشم کی غلطی کو''اجتهادی غلطی'' قرار دیا جائے گا؟                                       |
| IMM               | ﴿فصل في تعليم القران وتعظيمه وتلاوته                                                      |
|                   | ( قر آ نِ کریم کی تعلیم ،تعظیم ،تلاوت اور آ داب سے متعلق مسائل کے بیان میں )              |
| IAM               | قصص القرآن کی فلم بندی کا شرعی حکم                                                        |
| IAY               | ما ہواری کی حالت میں تلاوت ،کلمہ اور دُرود پڑھنے کا حکم                                   |
| AZ                | قرآنی آیات والے اخبارات کی بے حرمتی کرنا                                                  |
|                   | جن کتابوں میں قرآنی آیات بھی ہوں، انہیں حالت ِحیض میں پڑھنا اور حیجونا، اور حالت ِحیض     |
| IAZ               | میں تلاوت واذ کار جائز ہیںِ یانہیں؟                                                       |
|                   | شبینه کی محفلوں میں لاؤڈ اسپیکر پر تلاوت، اس پر اُجرت اور سجد ہُ تلاوت وغیرہ سے متعلق چند |
| $I\Lambda\Lambda$ | سوالات کے جوابات                                                                          |

| صفحهنمبر | موضوعات                                                                          |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 19+      | قرآنی آیات والے اخباری تراشوں کی ہے حرمتی کرنا                                   |
| 191      | حفص کے علاوہ کسی اور قراء ت میں تلاوت کا حکم                                     |
| 191      | سات قراءتوں کے مطابق تلاوتِ قرآن کا حکم                                          |
| 195      | قرآنِ كريم كو چومنے كا حكم                                                       |
| 195      | ٹیپ ریکارڈ پر تلاوت ِقرآن سننے کا حکم                                            |
| 191      | تلاوت کے موقع پر نیندآنا                                                         |
| 191      | قرآنی آیات والے اخبارات و کاغذات کی ہے حرمتی کا حکم                              |
| 191      | قرآنِ کریم کے بوسیدہ اوراق کا حکم                                                |
|          | تلاوت سننے میں قاری کی خوش الحانی کی طرف متوجہ ہونا اور ایک ہی سانس میں کئی آیات |
| 190      | ر ب صنے کو وجه فضیلت سمجھنا                                                      |
| 194      | قرآنِ كريم كوبغير وضوكے حجونے كا تھم                                             |
|          | روزے سے متعلق قرآنی آیت ِ مبارکہ، ماہِ رمضان میں پیش آنے والے اہم واقعات،        |
| 194      | حضور ﷺ کا حضرت جبریل العَلیق کے ساتھ قرآن کا وورگرنا                             |
| 191      | قرآن نه پڑھے ہوئے شخص کے لئے الفاظ پرصرف اُنگلی پھیرنے کا تھم                    |
| 191      | دینیات کی کتابوں کو بغیر وضو چھونے کا حکم                                        |
| 191      | قرآنی آیات کی کثرت والی کتاب کو بغیر وضوحچھونا جائز نہیں                         |
| 199      | قرآنِ كريم حفظ كرنے كے بعد بھول جانے والے كاكيا تھم ہے؟                          |
| ***      | پیشاب سے سورۂ فاتحہ لکھنا سخت حرام ہے                                            |
|          |                                                                                  |
| r+1      | كتاب التفسير وما يتعلق بالقران                                                   |
|          | ( قرآنِ کریم کے ترجمہ اورتفییر سے متعلق مسائل کا بیان )                          |
| r. m     | "أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتْبِ" الآية كِمفهوم ومعنى كى تحقيق                  |
| 4+14     | عالم دين كاتفسير سنانا                                                           |
| r+1~     | قیامت کے وقت کی تعیین مے متعلق قرآنی آیت پرایک سوال کا جواب                      |

| صفحهنمبر    | موضوعات                                                                                    |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| r+0         | پکتھال کے انگریزی ترجمے کا حکم                                                             |
| r+4         | تفسير معارف القرآن ميں "إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمُ شُهُوُ دًا" الآية كترجے كي تحقيق          |
|             | مُعوّ ذ تین کے قرآنِ کریم کا حصہ ہونے سے متعلق حضرت ابنِ مسعودٌ کے عقیدے کی                |
| <b>r</b> •∠ | مفصل شحقيق                                                                                 |
| 111         | "إِنَّكَ مَيِّتٌ وَّاِنَّهُمْ مَّيِّتُونَ" الآية كَتْفير                                   |
| ۲۱۴         | ''تفہیم القرآن' کا بغیر تنقید کے مطالعہ کرنا                                               |
| 110         | سب سے پہلی تفسیر کون سی ہے؟                                                                |
| riy         | جناب مودودی صاحب کا حضرت داؤد علیه السلام کے قصے میں اور یاء کی بیوی کا واقعہ ذکر کرنا     |
| MA          | "وَالْقَلْبِينَ وَالْقَلْبِتْتِ النح" ميں قنوت كامعنى" قراءت" ہے كرنا                      |
| TIA         | قر آنِ کریم کورسم عثمانی کے علاوہ کسی اور رسم الخط میں لکھنا                               |
| 119         | وحی سے متعلق مقدمہ معارف القرآن کی ایک عبارت کی وضاحت                                      |
| 771         | کتاب الحدیث و ما یتعلق به گهر کتاب الحدیث و ما یتعلق به گهر کتاب اوراس متعلق مسائل کابیان) |
| 777         | مرسل حدیث کی جحیت سے متعلق احناف کا موقف                                                   |
| ***         | "من جدّد قبرًا ومثّل مثالًاالخ" حديث بي ينهيں؟                                             |
| 222         | سندِ حدیث میں لفظِ ''نا'' کا مطلب                                                          |
| 770         | ہندوستان سے فرحت بخش ہوا آنے ہے متعلق حدیث کی تحقیق                                        |
| rra         | مطالعے کے لئے حدیث کی متند کتب                                                             |
| 220         | طوالت عمر کی فضیلت میں ایک حدیث                                                            |
| 444         | ا ثرِ صحابی نقل کرنے کے بعد "أو کما قال رضی الله عنه" کہنا                                 |
| 777         | حضورصلی الله علیه وسلم کے اسم گرامی پرلمبا دُرود پڑھنا                                     |
| 444         | کیا حدیث کے پڑھنے پر بھی'' تلاوت'' کا لفظ بولا جاسکتا ہے؟                                  |
| 112         | ايك حديث يا مقوله؟                                                                         |

| صفحه نمبر | موضوعات                                                                                                                                                               |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 772       | بظاہر دومتعارض احادیث میں تطبیق ( فارسی )                                                                                                                             |
|           | رأى الحنفية في قبول الأحاديث الضعيفة في فضائل الأعمال (فضائل المال مين ضعيف                                                                                           |
| 779       | احادیث قبول کرنے میں حنفیہ کی رائے ہے متعلق عربی فتویٰ)                                                                                                               |
|           | "لن تجتمع أمتى على الضلالة" كي بعد "فان أجمعت أمتى على الضلالةالخ" ك                                                                                                  |
| 111       | الفاظ حديث ميں ہيں يانہيں؟                                                                                                                                            |
| rrr       | حديث "بُعِثُتُ إِلَى الْأَسُوَدِ وَالْأَحُمَرِ" كَي تَحقيق ؟                                                                                                          |
| 222       | عمامه کی فضیلت میں حدیث                                                                                                                                               |
| ٢٣٥       | ﴿ كتاب ما يتعلق بالدعوة والتبليغ ﴾                                                                                                                                    |
|           | (وعوت وتبليغ کے مسائل)                                                                                                                                                |
|           | تبلیغ اور جہاد کے فرضِ عین اور فرضِ گفایہ ہے متعلق شخفیق اور مروّجہ بلیغی جماعت اور اس میں                                                                            |
| 277       | اوقات لگانے کی شرعی حیثیت                                                                                                                                             |
| ۲۳۲       | عورتوں کے لئے تبلیغی اجتماع میں شرکت کا حکم                                                                                                                           |
| ٣٣        | جوخود دین کا پابند نه هو، کیا وه تبلیغ کرسکتا ہے؟                                                                                                                     |
| ٣٦٦       | ایک حدیث کی رُو ہے تبلیغ کوترک کرنے کا حکم                                                                                                                            |
| 277       | والدین کی اجازت کے بغیر تبلیغ یا کسی اور سفر پر جانے کا حکم                                                                                                           |
| 477       | تبلیغ میں وفت لگانے کے ساتھ حقوق العباد ادا کرنا لازم ہے                                                                                                              |
| 4         | بعض تبلیغی واعظوں کی طرف سے غیرمختاط باتوں کی بناء پرتبلیغی جماعت کوترک کرنا                                                                                          |
| rr2       | ﴿ كتاب التصوّف والكشف والالهام والرّؤياء ﴾                                                                                                                            |
|           |                                                                                                                                                                       |
|           | ( تصوّف، کشف، الہام اور خوابول ہے متعلق مسائل کا بیان )<br>میں میں میں میں میں میں اللہ میں اللہ میں میں میں میں میں میں اللہ میں |
| rra       | شیطان کا خواب میں حضورِ اقدس صلی الله علیه وسلم کی صورت میں نه آسکنا                                                                                                  |
| 449       | بزرگ سے ملاقات کے موقع پرخود اپنے ہاتھ کو چومنا                                                                                                                       |
| 10+       | کشف قبور اور انوار وتجلیات کے مشاہدے کی شرعی حیثیت                                                                                                                    |
| 10+       | بغیرعمل کے اللہ تعالیٰ ہے مغفرت کا حسن ظن رکھنا                                                                                                                       |

| صفحه نمبر | موضوعات                                                                            |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 101       | شخ طریقت کے لئے کیا شرائط ہیں؟                                                     |
| tat       | خواب کی وجہ سے قبر کو اُ کھاڑنا                                                    |
| rar       | خواب کی قشمیں اور خواب میں شیطانی خیالات واوہام اور رُؤیائے صادقہ میں فرق کی تدبیر |
| ram       | کیا بینک ملازم رہتے ہوئے شیخ کامل بن سکتا ہے؟                                      |
| rar       | ایک خواب کی حقیقت                                                                  |
| rar       | قطب اور ابدال کی حقیقت، اور کیا زمین میں چار قطب ہوتے ہیں؟                         |
| raa       | سلسلهٔ قادریه کے افراد میں شیخ عبدالقادر جیلانی ؓ کی رُوح کے حلول کا عقیدہ         |
|           |                                                                                    |
| 102       | كتاب الذكر والدعاء والتعويذات                                                      |
| ii 6      | ( ذکر ، ڈیا اور تعویذات کے بیان میں )                                              |
| 109       | دُ عا کس قسم کی عمادیت ہے؟<br>دُ عاکس قسم کی عمادیت ہے؟                            |
| 109       | عزّت حاصل کرنے کے لئے '' یا عزیز'' کا وظیفہ پڑھنا                                  |
| 44+       | ذکر جهراً افضل ہے یا سراً؟                                                         |
| 141       | عزّت حاصل کرنے کے لئے ''یاعزیز'' کا وظیفہ پڑھنا<br>ذکر جہراً افضل ہے یا سراً؟      |
| 777       | ايك مهمل وظيفه                                                                     |
| 777       | وسلِمه اختیار کرکے وُعا کرنا کیسا ہے؟                                              |
| 77        | فرض نماز کے بعد سر پر ہاتھ رکھ کر پڑھی جانے والی دُعا کا تھم                       |
| 770       | اسم اعظم سے کیا مراد ہے؟                                                           |
| 747       | سجدے کی حالت میں دُ عا ما نگنے کا حکم                                              |
| 740       | مسجد میں بلندآ واز سے فضائل کی کتاب پڑھنا                                          |
| 740       | دورانِ تلاوت حضور صلی للزم کا نام آنے پر دُرود شریف پڑھنے کا حکم                   |
| 777       | نماز کے بعد "إِنَّ اللهَ وَمَلْئِكَتَهُ يُصَلُّونَ" بلندآوازے پڑھنا                |
| 777       | جنات کو قید کرنے یا جلانے کا حکم                                                   |
| 149       | جنیہ سے انسان کے نکاح کا حکم ، اور انسانوں پر جنات کے اثرات کی شرعی حیثیت          |

| صفحه تمبر | موضونات                                                                             |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 120       | ہے پردہ خاتون سے جھاڑ پھونک کرانے کا حکم                                            |
| 124       | چور یا گم شدہ چیزمعلوم کرنے کے لئے منتز اور ٹو محکے معتبر ہیں یانہیں؟               |
| 124       | قبرستان میں قبله رُوم وکر ہاتھ اُٹھا کر دُعا کرنا                                   |
| 144       | تعویذ کے ذریعہ علاج کرانے کا حکم                                                    |
| 149       | قر آنِ کریم کے نقش کے علاوہ کسی اور تعویذ کا حکم                                    |
| 129       | ما ہواری کی حالت میں تلاوت اور ذکر کا حکم                                           |
| 129       | اسمِ ''بدوح ' کی شخقیق                                                              |
| 1/1 +     | ناجاتی وُورکرنے کے لئے شوہر پرتعویذ کرنے کا حکم                                     |
| 1/1+      | رمضان میں تراویج کے بعد وعظ کرنے اور حیالیس مرتبہ صلوٰۃ وسلام پڑھنے کا حکم          |
| MI        | کیا ظاہری اسباب نہ ہونے کی صورت میں بھی دُعا کا اثر ہوتا ہے؟                        |
| 1/1       | اسم اعظم سے کیا مراد ہے؟                                                            |
| 111       | روزُہ إفطار كے وقت دُعا زيادہ قبول ہوتی ہے                                          |
| TAT       | تعویذ میں اگر کوئی خلاف شرع بات نہ ہوتو جائز ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| TAT       | '' <sup>ع</sup> مل ِ حاضرات'' کی شرعی حیثیت                                         |
| 111       | "بديع العالم" نام ركھنے اور صرف "إلَّا الله" كا ذكر كرنے كا حكم                     |
|           |                                                                                     |
| 110       | ﴿كتاب حقوق المعاشرة وادابها﴾                                                        |
|           | (حفوقِ معاشرت اوراس کے آ داب)                                                       |
|           | گھریلو ناچاتی اور والد کی سخت مزاجی کا حل، اور طلاق کے معاملے میں والد کی اطاعت     |
| 111       | واجب ہے یا نہیں؟                                                                    |
| 19.       | شوہر کی اجازت کے بغیر گھر ہے باہر جانا، جائز أمر میں شوہر کی اطاعت واجب ہے          |
|           | گھر میں ٹیلی ویژن لانے کے لئے باپ کو گھر ہے نکالنا، عالم کا والداور بہن بھائیوں سے  |
| 191       | قطع تعاق كرنا                                                                       |
| 191       | غیبت کے چرچوں کی وجہ سے پڑوسیوں کے گھر آمد ورفت سے رُکنا                            |
|           |                                                                                     |

| صفحه نمبر | موضوعات                                                                             |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 191       | ناجائز أمور میں باپ کی اطاعت کا حکم                                                 |
| 191       | والدہ کے حکم سے بیوی کوطلاق دینے کا حکم                                             |
| 191       | مرزائیوں ہے تعلق رکھنے والے رشتہ داروں ہے تعلق کا حکم                               |
| 190       | اُستاذ کو گالی دینے کا حکم                                                          |
| 190       | والدین اور اساتذہ کے لئے تعظیماً کھڑے ہونے کی شرعی حیثیت                            |
| 190       | والدین کے کہنے پر بلاعذر شرعی ، بیوی کوطلاق دینے کا تھم                             |
| 44        | بھائی بہنوں سے بیوی کی ملاقات پر پابندی لگانے کا حکم                                |
|           |                                                                                     |
| 192       | كتاب السير والمناقب                                                                 |
|           | (انبیاءاورمختلف شخصیات کے حالات ومناقب)                                             |
| 199       | قسطنطنیہ پر حملے میں شرکت کی بناء پریزید کے جنتی ہونے کا عقیدہ رکھنا                |
| r-1       | قبیلہ ''جون'' کی عورت اُمیمہ بنت شراحبیل ہے متعلق شیعوں کامن گھڑت قصہ               |
| r•r       | بعض تاریخی روایات کی بنیاد پرصحابه کرام رضی الله عنهم اجمعین کے حق میں بدگمانی کرنا |
| m. m      | حضرت فاطمة کے نکاح کی تاریخ                                                         |
| 4.6       | حضرت خدیجہ کے مال سے تجارت کرنے پر حضور اقدس صدراللم کے لئے کوئی کمیش مقرر تھا؟     |
| h.* L.    | حضرت معاویہ کے بارے میں کتاب ''شہیدِ کر بلا'' اور بعض اکابر کی عبارات کا جواب       |
| r+4       | حضرِت عباسٌ کی اولا دُسادات میں شامل ہے                                             |
| ٣         | یزید کے بارے میں جنتی ہونے کاعقیدہ                                                  |
| r.2       | یزید کے نام کے ساتھ''صلی اللہ علیہ وسلم'' لکھنا۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| r.Z       | كيا حضرت يوسف اليه السلام كا زليخاسے نكاح جو كيا تھا؟                               |
| T+A       | کیا پزید بن معاوییؓ پرلعنت بھیجنا ثواب ہے؟                                          |
| r+1       | پاک رحموں اور پاک صلبوں ہے آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی ولادت کا مطلب               |
| r+1       | علامہ ابنِ تیمیہ کے بارے میں جمہور علماء کی رائے                                    |
| r-9       | آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے فضلات کا حکم                                           |

| صفحهنمبر | موضوعات                                                                            |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۱۱      | ﴿كتاب الطهارة﴾                                                                     |
|          | (طہارت کا بیان)                                                                    |
| rir      | ﴿فصل في الوضوء والغسل والتيمّم                                                     |
|          | (وضوعنسل اور تیمّم کے فرائض، واجبات،سنن مستحبات، آ داب ومکروہات کا بیان )          |
| rir      | جنازے کے لئے کئے گئے وضو ہے فرائض پنج گانہ پڑھ سکتے ہیں                            |
| rir      | عنسل خانے میں بات کرنے کا تھیم                                                     |
| rir      | دانت میں جاپندی بھری ہوئی ہوتو وضواور عنسل کا حکم                                  |
| 710      | ېرېنه ہوکرغسل کرنا                                                                 |
| MID      | گردن کے مسمح کی شرعی هیشیک                                                         |
| ria      | مرض کی وجہ ہے پانی نقصان دہ ہوتا تیم کیا جاسکتا ہے                                 |
| ۲۱۲      | غسل کے بعد دوبارہ وضو کا حکم                                                       |
| MIZ      |                                                                                    |
| 112      | ﴿فصل في النّجاسات وأحكام التطهير ﴾                                                 |
|          | (نجاسات کے اُحکام اور پاک کا طریقنہ)                                               |
| MIZ      | نا پاک رُونی کو پاک کرنے کا طریقہ                                                  |
| 11/      | تیل کو پاک کرنے کا طریقہ                                                           |
| MIA      | تطہیرِ اشیاء کے طریقوں کی تعداد اور مکمل تفصیل                                     |
| ٣٢٠      | مٹی کو تیل پاک ہے                                                                  |
| mr.      | بیت الخلاء کے لوٹے سے طہارت حاصل کی جاسکتی ہے                                      |
| 44       | دھوبی کے دُ صلے ہوئے کیٹرول کا حکم                                                 |
| 271      | کتے کی دباغت شاہ کھال پاک ہے                                                       |
| rrr      | کیا دھو بی سے کیڑے ؤھلانے کے بعد دوبارہ دھونا ضروری ہے؟                            |
| 5        | وهو بی سے کپڑا وُصلوانے کے بعد کیا دوبارہ پاک کرنا ضروری ہے؟ اور کیا کپڑا پاک کرتے |
| rrr      | وقت کلمهٔ طیبه پڑھنا ضروری ہے؟                                                     |

| صفحهنمبر | موضوعات                                                                |
|----------|------------------------------------------------------------------------|
| 777      | ہاتھی کی سونڈ سے نکلنے والے پانی کا حکم ، مچھلی کا پتھ پاک ہے یا نہیں؟ |
| 2        | ہاتھ پر نجاست لگنے کی صورت میں کتنی مرتبہ دھونا لازم ہے؟               |
| ٣٢٢      | جوتے یا چپل وغیرہ کو وضو خانے میں دھونے کا حکم                         |
| rra      | ﴿فصل في أحكام الماء﴾                                                   |
|          | ( پانی اور کنویں وغیرہ ہے متعلق مسائل کا بیان )                        |
| rra      | تالاب سے پانی لیتے وقت اگر گھڑے میں مینگنی آجائے تو کیا کرے؟           |
| rra      | '' ده در ده' حوض میں نجاست گرنے کا تھم                                 |
| 444      | کنویں میں سانپ گرنے کی صورت میں کیا حکم ہے؟                            |
| 472      | کیا ٹینکی ہے آنے والا پانی ''ماءِ جاری'' کے حکم میں ہے؟                |
| 449      | ہندو خاکروب کی دھوئی ہوئی جگہ پر نماز پڑھنے کا حکم                     |
| mp.      | ﴿فصل في أحكام الجنب والمعذور ﴾                                         |
|          | (جنبی اور معذور ہے متعلق مسائل کا بیان)                                |
| mm.      | غسلِ جنابت میں سرکا تیل حجیرانا ضروری نہیں                             |
| mm.      | حالتِ جِنابِت مِیں وُرود شریف پڑھنے کا حکم                             |
| 2        | جنابت کی حالت میں قرآن حجھونے کا حکم                                   |
| ۳۳۱      | ایک ہی شب میں دوبارہ ہم بستری کے لئے عسلِ جنابت ضروری نہیں             |
| mmr      | کئی مرتبہ ہم بستری کے بعد ایک عسلِ جنابت کافی ہے                       |
| ~~~      | ایک ہی شب میں دوبارہ ہم بستری ہے پہلے اگر غسل نہ کرے تو کیا حکم ہے؟    |
|          | بیشاب کے قطروں کی بناء پر کیڑے کی پا کی اور وضو کا حکم                 |
| FFF      | ''لیکوریا'' کے پانی کا حکم اور اس ہے متعلق متعدد مسائل                 |
| 2        | ﴿فصل في الاستنجاء﴾                                                     |
|          | (استنجاء کے مسائل کا بیان)                                             |
| 220      | کیا طہارت کے لئے ڈھیلا اور پانی دونوں استعمال کرنا ضروری ہے؟           |

| •         | 7.                                                                                           |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| صفحه نمبر | موضوعات                                                                                      |
| ٣٢٥       | پیشاب کے بعد ڈھیلا استعال کرنا مسنون ہے، اور صرف پانی کا استعال بھی کافی ہے                  |
| mm2       | ﴿فصل في المسح على الخفين                                                                     |
|           | (موزوں پرمسے ہے متعلق مسائل کا بیان )                                                        |
| mr2       | مر قبه موزول پرمسح کا مسئله                                                                  |
| 201       | نائیلون کی مرقحه جرابول اور سوتی جرابول پرمسح کا حکم                                         |
| ٣٣٩       | ﴿ كتاب الصلوة ﴾                                                                              |
|           | (مسأئلِ نماز)                                                                                |
| 201       | مفصل في مواقيت الصورة                                                                        |
|           | (اوقات نماز ہے متعلق مسائل کا بیان )                                                         |
| 201       | دارالعلوم کراچی کے نقشہ ٔ اوقاتِ نماز میں صبحِ صادق کے وقت پراعتراض اور اس کا جواب           |
| TO2       | ا نتهاءِ زوال اور ابتداءِ ظهر میں فاصلے کی مقدار                                             |
| 207       | خنبلی مسلک میں زوال ہے پہلے جمعہ کا وقت اور اس کی بناء پر حنفی مقتدی کے لئے حکم<br>اس برید ہ |
| MOA       | ظهر کا وقت<br>گزش ملبر عور به شاری به                                                        |
| ran       | کینیڈا میںعصر اورعشاء کا وقت<br>عصر میں اصفرار شمس تک تأخیر،عشاء کا وقت                      |
| r09       | مسترین استرات کا بیر، عشاء کا وقت<br>نماز فجر میں اِسفار افضل ہے۔                            |
| my.       | شمارِ برین اِسفارات کی شخفیق<br>شرعی رات کی شخفیق                                            |
| P41       | عشاء میں جلدی کا حکم                                                                         |
| F 4F      | رمضان میں عشاءاور صبح صادق کا وقت<br>رمضان میں عشاءاور صبح صادق کا وقت                       |
| r4r       | سحری کا وقت ختم ہوتے ہی نماز پڑھنا                                                           |
| 18. 8183  | صبح صادق کے وقت پر حضرت مولانا مفتی رشید احمد صاحب رحمہ اللہ سے اختلاف کی                    |
| m4m       | تحقیق (عربی فتویٰ)                                                                           |
| m4m       | عصر کی نماز کے لئے ساڑھے جار بجے کا وقت مقرّر کرنا                                           |
|           |                                                                                              |

۲۱

| صفحه بمبر | موضوعات                                                                    |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------|
| ۳۲۵       | ﴿فصل في الأذان﴾                                                            |
|           | (اذان ہے متعلق مسائل کا بیان)                                              |
| 240       | اذ ان میں تجوید کی غلطی کا حکم                                             |
| 240       | اذان ہے پہلے دُرود وسلام پڑھنے کا حکم                                      |
| 444       | جمعه کی اذانِ ثانی کہاں دی جائے؟                                           |
| 247       | سیای مقاصد کے لئے اذان دینے کا حکم                                         |
| ٣٩٨       | ﴿فصل في شروط الصلوة وأركانها وواجباتها وسننها وادابها﴾                     |
|           | (نماز کی شرائط،فرائض،ارکان، واجبات،سنن اور آ داب کے بیان میں )             |
| 247       | ست قبله كامطلب                                                             |
| 247       | حالت إحرام ميں جاءِ نماز پرسجدہ كاحكم                                      |
| 249       | ٹرین میں فرض نماز بیٹھ کر پڑھنا۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔        |
|           | سجدے میں بیشانی کے ساتھ ناک رکھنے سے متعلق بہتی رہور اور احسن الفتاوی میں  |
| 44        | تعارض کی تحقیق                                                             |
| 121       | امام کا تکبیر کے وقت بیٹھے رہنا اور''حی علی الفلاح'' پر کھڑا ہونا          |
| 727       | تکبیر کے دوران نمازی کب کھڑے ہوں؟                                          |
| 727       | تکبیر کے دوران مقتدی کب کھڑے ہوں؟                                          |
| 727       | نماز کے لئے کیسالباس پہننا ضروری ہے؟ اور صرف ٹوپی پہن کرنماز پڑھانے کا حکم |
| 727       | ایک طرف سلام نه پھیرنے سے نماز دُرست ہوگی یانہیں؟                          |
| 720       | نماز میں ثناءاور دُرودشریف پڑھنا سنتِ مؤ کدہ ہے یا غیرمؤ کدہ؟              |
| 724       | تسمیہ، سورهٔ فاتحہ سے پہلے پڑھی جائے یا بعد میں؟                           |
| 724       | باجماعت نماز ادا کرنا سنت ہے یا واجب؟                                      |
| 722       | استقبال قبله شرط ہے، استقبالِ قبله کی نیت شرطنہیں                          |
| r29       | بیٹھ کرنماز پڑھنے کے دوران کھڑے ہوجانا                                     |

| صفحه نمبر | موضوعات                                                                                  |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۸.       | ﴿فصل في الامامة والجماعة ﴾                                                               |
|           | (امامت اور جماعت ہے متعلق مسائل کا بیان)                                                 |
| ٣٨.       | امامت کی نیت کا طریقه                                                                    |
| m/ •      | امام کے شرعی اوصاف                                                                       |
| 71        | جس کاعلم زیادہ ہو، اے امام بنانا افضل ہے                                                 |
| 717       | شرعی مسئلے کو نہ ماننے والے کی امامت کا حکم                                              |
| 717       | بدکر دارشخص کے پیجھیے نماز پڑھنے کا حکم                                                  |
| 244       | کسی ناجائز فعل ہے منع کرنے پرامامت سے معزول کرنا                                         |
| ۳۸۵       | جس امام سے مقتذی راضی نے ہوں ، اس کی امامت کا حکم                                        |
| MAY       | علمائے دیوبند کے عقائد سے جزوی اختلاف رکھنے والے ایک امام کی امامت سے متعلق تفصیلی فتویٰ |
| mam       | حضورضلی اللّٰہ علیہ وسلم کو حاضر و ناظر ماننے والے کی اقتداء میں نماز پڑھنے کا حکم       |
| mam       | داڑھی منڈانے والے کوامام بنانا                                                           |
| mam       | داڑھی مونڈ نے والے کوامام بنانے کا حکم                                                   |
| mar       | ایک مشت ہے کم داڑھی والے کی امامت کا حکم                                                 |
| ٣٩٢       | ایک مشت ہے کم داڑھی رکھنے والے کی اقتداء میں نماز کا حکم                                 |
| mar       | ایک مشت ہے کم داڑھی رکھنے والے کے بیچھے نماز کا حکم                                      |
| m90       | عرش پراللہ تعالیٰ کے جسمانی قیام کا عقیدہ رکھنے والے شخص کی امامت کا حکم                 |
| 794       | معراج جسمانی کے قائل کی اقتداء میں نماز کا حکم                                           |
| m92       | شیعہ کے پیچھے نماز پڑور                                                                  |
| m92       | شیعہ ہے اپنی بیٹی کا نکاح کرانے والے کے پیچھے نماز کا حکم                                |
| 291       | لواطت کے مرتکب کی امامت کا حکم                                                           |
| m99       | گالی دینے والے کوامام بنانے کا حکم                                                       |
| m99       | امام کی بُرائی کرنے والے کا اس امام کی اقتداء میں نماز پڑھنا                             |
| (~+ +     | فسقیہ افعال کے مرتکب کوامام بنانا                                                        |

| صفحهم     | موضوعات                                                                                 |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| (***      | گالی گلوچ کرنے والے شخص کوامام بنانے کا حکم                                             |
| 1-1       | کس مسجد کے امام کے پیچھے نماز پڑھنا اُولیٰ ہے؟                                          |
| 141       | تصویر کھینچنے اور کھنچوانے والے کی اقتداء میں نماز کا حکم                               |
| r++       | حجوث بولنے والے کے پیچھے نماز کا حکم                                                    |
| r+r       | بدعتی اور مجهول پڑھنے والے کی اقتداء کا حکم                                             |
| N. M      | جماعت ِ اسلامی کے رکن کی اقتداء میں نماز گاھکم                                          |
| 4.4       | لڑکی کو بیچنے والے کے پیچھے نماز پڑھنے کا حکم                                           |
| r.        | خائن شخص کوامام بنانے کا حکم                                                            |
| r.0       | ماموں سے ناراض شخص کے بیچھے نماز پڑھنا                                                  |
| P+0       | بے خبری میں بریلوی امام کی افتذاء میں نماز پڑھ لی تو کیا حکم ہے؟                        |
| P+4       | جرگے کا فیصلہ مقدم ہے یا باجماعت نماز؟                                                  |
| P+4       | شور جھگڑ ہے کی بناء پر جماعت کی نماز توڑنا                                              |
| P+4       | ساسی اختلاف کی بناء پرامامت ہے معزول کرنا                                               |
|           | حضور صلى الله عليه وتهلم كو''عالم الغيب'' اور''حاضر و ناظر'' ما ننظ والے كے پيجھيے نماز |
| M+4       | يراً صنے كا حكم                                                                         |
| 144       | مسجد کی دُ وسری منزل پر جماعت کرانے کا حکم                                              |
| r.A       | امام اگر سائبان کے نیچے کھڑا ہواور مقتدی ہیجھے تو کیا حکم ہے؟                           |
| r.        | کیا امام، امامت سے اُستاذین جاتا ہے؟                                                    |
| 1.4       | ریڈ یو سننے والے کی اقتداء میں نماز پڑھنے کا تھم                                        |
| r+9       | بلا ثبوت زنا کی تہمت لگانے والے کے پیچھے نماز کا حکم                                    |
| 141       | امام کا امامت برقر ارر کھنے کے لئے چند شرا نط لگانے کا تھم                              |
| 14        | کشفِ قبور کے قائل کی اقتداء میں نماز کا حکم                                             |
| <u>۱۱</u> | حجوث بولنے والے اورمسجد کا سامان اپنے گھر میں استعمال کرنے والے امام کی اقتداء کا حکم   |
| 11        | ا پنے اُوپر عائد شدہ مختلف الزامات کے دُرست جوابات دینے والے امام کی اقتداء کا حکم      |
|           |                                                                                         |

| صفحه نمبر | موضوعات                                                           |
|-----------|-------------------------------------------------------------------|
| Ma        | ایک امام کی امامت ہے متعلق تفصیلی استفتاءاور اس کا جواب           |
| ~19       | ﴿فصل في المسبوق واللَّاحق﴾                                        |
|           | (مسبوق اور لاحق کے مسائل کا بیان)                                 |
| 19        | مبوق، سجدہ سہو کے لئے امام کے سلام میں شرکت نہ کرے                |
| 19        | مىبوق كى نماز كاطريقه                                             |
| rr.       | مسبوق اپنی نماز کس طرح بوری کرے؟                                  |
| 14.       | مسبوق کی ثناء سے متعلق شرح وقایہ کی ایک عبارت کی تحقیق            |
| 21        | امام کے سلام کی صورت میں مسبوق تشہد بورا کرے گا یانہیں؟           |
| 444       | ﴿فصل فيما يفسد الصلوة وما يكره فيها ﴾ ا                           |
|           | (نماز کے مقیدات اور مکروہات کا بیان )                             |
| 44        | پہلی صف میں نابالغ بیچے کا کھڑا کرنا                              |
| ~~~       | آ دهی آستین والی قمیص میں نماز پڑھنا                              |
| 22        | تصویر والے کمرے میں نماز پڑھنے کا حکم                             |
| 22        | محاذات کی دوصورتوں کی تفصیل اور حکم                               |
| ٣٢٦       | برآ مدے میں نماز پڑھنے میں کوئی کراہت نہیں                        |
| 41        | بغیرسترہ کے نمازی کے آگے ہے گزرنے کی تفصیل                        |
| 22        | کندهوں تک بال بڑھا کر رکھنے والوں کی نماز ہوتی ہے یانہیں؟         |
| ٣٢٨       | وفصل في القراءة ومسائل زلة القارى                                 |
|           | (نماز میں قراءت اور پڑھنے والے کی غلطیوں ہے متعلق مسائل کا بیان ) |
| 711       | سورهٔ فاتحہ کے بعد ''رَبّ اغفر لی''کہنا                           |
| 227       | بیاری کی وجہ سے نماز میں الفاظ اوا نہ کر سکے تو کیا حکم ہے؟       |
| 449       | فاتحه خلف الإمام كاحكم                                            |
| 449       | ضَّ كامخر ج                                                       |

| صفحه نمبر | موضوعات                                                                    |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------|
| ٠٣٠       | فَلَ كَا مُخْرِج                                                           |
| 444       | 'وَلَا الْمُشْرِكِيُنَ" كَ بَجِائَ "وَالْمُشْرِكِيْنَ" بِرْضَ كَاحَم       |
| اسم       | تین چھوٹی آیات کے برابر آ دھی آیت پڑھنے سے نماز ہوجائے گی                  |
| اسم       | نماز میں مجہول قراء ت کرنا                                                 |
| 744       | پیچ میں جیھوٹی سورت جیھوڑ کر قراء ت کرنا                                   |
| 22        | فجر کی پہلی رکعت کو دُوسری رکعت سے طویل کرنا،قراءت میں متعدّدغلطیوں کا حکم |
| مهد       | ﴿فصل في السنن والنوافل ﴾                                                   |
|           | ( سنن اورنوافل نمازوں کے بیان میں )                                        |
| مهم       | نمازِ اِشراق و حیاشت دو، دو رکعت کر کے پڑھ سکتے ہیں                        |
| ٢٣٢       | تحية المسجّد واجب ہے يامستحب؟                                              |
| مهم       | سنت مؤكده كاترك                                                            |
| مهم       | جمعه کی سنتوں کی تعداد                                                     |
| ٢٣٧       | جمعه کی سنتوں کی تعداد، سنت غیرمؤ کدہ پڑھنے کا طریقه                       |
| ٢٣٧       | صبحِ صادق اور فجر کے بعد نوافل پڑھنے کا حکم                                |
| 277       | سنتِ مؤكده كو بلاعذر ترك كرنا                                              |
| 227       | زوال سے پہلے جمعہ کی سنتیں پڑھنا                                           |
| 771       | صلوة الشبيح كي جماعت كاحكم                                                 |
| ~~9       | تهجد کی نیت کس طرح کریں؟                                                   |
| 449       | شبِ قدر کی نوافل کا طریقه                                                  |
| 44.       | سنن ونوافل گھر میں پڑھنی جاہئیں یامسجد میں؟                                |
| 444       | فجر کی سنتیں حجوث جائیں تو کیا حکم ہے؟                                     |
| المالما   | فجر کے فرض شروع ہونے کے بعد سنتیں کس وقت تک اداکی جاسکتی ہیں؟              |
| ۲۳۲       | سنن مؤ كده كو بلاعذر ببیڅه كرېږه هنا                                       |
| 444       | تو ژی هو کی نفل نماز اور طواف و نذر کی نماز میں قیام کا حکم                |

| صفحه نمبر | موضوعات                                                                          |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------|
| LLL       | نوافل کی جماعت میں لوگوں کی شرکت کا اہتمام کرنا                                  |
| 220       | رمضان میں نفل کی جماعت                                                           |
| 209       | ﴿فصل في التراويح﴾                                                                |
|           | (تراویج اورشبینہ ہے متعلق مسائل)                                                 |
| 209       | چارتراوتگے کے بعد وقفے میں کیا پڑھنا چاہئے؟                                      |
| ra9       | تراوت کی پراُجرت کا مسئلہ                                                        |
| 44.       | تراوت کپر اُجرت لینا                                                             |
| 4.4       | تراوت کی پر اُجرت لینے کا حکم                                                    |
| 41        | شبینه کاحکم                                                                      |
|           | تراوی پر اُجرت کا مسکلہ، جماعت کے ساتھ فرض نہ پڑھنے والا تراوی میں امام بن<br>سب |
| 444       | سکتا ہے یا نہیں؟                                                                 |
| 777       | ۳۲۰ وین رات میں سورهٔ عنکبوت اور رُوم پڑھنا                                      |
| 444       | شبینه کا حکم                                                                     |
| ٣٧٣       | شبینه کا حکم                                                                     |
| 444       | شبینه کاحکم، جائز شبینه کس طرح ہوسکتا ہے؟                                        |
| 44        | شبینہ کے جواز کی شرائط                                                           |
| 440       | تراوت کے میں تین بارسورۂ اِخلاص پڑھنا۔<br>تب ہے مدی تاب                          |
| ٢٢٢       | تراوی میں قرآن پڑھے جانے کے باوجودالگ ہے "اَلَمْ تَوَ کَیْفَ" ہے تراوی پڑھنا     |
| ٢٢٦       | تراوتگا کوضروری نه همجھنا اور بلاعذر تراوتگا ترک کرنا                            |
| ۲۲۲       | تراوت کی میں ایک مرتبہ ختم قرآن سنت ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔       |
| 447       | تراوت کے سے متعلق متعدّد مسائل<br>ما پھی منظمان نیال کی وقت العمری سے کے طبیعا   |
| 449       | داڑھی منڈانے والے کی اقتداء میں تراویج پڑھنا۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| 44        | کھڑے ہوکر تراوح پڑھنے کے بعد عذر کی وجہ سے بیٹھ کر پڑھنا                         |

| 100                      |                                                                                            |
|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| صفحه نمبر                | موضوعات                                                                                    |
| ۴۷.                      | تر اوت کی رکعتوں کی تعداد                                                                  |
| 121                      | تراوت کے میں شرکت کے لئے عورتوں کا مسجد جانا                                               |
| r2+                      | ﴿فصل في الوتر﴾                                                                             |
|                          | (وتر ہے متعلق مسائل)                                                                       |
| 727                      | وتر كا وقت اور طريقه                                                                       |
| 724                      | شافعی امام کے پیچھے جنفی کے وتر پڑھنے کا حکم                                               |
| 74                       | شافعی کے پیجھیے حنفی کا ورتر بڑھنا                                                         |
| 740                      | مسجد میں دو جگہ تراوی کے ہونے کی بناء پر وتر کی دو جماعتوں کا حکم                          |
| 720                      | وتر میں رُعائے قنوت بھول جائے تو کیا حکم ہے؟                                               |
| 727                      | ﴿ فصل في قضاء الفوائت ﴾                                                                    |
|                          | ( قضا نماز وں ہے متعلق مسائل کا بیان )                                                     |
| MZ4                      | حیض کی مخصوص صورت کی بناء پر نماز ول کی قضا                                                |
| MZ4                      | فوت شدہ نماز وں کی قضا لازم ہے                                                             |
| 722                      | قضائے عمری کی شرعی حیثیت                                                                   |
| M1                       | ایام حیض کی نمازوں کی قضالازم نہیں                                                         |
| M1                       | قضا نماز وں کی ادائیگی ضروری ہے                                                            |
| ۳۸۸                      | ﴿فصل في سجو د السهو ﴾                                                                      |
|                          | (سجدہ سہو کے مسائل کا بیان)                                                                |
| $\gamma \Lambda \Lambda$ | سورهٔ فاتحه، سورة اور رکعتول میں شک کی دوصورتوں کا حکم                                     |
| MA9                      | قراءت میں عدم ِ ترتیب سے مجدهٔ سہولا زم نہیں                                               |
| 494                      | تشمیہ کے ترک سے سجد ہُ سہو لا زم نہیں                                                      |
| 49                       | تاً خیرِ رکن کی وہ مقدار جس سے سجد ہُ سہو واجب ہوتا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |

| صفحه نمبر | مونبوعات                                                                                  |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 191       | تأخیرِرکن کی کتنی مقدار ہے بحدہ سہو واجب ہوتا ہے؟ (مفصل تحقیق)                            |
| 494       | بھولے سے سلام پھیر لینے کے بعد بحبرۂ سہوکب تک کر سکتے ہیں؟                                |
|           | چار رکعت والی نماز میں دو رکعت پر سلام پھیرنے کی صورت میں سجدہ سہو کے وجوب سے             |
| 494       | متعلق فقهاء کی عبارات میں تضاد کی تحقیق                                                   |
| 4         | ﴿فصل في سجو د التلاوة                                                                     |
| ¥         | (سجدهٔ تلاوت کے مسائل کا بیان)                                                            |
| 497       | امام کے سجد و تلاوت کا پنة نه چلنے کی بناء پرمقتدی رُکوع میں رہ کراُٹھ گیا تو کیا حکم ہے؟ |
| ~9Z       | لاؤڈ الپیکر پر آیت سجدہ سننے ہے سجدہ تلاوت واجب ہوگا                                      |
| ~9A       | ﴿باب صلوة المريض والمسافر ﴾                                                               |
|           | (مریض اور مسافر کی نماز کا بیان )                                                         |
| 79A       | نمازِ قصر کہاں ہے شروع کرے؟ کیا اپنے شہر میں قصر کرسکتا ہے یانہیں؟                        |
| m91       | زوجه اورعقار کو وطنیت کا معیار بنانے پر فتح القدیر اور البحرالرائق کی عبارات کی تحقیق     |
| ۵٠١       | وطنِ اصلی اور وطنِ اقامت کا معیار ( فارس )                                                |
| ۵٠٢       | وطن اصلی ہے مکمل طور پر منتقل ہو جانے کے بعد دوبارہ وطن آنے کی صورت میں قصر کا حکم        |
| ۵٠٣       | فوج کی پوسٹنگ کی تبدیلی کی بناء پر نمازِ قصر ہے متعلق چند سوالات کے جوابات                |
| 0.0       | شرعی معذور کی نماز کا حکم                                                                 |
| ۵۰۵       | معذور کی نماز کا حکم                                                                      |
| 0+4       | معذور کے لئے وضو کا حکم                                                                   |
| 0.4       | شرعی معذور کی تعریف اور عذر کا معیار                                                      |
| ۵۰۸       | قطرے کا مریض کپڑا دیکھے بغیر نماز پڑھے تو کیا حکم ہے؟                                     |
| ۵+9       | ﴿فصل في الجمعة ﴾                                                                          |
|           | (جمعہ کے متعلق مسائل کا بیان )                                                            |
| ۵+9       | حنفیہ کے نز دیک نمازِ جمعہ کے لئے شہر کا وجود ضروری ہے                                    |

| صفحه تمبر | موضوعات                                                                                                                  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵ • 9     | دورانِ خطبه تشهد کی هیئت پر بینه کر ہاتھ باندھنا                                                                         |
| ۵1+       | خطبے کے دوران نفل نماز پڑھنے کا حکم                                                                                      |
| ۵۱۱       | خطبے کے دوران خاموش رہنا واجب ہے                                                                                         |
| ۵۱۱       | جمعہ کی اذانِ ثانی امام اورمنبر کے سامنے دینی چاہئے                                                                      |
| 211       | جمعہ کے دن نماز سے قبل تفریر کرنے کا حکم                                                                                 |
| ۵۱۲       | جمعه کا خطبہ اور نماز الگ الگ اشخاص پڑھائیں تو کیا حکم ہے؟                                                               |
| ۵۱۳       | نستی میں جمعہ فرض نہ سمجھنے والے امام کے لئے کسی دُوسرے شخص سے نمازِ جمعہ پڑھوانا                                        |
| ٥١٣       | قريةَ كبيره مين نمازِ جمعه                                                                                               |
| مات       | قرية ُ صغيره ميں جمعه كا حكم ( فارى )                                                                                    |
| ۵۱۳       | خطبهٔ جمعہ کے دوران ہاتھ میں عصا لینے کی شرعی حیثیت                                                                      |
| ۵۱۵       | امروٹ شریف میں نمازِ جمعہ کا حکم                                                                                         |
| 012       | م روت تریب میں مارِ بھی ہا ہے۔<br>صحت ِ جمعہ کے لئے شہر یا قریبۂ کبیرہ ہونا ضروری ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| ۵۱۸       | ار میں نمازِ جمعہ پڑھانے کا علم                                                                                          |
| ۵۱۸       | ئراچی ہے! ٹھائیس میل دُور قصبہ '' کاٹھور آباد'' میں جمعہ کا تھم                                                          |
| ۵۲۲       | کیا صحراء میں جمعہ فرض ہے؟                                                                                               |
| ٥٢٣       | ايك تصبه مين نمازِ جمعه كاحكم                                                                                            |
| ٥٢٣       | جيلوں، حِيماؤنيون اور ايئر پورٹ پرنمازِ جمعه                                                                             |
| 259       | ائمہ حرمین کی افتداء میں کھلے میدانوں میں پڑھی جانے والی جمعہ کی نمازوں کا حکم                                           |
| 259       | خطبهٔ جمعه میں کسی ؛ رگ کا مقوله شامل کرنا                                                                               |
| ۵۳۰       | پنج وقتہ نماز کے لئے، بنائی گئی جگہ میں جمعہ کا حکم                                                                      |
| ۵۳۰       | تركِ سعى كے گناہ سے بیچنے کے لئے اذانِ اوّل كوتقریر سے مؤخر كرنے كا حكم                                                  |
|           | جمعہ کی اذانِ اوّل کے بعد بیچ وشراء وغیرہ ممنوع کاموں کے ارتکاب سے لوگوں کو بچانے کے                                     |
| محم       | لیج کیا اذ انِ اوّل کو مؤخر کرنا جائز ہے؟                                                                                |

| صفحهنمبر | موضوعات                                                                                   |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۳۷      | ﴿فصل في العيدين                                                                           |
|          | (عیدین کے متعلق مسائل کا بیان)                                                            |
| arz      | نمازِ عید کے بعد دُعا مانگی جائے یا خطبہ کے بعد؟                                          |
| arz      | تكبيراتِ تشريق كے بارے میں امام اعظمٌ اور صاحبینٌ میں اختلاف كی تحقیق                     |
|          | عرب امارات میں عید کی نماز پڑھ کرآنے والے کے لئے پاکستان میں دوبارہ نماز عید پڑھنے        |
| 019      | کا حکم ، اور ایباشخص شوال کے نفلی روز ہے کب سے شروع کر ہے؟                                |
| ۵۵۰      | حنفیوں کا غیرمقلد کی اقتداء میں نماز عید پڑھنے کا حکم                                     |
| ۵۵۰      | ایک ہی مقام پرعید کی دو جماعتیں کرانے گی دوصورتوں کا حکم                                  |
| aar      | جگه کی تنگی کی بناء پرایک ہی جگه عید کی دو جماعتوں کا حکم                                 |
| ۵۵۲      | نماز عید کے بعد دُعا ہو یا خطبے کے بعد؟                                                   |
| ۵۵۳      | نماز عید میں تکبیرات چھوڑ کرامام سورۂ فاتحہ شروع کردے تو کیا حکم ہے؟                      |
| ۵۵۲      | ﴿فصل في المسائل الجديدة و المتفرقة المتعلقة بالصلوة                                       |
| 3        | (نماز ہے متعلق جدیداورمتفرق مسائل کا بیان)                                                |
| ۵۵۲      | نماز میں اسپیکر کا استعمال                                                                |
| ۵۵۵      | کیا لاؤڈ انٹیکر پرنماز ہوجاتی ہے؟                                                         |
| ۵۵۵      | کیالاوَ ڈاسپیکر پرنماز پڑھنے میں زیادہ ثواب ہے؟                                           |
| ۵۵۵      | مسجد میں خانهٔ کعبه ومسجدِ نبوی کی تصاویر آویزاں ہوں تو ایسی صورت میں نماز کا حکم         |
| raa      | مساجد میں لاؤڈ الپیکر کے شرعی أحکام                                                       |
| ۵۵۷      | نماز میں ( آلۂ مکبّر الصوت ) اسپیکر کے استعمال کی شرعی حیثیت                              |
|          | تراوی میں لاؤڈ اسپتیلر کے استعمال کا حکم اور اسپیکر میں تراوی کے دوران آیت ِسجدہ آنے والی |
| 009      | ہوتو کیا کیا جائے؟                                                                        |
| ۵۵۹      | ریل میں دورانِ سفرنماز کیسے پڑھی جائے؟                                                    |
| 04+      | ہوائی جہاز میں نماز ادا کرنا جائز ہے                                                      |
| 04.      | ہے نمازی کا حکم                                                                           |

| مفحه نمبر | موضوعات                                                                                  |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| الاه      | ﴿ كتاب الجنائز ﴾                                                                         |
|           | (نمازِ جنازہ اور جمہیر وتکفین کے مسائل)                                                  |
| ٦٢٥       | نمازِ جنازہ پڑھانے میں کس امام کومقدم کیا جائے گا؟                                       |
| ۳۲۵       | مرد نہ ہونے کی صورت میں کیاعورت پر نمازِ جنازہ پڑھنالازم ہے؟                             |
| MYC       | جنازہ لے جاتے وقت حالیس قدم گن کرمیّت کوایصالِ ثواب کرنے کا حکم                          |
| nra       | مردے کو دومر تنبہ شل دینے کی رسم                                                         |
| 276       | ہیوی کے انتقال کے بعد شوہر کے لئے اس کا چہرہ دیکھنا کیسا ہے؟                             |
| ۵۲۵       | مسجد میں نمازِ جنازہ پڑھنے کا حکم                                                        |
| 277       | مسجد میں نمازِ جنازہ کا حکم ( فارنی )                                                    |
| 277       | لحد گر جانے کی وجہ ہے دوبارہ قبر بنانے گاتھم                                             |
| ۵۲۷       | میت کو خسل دینے کے بعد جسم سے خون نکلنے کی صورت میں شرعی حکم                             |
| 240       | میت کوایک جگہ ہے وُ وسری جگہ منتقل کرنے کا حکم                                           |
| 979       | نمازِ جنازہ شروع کرنے ہے پہلے امام کا نیت وغیرہ بتانا                                    |
| ۵4.       | میّت کوایک جگہ ہے دُ وسری جگہ منتقل کرنے کا حکم                                          |
| 021       | میّت کوایک شہر سے دُ وسرے شہر منتقل کرنے کا حکم اور مجتهد فیہ اُمور میں نکیر کے درجات    |
| ۵۸۵       | پیدائش کے فوراً بعد مرنے والے بچے کے نام رکھنے، نمازِ جنازہ اور جنج بیز وتکفین کے اُحکام |
| DAY       | دار الحرب میں مرنے والے مسلمان پرشرعی أحكام جاری ہوں گے                                  |
|           | فن کے وقت کفن کی گرہ کھو لنے کی حکمت میں حاشیہ شرح وقابیہ اور دیگر فقہا آء کی عبارات میں |
| ۵۸۷       | تضاد کی شخقیق                                                                            |
| ۵۸۸       | ﴿فصل في ايصال الثواب                                                                     |
|           | (ایصالِ ثواب ہے متعلق مسائل کا بیان )                                                    |
| ۵9٠       | ایصالِ ثواب کے لئے صدقہ جاربیمیں کون سی چیز بہتر ہے؟                                     |
| 291       | عقيدهٔ ايصالِ ثواب                                                                       |
|           |                                                                                          |

www.ahlehad.org

### المالي المالية

# يبش لفظ

ٱلْحَمُدُ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ، وَالصَّلْوَةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيْمِ، وَعَلَى اللهِ وَأَصْحَابِهِ أَجْمَعِيْنَ، أَمَّا بَعُدُ:

جب سے آنکھ کھی، والدِ ماجد حضرت مولانا مفتی محد شفیع صاحب قدس سرۂ کے فیض سے گھر میں فتو کی اور استفتاء کا چرچا دیکھا، اور اس کا نتیجہ تھا کہ بہت سے فقہی مسائل گھر کے ان تذکروں کی بنا پر یاد ہو گئے، لیکن کسی کو مسئلہ بتانے یا لکھ کر دینے سے دِل ہمیشہ ڈرتا رہا، اور مدرسہ میں پڑھنے کے زمانے میں بھی یہ خیال بھی نہ آیا کہ کسی وقت فتو کی لکھنے کی کوئی ذمہ داری سر پر آنے والی ہے۔ ۱۳۷۷ھ میں جب میں دارالعلوم کراچی میں ہدایہ اوّلین وغیرہ پڑھتا تھا اور میری عمر (قمری حساب کے ۱۳۷۷ھ میں جب میں دارالعلوم کراچی میں ہدایہ اوّلین وغیرہ پڑھتا تھا اور میری عمر (قمری حساب سے) پندرہ سال تھی، شعبان و رمضان کی تعطیلات کے زمانے میں اُستاذِ مکرم حضرت مولانا مفتی ولی حسن صاحب رحمۃ اللہ علیہ روزانہ ہمارے گھر پرتشریف لاکر فتو گا کا کام کیا کرتے تھے، میں بکٹرت اُن کے پاس جا بیٹھتا، اور ان کے لکھے ہوئے فتاوئی پڑھتا رہتا ہے ایک روز حضرت نے ایک استفتاء مجھے دے پاس جا بیٹھتا، اور ان کے لکھے ہوئے فتاوئی پڑھتا رہتا ہے ایک روز حضرت نے ایک استفتاء مجھے دے کر فرمایا کہ '' بتاؤ اس سوال کا کیا جواب ہوگا؟'' مسئلہ طلاق کا کا تھا اور سیدھا سادا تھا، میں نے جواب دے دیا، حضرت نے فرمایا ''لین حضرت اُن نے ہمت بندھائی، میں نے جواب لکھ دیا، اور دسخط کی جگھوڑ میراول ڈرنے لگا، لیکن حضرت اُستاؤ نے ہمت بندھائی، میں نے جواب لکھ دیا، اور دسخط کی جگہ چھوڑ دیں، دور دسخط کی جگہ چھوڑ دیں، دور دسخط کی جگہ چھوڑ دیں، دیا سے اُستاؤ کے استفتاء پر لکھ دورا، دینے دورا کی دیا، دی حضرت اُن ای کی حضرت نے نے اس تحریک واب کی تصویب فرمائی اور دورود خط فرماؤ کھتا ہوں کے دیا، دینے دورا کی حضرت نے اس تحریک واب کی تصویب فرمائی اور دورود خط فرماؤ کی دیا ہوں کی جواب کی دوران کے دوران کے دوران کے دوران کے دوران کے دوران کی مقور کے دوران کے دوران کے دوران کے دوران کی مقور کی دوران کی مقار کے دوران کی مقور کی دوران کے دوران کے دوران کی کی کو کی دوران کی کو کی دوران کی دوران کی کو کی دوران کی دوران کے دوران کی کو کی دوران کی دوران کی کو کر دوران کے دوران کی کو کی دوران کی کو کی دوران کی دوران کی دوران کی کو کی دوران کی کو کی دوران کی دوران کی دوران کی کو کی دوران کی کو کی دوران کی دوران کی کیا کو کی دوران کی کو کی دوران کی دوران کی کو کی دوران کی کو کی دوران کی کو کی دوران کی کو کی دوران کو

اس کے بعد ۱۳۷۹ھ (مطابق ۱۹۵۸ء) میں حضرت مولانا مفتی رشید احمد صاحب قدس سرۂ کے پاس مشکلوۃ شریف پڑھنی شروع کی تو حضرت نے ترغیب دی کہ میں اور بردار مکرتم حضرت مولانا مفتی محمد رفیع صاحب مظاہم کتابوں سے مسائل کے جوابات نکالنے کی مشق کے بیں، چنانچہائی زمانے میں حضرت کچھ سوالات دے دیے تھے اور کتب فقہ سے ان کے جوابات نکالنے کا حکم دیے، ہم کتابوں سے جوابات تلاش کر کے اکثر زبانی اور بھی تحریری طور پر حضرت کی خدمت میں پیش کرتے، اور وہ ان کی تصویب با اصلاح فرماد ہے۔

اسی سال جب شعبان ورمضان کی تعطیلات میں گھر جانا ہوا تو حضرت والدصاحب قدس سرۂ کے پاس رمضان میں جماعت ِتہجد کے جواز و عدمِ جواز سے متعلق ایک استفتاء آیا ہوا تھا، اور حضرت والدصاحب اس کا جواب تفصیل سے لکھنا چاہتے تھے، انہوں نے مجھے تھم دیا کہ اس مسکلے کے بارے میں کتبِ فقہ کی مراجعت کرکے متعلقہ عبارتیں جمع کروں۔ میں نے بیعبارتیں جمع کیں، اور حضرت سے عرض کیا کہ ''اگر اجازت ہوتو ان عبارتوں کی روشنی میں جو مسکلہ سمجھ میں آرہا ہے، اسے بطورِ تجویز قلم بند کرلوں، پھر آپ ان کی اصلاح فرمادیں۔'' حضرت ؓ نے اجازت دے دی، اور میں نے اپنی بساط کے مطابق جواب لکھ کر حضرت ؓ کی خدمت میں پیش کیا، جس پر حضرت ؓ نے معمولی ترمیم و اصلاح کے بعد تصدیق فرمادی، یہ بہلا با قاعدہ فتوی تھا جو بندہ نے لکھا اور بعد میں شائع بھی ہوا۔

دورہ کہ حدیث کے سال میں بھی حضرت مفتی رشید احمد صاحب قدس سرہ کے پاس مسائل کے اسخراج کی مشق جاری رہی، یہاں تک کہ دورہ حدیث کے بعد با قاعدہ تخصص فی الافقاء میں حضرت والد صاحب قدس سرہ کے پاس فتویٰ نوایی کی مشق شروع کی۔ اُسی وقت یہ ندازہ بھی ہوا کہ فتویٰ کا کام صرف جزئیات یاد کرنے یا کتابوں کی مراجعت کا نام نہیں ہے، بلکہ اس میں اور بھی بہت سے اُصول مدِنظر رکھنے پڑھتے ہیں، اور ان میں سے بہت سی با تیں ایس ہیں جو گئے بند ھے قواعد کے علاوہ مفتی کے این مورف کتابیں پڑھ لینے سے مفتی کے این ملکۂ فقہیہ اور اس کے مزاج و مذاق سے تعلق رکھتی ہیں جو صرف کتابیں پڑھ لینے سے حاصل نہیں ہوتا، بلکہ اس کے لئے کسی ماہر مفتی کی طویل صحبت کی بھی ضرورت ہے۔

تخصص کے بعد بھی دارالعلوم میں تدریبی خدمات کے ساتھ تقریباً روزانہ کچھ وقت دارالا فقاء میں فتو کی نویس کے لئے مخصوص رہا، اور اس طرح بغضلہ تعالی حضرت والدصاحب قدس سرۂ کی گرانی و سریتی میں ۲۹۱ وہ ۱۳۹ ہے تک فتو کی کی خدمت کا سلسلہ اس طرح جاری رہا کہ دارالا فقاء کی مستقل ذمہ داری تو دُوسرے مفتی حضرات کے سپر د رہی، لیکن پچھ وقت اپنا بھی لگتا رہا، اور جب بھی ڈاک زیادہ جمع ہوجاتی یا فتو کی کھنے والوں گی کی ہوتی تو حضرت والد صاحب قدس سرۂ بندے کو پچھ عرصہ کے لئے تدریس کے علاوہ دُوسرے کام چھڑ واکر فقو کی خدمت پر لگادیتے۔ حضرت والد صاحب قدس سرۂ کی موری کی مورت کی مورت کی مورت کی مورت کی مورت کی خدمت بر لگادیتے۔ حضرت والد صاحب قدس سرۂ کی مورت کی دارالا فقاء اور مولانا مفتی محمد رفیع صاحب عثانی مظاہم پر دارالعلوم کے انتظامی اُمور کی ذمہ داریاں آپڑیں، اور دارالا فقاء اور کے بعض دیگر رفقاء بھی اپنی مجبوریوں کی وجہ سے مستعفی ہوگئے، اس لئے عرصۂ دراز تک دارالا فقاء اور درجیخصص کی نظر نانی اور اصالا ج کا سلسلہ بھی جاری رہا۔

اس طرح مختلف ز مانوں میں بندے کے لکھے ہوئے فتاویٰ، دارالعلوم کے نقلِ فتاویٰ کے بہت سے رجسڑوں میں بکھرے ہوئے ہیں، مجھے بھی بیہ خیال بھی نہیں ہوا تھا کہ میں فتاویٰ کا کوئی مجموعہ مرتب کرے شائع کروں۔ خیال بیتھا کہ دارالعلوم کراچی سے جاری ہونے والے فتاویٰ کا جو مجموعہ زیرِ ترتیب ہے، اسی میں بیہ فتاویٰ بھی آ جائیں گے۔ لیکن عزیز گرامی مولانا محمد زبیر حق نواز صاحب نے -جو دارالعلوم کراچی ہی کے فاضل و مخصص اور اب ماشاء الله اُستاذ و رفیق دارالافتاء ہیں- اپنے طور پر میرے لکھے ہوئے فتاویٰ کو مختلف رجٹروں سے جمع کرنا شروع کردیا، اور اس کام کا ایک معتد بہ حصہ کمل کرنے کے بعد بندہ کو مطلع کیا، میں نے اس کو منجانب اللہ مجھ کرکام کی تھیل کی اجازت دیدی۔

ماشاء الله مولانا محمد زبیر صاحب خود ذی استعداد عالم میں، اور انہوں نے نہایت عرق ریزی سے دار العلوم کراچی کے پرانے رجٹروں ہے، جن میں سے بعض بہت بوسیدہ ہو چکے تھے، فناویٰ ڈھونڈ نکالے، اور نہ صرف ان کا انتخاب کر کے ان کو ابواب میں مرتب کیا، بلکہ ان کے حوالوں کی تخریج کا کام بھی بڑی جانفشانی اور سلیقے کے ساتھ انجام دیا، جس سے اس مجموعے کی افادیت بہت بڑھ گئی۔ دِل سے دُعا ہے کہ الله تعالیٰ عزیز موصوف کی اس محنت کو اپنی بارگاہ میں شرف قبول عطا فرما کیں، اور ان کی عمر، علم اور عمل میں برکت عطافی ماکر انہیں مزید علمی و دینی خدمات کے لئے موفق فرما کیں، آمین۔

مجھے اپنی موجودہ مصروفیات اور اسفار کی کثرت کی بنا پر بہت دفت نظر سے تو ان فقاوی پر نظرِ ثانی کا موقع نہیں ملا،لیکن ان کا اکثر حصہ میں نے سرسری نظر سے دیکھے لیا ہے، اور اللہ تعالیٰ کی رحمت سے اُمید رکھتا ہوں کہ ان شاء اللہ ان کی اشاعت فائدے ہے خالی نہ ہوگی۔

اپنے مشائخ کی ہدایت کے مطابق فتو کی لکھتے وقت اس ذمہ داری کی نزاکت اور شکینی کا احساس رہتا ہے، اور اپنی بساط کے مطابق احتیاط کی بھی کوشش رہتی ہے، لیکن یہ ذمہ داری ہی ایسی ہے کہ ہر وقت ڈربھی لگا رہتا ہے کہ کوئی غلطی قابلِ گرفت نہ ہوجائے۔ اللہ تعالیٰ ہی سے دُعا ہے کہ اس ذمہ داری کی انجام دہی میں اگر کوئی غلطی ہوئی ہے تو اپنے فضل و کرم سے معاف فرمادیں، اور اس خدمت کواینی بارگاہ میں شرف قبول عطافر ماکراسے قارئین کے لئے نافع بنادیں، آمین۔

اہلِ علم ہے بھی ورخواست ہے کہ اگر کوئی غلطی سامنے آئے تو بندہ کو متنبہ فرمادیں، ان شاء اللہ حق واضح ہوجانے کے بعد اسے قبول کرنے میں تأمل نہ ہوگا۔ البتہ نصوصِ فقہیہ کی تعبیر و تشریح میں اختلاف رائے و وسری چیز ہے، جو ہر دور میں ہوتا رہا ہے، ایسے مواقع پر بھی بفضلہ تعالی اپنے ذہن کو قوت و رئیل کوقبول کرنے کے لئے ہر وقت آمادہ پاتا ہوں اور بیدُ عاکرتا رہتا ہوں کہ: "اَللَّهُمَّ أَدِ نَا اللَّحَقَّ حَقًّا وَّارُدُ قُنَا اتِّبَاعَهُ وَأَدِ نَا الْبَاطِلَ بَاطِلْا وَّارُقُنَا الْجَتِنَابَهُ"۔

بنده محمد تقی عثمانی عفی عنه جامعه دارالعلوم کراچی

#### المالة الخالي

# عرض مرتب

ٱلْحَمُدُ لِلَّهِ وَكَفَى وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى، أمَّا بَعُدُ:

اُستاذِ محتر مع حضرت مولانا مفتی محمر تقی عثمانی صاحب دامت برکاتهم العالیه کی ذات گرامی مختاج تعارف نهیں۔ الله تعالیٰ نے آپ کوعلم وفضل اور تقویٰ وطہارت کے جس بلند مقام سے نوازا ہے، عصر حاضر میں اس کی مثال نہیں ملتی، جدید وقدیم علوم میں مہارت نے جہاں آپ کوا کابر کے لئے قابلِ صد رشک شخصیت بنادیا ہے، وہاں علم، تواضع اور حادگی کے حسین امتزاج نے آپ کوعوام کے لئے ہر دِل عزیز اور پُرکشش علمی ورُ وحانی شخصیت بنادیا ہے۔

آپ تصوف اور دعوت وارشاد میں حکیم الأمت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی رحمہ اللہ اور علم علی تھانوی رحمہ اللہ اور علم عارف باللہ حضرت ڈاکٹر عبدالحی عارفی رحمہ اللہ کے علوم و معارف کے ترجمان ، اور علم فقہ، تفسیر اور علوم القرآن میں اپنے عظیم اور جلیل القدر والد ماجد مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمہ اللہ کے جانشین اور علم حدیث میں محدث العصر علامہ ظفر احمد عثمانی رحمہ اللہ اور شخ الاسلام علامہ شبیر احمد عثمانی رحمہ اللہ کی علمی روایات کے حامل اور امین ہیں۔

دیگرعلوم وفنون کی طرح فقہ اور فتو کی کے میدان میں بھی اللہ تعالی نے آپ سے بہت بڑا کام
لیا ہے، اس سلسلے میں تکملہ فئے الملہم کی فقہی مباحث، بحوث قضایا فقہیہ معاصرہ، فقہی مقالات، اَحکام
الاوراق النقدیة، عدالتی فیصلے، ملکیت زمین کی تحدید، وغیرہ فقہی میدان میں آپ کی نہایت اہم اور
گراں قدر علمی و تحقیقی کتب ہیں، جدید مسائل میں آپ کی رائے کو عالم اسلام میں انتہائی متند سمجھا جاتا
ہے اور فقہی مجالس اور محاضرات میں آپ کی رائے کا نہ صرف پاک و ہند میں بلکہ دُنیائے عرب میں بھی خصوصی وزن محسوس کیا جاتا ہے۔

معاشیات کے میدان میں آپ ان چند گنی چنی شخصیات میں سرِفہرست ہیں جن کی بدولت

آج الحمد للله دُنیا میں اسلامی بینکنگ کا ایک بلاک وجود میں آر ہا ہے، جس میں بفضل الله مسلسل ترقی اور پیش رفت ہور ہی ہے۔

فقہی میدان میں آپ کی خدمات کا ایک بہت بڑا حصہ ہزاروں کی تعداد میں آپ کے لکھے ہوئے ان'' فقاویٰ'' کا ہے، جو آپ نے بچھلے تقریباً نینتالیس سالوں میں تحریر فرمائے ہیں، مگر حضرتِ والا کی معظیم الثان علمی پخقیقی اور فقہی خدمت، شائع نہ ہونے کی وجہ سے نظروں سے اوجھل رہی اور اب تک منظرِ عام پرنہیں آسکی۔

اگرچہ آپ نے اپنی اعلیٰ علمی صلاحیت کی بناء پر زمانۂ طالب علمی میں ہی فقاوی لکھنے شروع کردیئے تھے، (جس میں ''رمضان میں نفل کی جماعت'' ہے متعلق ایک مفصل تحقیقی فتویٰ وہ ہے جو آپ نے صرف سولہ سال کی عمر میں لکھا، جبکہ آپ ابھی ضابطہ کے فارغ التحصیل بھی نہیں ہوئے تھے بلکہ موقوف علیہ میں پڑھتے تھے ) مگر درجہ تخصص اور اس سے فراغت کے بعد آپ نے اپنے والد ماجد گی زیر نگرانی با قاعدہ فتوی لکھنا شروع کیا اور اس وقت سے اب تک بھرہ تعالیٰ بیسلسلہ چل رہا ہے۔ اس پورے عرصے کے تقریبا تمام فقاوی وار الافقاء دار العلوم کراچی کے نقل فقاوی کے قدیم و جدید رجسٹروں میں محفوظ ہیں، مگر چونکہ بالکل ابتداء میں دار الافقاء مار العوم کراچی کے نقل کوئی با قاعدہ اور منظم انتظام نہ میں محفوظ ہیں، مگر چونکہ بالکل ابتداء میں دار الافقاء سے والا دامت برکاتهم کے شروع کے پچھ فقاویٰ بھی محفوظ نہ رہے۔

بہرحال اس کے باوجود حضرت کے ہزاروں خود نوشتہ فتاوی بقل فتاوی کے مختلف رجسڑوں میں تھیلے ہوئے ہیں۔

بندہ کے دِل میں حضرت کے فقاوئی کو جمع و ترتیب دینے کا خیال اس طرح پیدا ہوا کہ چندا ہم عنوانات پر مشتمل ایسے فقاوئی جو مفصل اور مدلل ہیں اور ان کی نشاندہی دارالا فقاء کے نئے نظام کے مطابق تبویب کے رجٹروں میں کی گئی ہے، ایک مرتبہ احقر نے ان چند فقاوئی کو جمع کر کے حضرت کی خدمت میں پیش کیا کہ اگر انہیں شائع کردیا جائے تو مناسب رہے گا، حضرت والا نے ان فقاوئی کو دیکھ کر فرمایا کہ''اگر سب فقاوئی جمع ہوجاتے تو اچھا تھا۔'' احقر نے اس وقت حضرت کے سامنے دِل میں بید عزم کرلیا کہ ان شاء اللہ بندہ یہ خدمت ضرور سرانجام دے گا۔ چنانچہ آج سے تقریباً چار سال قبل اللہ تعالیٰ کا نام لے کریہ کام شروع کردیا۔

جب رجیٹروں سے بیہ فتاویٰ جمع کرنا شروع کئے تو کئی مشکلات در پیش ہوئیں، مگر اس کے ساتھ ساتھ دِلچیپ بات بیہ ہوئی کہ ان فتاویٰ کو جمع کرنے کا داعیہ بھی مضبوط ہوتا گیا، ابتدائی طور پر مشکلات تو یہ پیش آئیں کہ پینیتیں، چالیس سال پہلے بعض رجسٹراب اتنے بوسیدہ ہو چکے تھے کہ ان کے ایک ایک صفحے کو پلٹنا، دیکھنااور پھران سے فوٹو لینا تقریباً ناممکن معلوم ہوتا تھا۔ جلدوں کو دیمیک لگ چکی تھی، نیچ سے کئی کئی صفحات پھٹے ہوئے اور بعض بالکل غائب تھے، بچا تھچا جومواد زمانے کی دست بُر دست بہتے محفوظ رہا وہ انتہائی بوسیدہ ہو چکا تھا۔ ایسے خستہ رجسٹر بندہ خود فوٹو اسٹیٹ والے کے پاس لے جاتا

MA

اور گھنٹوں دُکان پر کھڑے ہوکر انتہائی احتیاط ہے ایک ایک صفح کو بلٹ کرفوٹو اسٹیٹ کروا تا۔

مگر اس مشکل کے ساتھ ساتھ جو جیرت انگیز بات سامنے آئی وہ یہ کہ انہی خشہ اور بوسیدہ رجسڑوں میں حضرتِ والا دامت برکاتہم کے ایسے مفصل فناوی موجود تھے جو اپنے موضوع پر جامع ہونے کے ساتھ ساتھ انتہائی محقق اور مدلل ہیں۔ اور چندا یسے موضوعات پر بھی حضرت کے تحقیقی فناوی سامنے آئے جن پر وار الافناء دار العلوم کراچی کے گئی ساتھیوں کو فناوی لکھتے وقت تحقیق کی ضرورت پیش سامنے آئے وہ ساتھی ہفتوں بلکہ مہینوں اس سلسلے میں پریشان رہے، جبکہ حضرتِ والا دامت برکاتہم کے اس ذخیرے میں ان موضوعات رہے ہے تیار شدہ محقق فناوی موجود تھے، مگر پردہ خفاء میں ہونے کی وجہ سے ان سے استفادہ ممکن نہ تھا۔

جب اس طرح کے کئی فتاوی وقتا فو قتا سامنے آتے رہے، تو دِل میں یہ داعیہ شدید تر ہوتا گیا کہ بیا ہم فقہی ذخیرہ فوری طور پر منظرِ عام پر آنا چاہئے ، البداحتی المقدور جلد ہی سن ۱۳۸۲ھ سے اب تک کے فتاوی جمع کئے اور صرف وہی فتاوی جمع کئے جو حضرتِ والا دامت برکاتہم کے اپنے لکھے ہوئے ہیں، ورنہ وہ فتاوی جن پر حضرت کے تصدیقی دستخط ہیں وہ اس مجموعے سے کئی گنا زیادہ ہیں۔

## حضرتِ والا دامت بركاتهم كے فتاویٰ كی اقسام

دراصل حضرتِ والا دامت برکاتہم کے فتاویٰ کو درج ذیل چار قسموں پر تقسیم کیا جاسکتا ہے، جن میں سے پہلی تین قشم کے فتاویٰ اس مجموعے میں شامل کئے گئے ہیں:

ا: -- وہ فتاویٰ جو دارالا فتاء دارالعلوم کراچی ہے با قاعدہ جاری کئے گئے اور دارالا فتاء کے نقلِ فتاویٰ کے رجسڑوں میں ان فتاویٰ کا اندراج ہے۔

۲: - سن ۱۳۸۷ھ و ۱۳۸۸ھ کے زمانے میں ''البلاغ'' میں حضرتِ والا دامت برکاتہم کا ایک دِلچیپ علمی سلسلہ'' آپ کے سوال'' کے عنوان سے چلاتھا، جس میں بہت سے لوگ''البلاغ'' کی معرفت آپ کے پاس سوالات بھیجتے تھے اور حضرت''البلاغ'' میں ان کے جوابات دیا کرتے تھے، ان میں بعض انتہائی مفصل اور محقق جوابات بھی ہیں۔''البلاغ'' سے وہ تمام فناوی بھی اس

مجموعے میں شامل کئے گئے ہیں، اور چونکہ ان فتاویٰ کا دارالافتاء کے رجسڑوں میں با قاعدہ اندراج نہیں ہوا تھا اس لئے ان فتاویٰ کا کوئی نمبر بھی موجود نہیں تھا، جولکھا جاتا۔ تاہم حاشیہ میں ایسے فتاویٰ ک نشاند ہی کردی گئی ہے۔

سا: - حسنِ اتفاق سے ان فتاوی کی جمع و ترتیب کے دوران حضرتِ والا دامت برکاتہم کو ایک دن اپنے گھر سے اپنے درجہ خصص کے زمانے کی'' تمرینِ افتاء'' کی کا پی مل گئی جو حضرت نے احقر کو عنایت فرمائی۔ اس کا پی میں حضرت کے تحریر فرمودہ تمام فقاوی آپ کے والد ماجد حضرت مولا نامفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ سے تصبیح و نصدیق شدہ ہیں۔ ان میں بعض مفصل اور مدل فقاوی بھی ہیں۔ مثلًا اس پہلی جلد میں ''تطہیر اشیاء کے طریقوں کی تعداد اور تفصیل' کے عنوان پر جوفتو کی ہے وہ اس کا پی سے اس پہلی جلد میں ''تجے صرورہ'' سے متعلق آیک تفصیلی فتو کی آنے والا ہے۔ اس طرح و وسری جلد میں '' تجے صرورہ'' سے متعلق آیک تفصیلی فتو کی آنے والا ہے۔ اس کا بی کے تمام فتاوی بھی اس مجموعہ میں شامل ہیں۔

ہم: - حضرت نے اپنے کئی متعلقین کوان کے خطوط کے جوابات میں بھی کئی فقہی سوالات کے جوابات میں بھی کئی فقہی سوالات کے جوابات میں بھی کئی فقہی سوالات کے جوابات عنایت فرمائے ہیں مگر حضرت کے ذاتی نوعیت کے خطوط کا چونکہ دارالا فتاء میں اندراج نہیں ہوتا لہٰذا ایسے فتاویٰ اس مجموعہ میں شامل نہیں ہوسکے۔

نہ کورہ چار قسموں میں سے ظاہر ہے کہ کثیر تعداد پہلی قسم کے فتاوی کی ہے ہو دارالا فتاء سے جاری کئے گئے، ان سب کواس مجموعے میں شامل کرنے کے بعد بھی یہ بچھنا دُرست نہ ہوگا کہ یہ حضرت والا کے تمام فتاوی ہیں، کیونکہ رجشر وں سے ان فتاوی کو جمع کرنے کے دوران ایک افسوس ناک بات یہ مامنے آئی کہ سنہ ۱۳۸۴ھ و ۱۳۸۵ھ کا زمانہ جو حضرت کے فتاوی لکھنے کے عروج کا زمانہ تھا اور اس مامنے آئی کہ سنہ ۱۳۸۴ھ و ۱۳۸۵ھ کا زمانہ جو حضرت کے فتاوی لکھنے کے عروج کا زمانہ تھا اور اس موقت دارالا فقاء دارالعلوم میں فتاوی کئو کی کا انتظام بھی موجود تھا مگر اس کے باوجود بعض نافلین فتاوی نے کئی صخیم رجشر وں میں فتاوی کفل کرتے وقت فتوی کے آخر میں مجیب کا نام بی نہیں لکھا، عجیب بات یہ ہے کہ ہرسوال کے بعد سائل اور مستفتی کا نام تو بالالتزام لکھا ہے مگر فقوی کے آخر میں مجیب کا نام چھوڑ دیا۔

ایسے رجشر جب سامنے آئے تو بہت افسوس ہوا کہ ان رجشر وں میں کئی طویل اور مفصل و محقق فتا وی موجود ہیں، مگر مجیب کی تعیین و تمییز نہ ہونے کی وجہ سے اب یہ معلوم نہیں ہوسکتا کہ اس میں کون سا فتوی کس شخصیت کا ہے؟ ادھر ان فتاوی کے مجیب کی تعیین و تمییز کا اب کوئی راستہ بھی نہیں ہے۔ حضرت والا دامت برکاتہم کے لئے اپنی بے پناہ علمی مصروفیات کی بناء پر ان رجشروں کے ایک ایک ایک صفحے کو جانچیا تقریباً ناممکن ہے اور فتاوی گفتی کہ کہ کون سافتو کی کس شخصیت کا کبھا ہوا ہے؟ ایسے فتاوی کی تبویب کا وہ ہوں بھی تو اب یہ بیتین مشکل ہے کہ کون سافتو کی کس شخصیت کا لکھا ہوا ہے؟ ایسے فتاوی کی تبویب کا

کام کرنے والے متخصصین کے مقالوں کو بھی دیکھا، ان حضرات نے بھی مجیب کی تعیین کے بغیر ان پر کام کیا ہے، لہٰذا مجبوراً ایسے رجسڑ وں میں موجود حضرت کے گئی نامعلوم فتاوی بھی اس مجموعے میں شامل نہیں کئے جاسکے۔ اب جب بھی دارالا فتاء دارالعلوم کے تمام عمومی فتاوی شائع ہوئے تو شاید ان میں بیہ فتاوی شائع ہوکے سائع ہوئے تو شاید ان میں بیہ فتاوی بھی شائع ہوکر سامنے آسکیں۔ لہٰذا بعض فتاوی، شروع میں نقل کا انتظام نہ ہونے کی بناء پر، اور بعض مذکورہ صورتِ حال کی بناء پر اس مجموعہ میں شامل نہیں ہوسکے، اس لئے یہ سمجھنا دُرست نہ ہوگا کہ یہ حضرتِ والا دامت برکاتہم کے تمام فتاوی ہیں۔

#### طريقة كار

پہلے مرحلے میں حضرتِ والا دامت برکاتہم کے دستیاب تمام فناویٰ کو جمع کیا گیا، اور دُوسرے مرحلے میں ان تمام فناویٰ کو ان کے موضوعات کے اعتبار سے الگ الگ کر کے فقہی ابواب کی ترتیب کے مطابق رکھا گیا، اور اس میں جس فتویٰ میں صرف ایک سوال اور جواب ہے اسے تو متعلقہ موضوع اور باب میں رکھنا آسان تھا، مگر بہت سارے فتاویٰ ایسے ہیں کہ ان میں مستفتی نے الگ الگ موضوع ہے متعلق کئی سوالات کئے ہیں اور ان میں ہر سوال، جواب کا باب اور موضوع الگ ہے، چونکہ ایک ہی کاغذ پر ہونے کی وجہ سے انہیں الگ الگ رکھناممکن نہ تھا، لہٰذا ایسے کئی فتاویٰ کو ہاتھ ہے الگ لکھا گیا۔ جمع وترتیب کے بعد تیسرے مرحلے میں اس بات کی ضرورت محسوس ہوئی کہ ان فتاویٰ میں موجود حوالوں کی تخ یج کی جائے، کیونکہ س کے ۱۳۸۷ھ وغیرہ کے زمانے میں فتاوی شامیہ کا کوئی استبولی نسخہ رائج تھا، جبکہ آج کل'' آنچ ایم سعید'' کانسخہ متداول ہے، لہٰذا اسی نسخے کے مطابق شامی کی عبارات کی تخریج کی گئی ہے، چنانچ بعض جگہوں پر''ایج ایم سعید'' کا پورا لفظ اور کہیں صرف'' سعید'' کا لفظ لکھا گیا ہے، جس سے یہی مراد ہے۔ اسی طرح تفسیر، حدیث اور فقہ کی دیگر کتب کا بھی یہی معاملہ ہے، للہذا ان کتب کے ان نسخوں کے مطابق تخریج کی گئی ہے جو نسخے ہمارے دیار میں رائج اور متداول ہیں۔ چنانچہ ہرعبارت، کے شروع یا آخر میں کتاب کے نام کے ساتھ ساتھ مطبع وغیرہ کی بھی نشاندہی کی گئی ہے۔ ساتھ ہی علمی فائدے کے پیشِ نظراس کی تائید میں مزید حوالہ جات بھی لگائے گئے ہیں، کہیں پر عبارات اورکہیں صرف دیگر فقہی کتب کے صفحہ نمبر وغیرہ کی نشاندہی کی گئی ہے۔

چوتھے مرحلے میں ہے کام کیا گیا کہ جہاں فتویٰ میں کوئی حوالہ موجود نہیں تھا، وہاں پر حاشیے میں اس فتویٰ کے حوالے کھے دیئے گئے ہیں، اور تخریخ آنج وتعلیق اور اضافہ حوالہ جات کا بیسارا کام متعلقہ فتویٰ کے حوالے لکھ دیئے گئے ہیں، اور تزیب بیر کھی ہے کہ سب سے پہلے سوال، پھر جواب اور جواب میں کے پنچے حاشیے میں کیا گیا ہے، اور تزیب بیر کھی ہے کہ سب سے پہلے سوال، پھر جواب اور جواب میں

جہاں جہاں ضرورت تھی وہاں حاشیہ نمبرلگایا گیا ہے، پھراسی فتویٰ کے نیچے کیبرلگا کر حاشیہ میں حوالے اور عبارات درج کی گئی ہیں۔

اور ہرفتویٰ کے آخر میں تاریخ بھی درج کردی گئی ہے، اور جس فتویٰ پراکابر میں سے کسی کے دستخط ہیں وہاں ان حضرات کے نام ذکر کردیئے گئے ہیں، اور مصدق کے دستخط بھی چونکہ عموماً اسی تاریخ یاس سے ایک آ دھ دن بعد میں ہوا کرتے ہیں، لبندا مصدق کے نام کے پنچ تاریخ لکھنے کی ضرورت نہیں تھی، اس لئے صرف حضرتِ والا دامت برکاتہم کے نام کے پنچ تاریخ درج کی گئی ہے۔ تاہم چونکہ پیسب فناویٰ پُرانے رجٹ ول سے فوٹو اسٹیٹ کرائے گئے تھے اور فوٹو اسٹیٹ کرتے وقت اصل توجہ فتویٰ پررہی اور تاریخ بعض اوقات صفحہ کے ایک طرف دائیں یا بائیں جھے میں درج ہوتی تھی، اس لئے بعض فناویٰ کی فوٹو اسٹیٹ میں تاریخ آنے سے رہ گئی، لہذا ایسے فناویٰ میں اندازے سے تاریخ لکھی گئی ہے۔ کہ کہن ایسے فناویٰ میں اندازے سے تاریخ لکھی گئی ہے۔ کہ لیکن ایسے فناویٰ کی فوٹو اسٹیٹ میں تاریخ آنے ہے رہ گئی، لہذا ایسے فناویٰ میں اندازے سے تاریخ لکھی گئی ہے۔ کہ لیکن ایسے فناویٰ کی افتداد بہت کم ہے۔

ہرفتویٰ کے آخر میں تاریخ کے نیجے'' فتویٰ نمبر'' بھی لکھا گیا ہے، اس فتویٰ نمبر سے دارالا فتاء دارالا فتاء دارالا فتاء کا کوئی ساتھی اصل کی طرف مراجعت کرنا جیا ہے تو بوقت ِضرورت بید مراجعت ممکن ہو۔ تاہم بعض فتاویٰ کی فوٹو اسٹیٹ میں'' فتویٰ نمبر'' نہ آ سکنے کی بناء پر ایسے فتاویٰ کے آخر میں فتویٰ کا نمبرنہیں دیا جا سکا، مگرا یسے فتاویٰ کی تعداد بھی بہت کم ہے۔

#### خصوصيات

جہ چونکہ حضرتِ والا اپنے مزاج و مٰداق کی بناء پر حکیم الاُمت حضرت مولانا اشرف علی تفانوی، علامہ شبیر احمد عثمانی، مولانا ظفر احمد عثمانی، حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمهم الله کی علمی روایات کے امین ہیں، لہذا ان حضرات کی طرح حضرت کے فناوی کی بھی سب سے بڑی خصوصیت سے کہان میں الحمد للہ تحقیق اور اعتدال کا وصف نمایاں ہے۔

بید اس مجموعے میں جدید مسائل پر بھی کئی فتاویٰ ہیں، پہلی جلد میں نسبتاً کم ہیں، جبکہ بعد کی جلدوں میں خصوصاً '' فقہ المعاملات'' جس پر حضرت کو خصوصی دسترس حاصل ہے، سے متعلق کئی جدید فتاویٰ ہیں۔

ﷺ ویسے تو عوام وخواص کے نز دیک حضرتِ والا کی رائے کو انتہائی محقق ومتند سمجھا جاتا ہے۔ اورکسی فتو کی کے متند ہونے کے لئے حضرت کی تصدیق کو ہی کافی سمجھا جاتا ہے، مگر ان فتاویٰ کی ایک زائد خصوصیت بی بھی ہے کہ ان میں سے کئی فتاوی پر مفتی اعظم پاکتان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمہ اللہ، حضرت مولانا عاشق الہی صاحب رحمہ اللہ، حضرت مولانا محبود صاحب رحمہ اللہ، حضرت مولانا محبود صاحب رحمہ اللہ، حضرت مولانا مفتی محمد رفیع عثانی صاحب دامت برکاتہم العالیہ کے تصدیقی دستخط موجود ہیں، جس سے ان فتاوی کے درجۂ استناد میں مزید تقویت پیدا ہوجاتی ہے۔

پہ فتویٰ میں حضرتِ والا دامت برکاتہم کے تحریر فرمودہ حوالہ جات اور اس کے ساتھ ساتھ ساتھ حواثی میں ذکر کردہ عبارات اور حوالوں کی بناء پرعوام کے علاوہ اہلِ علم، خصوصاً اہلِ فتویٰ کے لئے بھی اس ذخیرے سے بھریورعلمی و تحقیقی استفادہ آ سان ہوگیا ہے۔

احقر کی سوچ اور اندازے کے مطابق بید کام بہت پہلے منظرِ عام پر آجانا چاہئے تھا، اس کی ترتیب، تخریج اور اضافہ حوالہ جات کا کام بھی بہت پہلے ہو چکا ہوتا، مگر کمپوزنگ میں اغلاط کی کثرت، اور بار بارکی تصحیح وغیرہ کی بناء پر بید کام مؤخر ہوتا چلا گیا، بالآخر کافی عرصہ خود کمپوزر کے پاس بیٹھ کرتھیج کرواکر پہلی جلد کا کام مکمل کیا، اس طرح بید کام احقر کے انداز سے سے تقریباً دوسال تأخیر سے منظرِ عام برآ رہا ہے۔

اس کے باوجود اس میں کہیں نفس مضمون کی ، کہیں حوالے اور عبارت کی ، اور کہیں کمپوزنگ کی غلطیوں کا امکان موجود ہے ، اس طرح کی تمام تر غلطیوں کی ذمہ داری احقر پر ہے ، حضرتِ والا دامت برکاتہم کی ذات اس سے بری ہے۔ قارئین سے درخواست ہے کہ ایسی غلطیوں سے احقر کومطلع فرمائیں تاکہ الگے ایڈیشنوں میں ان کی تعجے کی جاسکے۔

دُعا ہے کہ اللہ تعالیٰ حضرتِ والا دامت برکاتہم کوان کے مقاصدِ حسنہ میں کامیابی عطا فرما ئیں اورانہیں بعافیت عمر دراز عطا فرما کران کا سابیہ تاویر ہم سب پر قائم رکھیں ، آمین ۔

آخر میں قارئین ہے احقر ، اس کے والدین اور اسا تذہ کے لئے بھی دُعاوَں کی درخواست ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ ہمیں عافیتِ دارین عطا فر مائیں۔

اور الله تعالی اس کتاب کو اپنے دربار میں شرف قبول سے نواز کر ہمارے لئے اسے ذخیرہُ آخرت بنا کیں، آمین۔ انہ علی مایشاء قدیر و بالإجابة جدیر.

احقر **محمد زبیرحق نواز** اُستاذ ورفیق دارالافتاء جامعه دارالعلوم کراچی

# الإيمان و العقائد الإيمان و العقائد الإيمان وعقائد كابيان)

www.ahlehad.org

#### المنافح المتان

# ﴿فصل في المتفرّقات ﴾ (ايمان وعقائد ہے متعلق متفرق مسائل کا بيان)

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے نعل مبارک کے نقش کو چو منے، اس جیسے نعل بہننے اور اس کے احتر ام کا حکم سوال: - مکر م ومحتر م جناب مفتی صاحب، دامت برکاتہم السلام علیم ورحمۃ اللہ، اما بعد!

ا: - جو چیز سروَرِ کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم کے جسدِ اطہر سے متصل ہوگئی ، اس کی برکات کا انکار تو کوئی جاہل یا ملحد ہی کرے گا،کیکن اس شے کی مثل ہاتھ سے تیار کر لی جائے تو کیا اس میں بھی وہ برکت آ جاتی ہے؟ بالفاظ دیگرمتبرک شے کی تصویر بھی متبرک ہوتی ہے؟

۲:- آج کل سرور کا ئنات صلی الله علیه وسلم کے نعل مبارک کا نقشه بہت عام ہو گیا، لوگ اس کو چو متے ہیں، برکت کے لئے سر پر رکھتے ہیں، اس کی کیا حیثیت ہے؟ اس نقشے کی بیہ حیثیت مسلم کہ اس سے آپ صلی علیه وسلم کے نعل مبارک کی صورت معلوم ہوگئ، روایاتِ حدیث میں مذکور نعل کا سمجھنا آسان ہوگیا۔

۳۱- کیا اس نقتے کے مطابق نعل ہنوا کر انتعال کرنا جائز ہے یا نہیں؟ جبکہ سرقر کا کنات صلی اللہ علیہ وسلم کی ہرادا ہمارے لئے نمونہ ہے، آپ کی بگڑی جیسی پگڑی، قمیص جیسی قمیص بنوانا، پہننا سب باعث سعادت اور محبت کا نقاضا ہے، کیا آپ کے جوتے جیسا جوتا پہننا بھی محبت کا نقاضا ہے یا نہیں؟

ہ:- نیز یہ بھی قابلِ دریافت ہے کہ یہ نقشہ اس وقت عام مروق تھا یا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ خاص تھا؟ آپ کا نعل مبارک صحابہ رضوان اللہ علیہم کے زمانے میں موجود تھا، دیگر مستعمل کے ساتھ خاص تھا؟ آپ کا نعل مبارک صحابہ رضوان اللہ علیہم کے زمانے میں موجود تھا، دیگر مستعمل کیڑوں، برتنوں کی طرح اس کو سنجال کررکھا گیا۔ جن حضرات کے پاس یہ موجود نہیں تھا، کیا کسی روایت سے ثابت ہے کہ وہ لوگ کاغذ پر اس کی صورت بنا کر برکت حاصل کرتے :وں؟ اگر ثابت نہ ہموتو آج اس کو باعث ِثواب ہم کھنا، سفر میں ساتھ رکھنا، برکت کے لئے دُکانوں، مکانوں پر لگانا کیا بدعت نہیں ہوگا؟

۵:- روضۂ اقدس کی سیجے تصویر لیمنی فوٹو، بیت اللّٰہ کی سیجے تصویر بھی باعث برکت ہے یا نہیں؟ اب لوگ ان کیٹروں اور قالینوں پر نماز پڑھنا ہے ادبی سمجھنے لگ گئے ہیں جن پر روضۂ اقدس کی تصویر ہو، اس کی کیا حیثیت ہے؟

1:- ابنقشِ خاتم بھی شائع ہوگیا ہے، لوگ اس کے تصور کو انوار و برکات کا باعث بیجھنے لگے ہیں، اس کی کیا شرعی حثیت ہے؟ مجھے خطرہ ہے کہ غالی لوگوں کی طرف سے جلد ہی آپ کی اُونٹنی اور بغل اور حمار کی مثل شائع ہوکر ان کا بھی احترام نہ شروع ہوجائے۔ میرے غیر مرتب الفاظ کو اپنے مرتب الفاظ کو اپنے مرتب الفاظ میں منتقل کر کے سوال و جواب اپنے ماہنامہ'' البلاغ'' میں شائع فرمادیں تو میرے جیسے کئی منتحیر لوگوں کی رہنمائی ہوجائے گی۔

عبدالمجيد غفرلهٔ باب العلوم ، کبر دڑ ايکا

بخدمت إقدس جناب مولانا عبدالمجيد صاحب مدخلهم العالى

السلام عليكم ورحمة التدوير كانتد

اُمید ہے مزاج گرامی بخیر ہوں گے۔

آپ کامفصل استفتاء نعل مبارک کے نقشے کے بارے میں کافی عرصہ پہلے مل گیا تھا، وہ برابر زیر خور رہا، آخر میں مشورے کے لئے حضرت مولانا محد تقی عثانی مظلم العالی کی خدمت گرامی میں پیش کیا، ہماری خوش قتمتی ہے کہ حضرت والا خود جواب تحریر فرمانے کے لئے تیار ہو گئے، چنانچہ یہ جواب حضرت مولانا محد تقی عثانی مظلم العالی کا لکھا ہوا ہے۔

والسلام بندہ عبدالرؤف سکھروی

بنده عبدالرون نظرا ۲۰ مرک/۱۹۱۶ ه

مخدوم ً رامى قدر حضرت مولا نا عبدالمجيد صاحب مظلهم العالى

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آنجناب کا گرامی نامہ مولانا مفتی عبدالرؤف صاحب کے نام آیا تھا، انہوں نے احقر کو مشورے کے لئے بھیجا، احقر نے جو بچھ بیس آیا، لکھ دیا، اور آنجناب کی خدمت میں اس خیال سے مشورے کے لئے بھیجا، احقر نے جو بچھ بیس آیا، لکھ دیا، اور آنجناب کی خدمت میں اس خیال سے ارسال کر رہا ہوں کہ اگر کوئی فلطی ہوگی تو آنجناب اس پر متنبہ فرمائیں گے۔ والسلام احقر محمد تقی عثانی

جواب ۲۰۱: - شاید جناب کے علم میں ہوگا کہ حکیم الأمت مولا نا اشرف علی صاحب تھانوی رحمة الله عليه نے اپنے رساله'' زاد السعيد'' ميں حضورِ اقدس صلى الله عليه وسلم كے تعل مبارك كا نقشه شائع فرمایا تھا اور اس کوسر پر رکھ کر دُ عا کرنے کی بھی فی الجملہ ترغیب دی تھی ، اور اس سلسلے میں ایک رسالہ بھی تحرير فرمايا تھا، بعد ميں حضرت مولانا مفتى كفايت الله صاحب رحمة الله عليه نے اس موضوع يرحضرت (۱) سے خط و کتابت کی جو کفایت المفتی جلد:۲ صفحہ:۲۱ تا ۲۹ اور امداد الفتاوی جلد:۴ صفحہ:۳۲۸ تا ۳۳۲ تا ۳۳۲ میں مکمل شائع ہو چکی ہے۔ اس خط و کتابت کے مطالع ہے مسئلے کی شرعی حیثیت بڑی حد تک واضح ہوجاتی ہے۔اوراس کا خلاصہ بیہ ہے کہ جہاں تک آنخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے ان آ ٹارِمتبر کہ کا تعلق ہے جوآ یا کے زیر استعمال رہے ہوں یا آیا کے جسم اطہر ہے مس ہوئے ہوں ، ان سے تبرک یا انہیں بوسہ دینا یا سریر رکھنا متعدد صحابہ کرام اور علمائے متقدمین سے ثابت ہے، اور جبیبا کہ خود آنجناب نے ذ کر فرمایا ہے وہ محل اشکال نہیں۔ البنۃ اگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ان آ ثارِ متبر کہ کی کوئی تصویر بنائی جائے یا اس کا کوئی نقشہ بنایا جائے تو وہ اگر چہاصل آ ثار کے مساوی نہ ہوگا،لیکن چونکہ اصل کے ساتھ مشابہت اور مشاکلت کی وجہ ہے اس کو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ہے فی الجملہ ایک نسبت حاصل ہے، اس لئے اگر کوئی شخص اپنے شوق طبعی اور محبت کے داعیہ ہے اس کا بھی ادب کرے اور اسی محبت کے داعیہ سے اسے بوسہ دے یا آنکھوں سے لگائے تو ٹی نفسہ اس کی ممانعت پر بھی کوئی دلیل نہیں ، لہذا فی نفسہ ایسا کرنا مباح ہوگا، بلکہ جس محبت کے داعیہ سے ایسا کیا جارہا ہے وہ محبت ان شاء اللہ موجب ا جربھی ہوگی بشرطیکہ اس خاص عمل کو بذاتہ عبادت نہ سمجھا جائے ، کیونکہ عبادت کے لئے ثبوت شرعی درکار ہے۔ البتہ جواز کے لئے کسی مستقل دلیل کی ضرورت نہیں کیونکہ اس کے لئے ممانعت کی دلیل نہ ہونا بھی کافی ہے۔ اور اس تفصیل میں دونوں صورتیں شامل ہیں، خواہ نقش اصل کے بالکلیہ مطابق ہویا بالكليه مطابق نه ہو، كيونكه مشابهت كى وجه سے في الجمله نسبت دونوں كو حاصل ہے۔

یہ تو مسئلے کی اصل حقیقت تھی ،لیکن چونکہ ان نازک حدود کو سمجھنا اور اُن کی نزاکت کو ملحوظ رکھنا عوام کے لئے مشکل معلوم ہوتا ہے ، اور اس بات کا اندیشہ ہے کہ اس میں حدود سے تجاوز نہ ہوجائے ، مثلاً یہ کہ ان اعمال کو بذاتہ عبادت سمجھا جانے گئے یا ادب و تعظیم میں حدود سے تجاوز ہوکر مشر کا نہ افعال یا اعتقادات اس کے ساتھ نہ مل جائیں۔اس لئے مناسب یہی ہے کہ ان نقشوں کی عمومی تشہیر اور ال ک طرف ترغیب وغیرہ سے اجتناب ہی کیا جائے ، اس لئے حضرت تحکیم الاُمت قدس اللّه سرہ نے اپنے

<sup>(</sup>۱) كفايت المفتى ج:٢ نس:٩١ تا٩٩ (طبع جديد دارالاشاعت)

<sup>(</sup>۲) امداد الفتاوي ج. به ص: ۲۵ تا ۲۵ تا ۲۵ تا ۵۳ تا ۵۳ ۵ (طبع مَتهـ وارالعلوم كراتي)

رساله ''نیل الشفاء بنعل المصطفی صلی الله علیه و سلم'' سے بعد میں رُجوع فرمالیا تھا۔ خلاصہ بیہ کہ تشہیر کی ہمت افزائی نہیں کرنی جاہئے ، لیکن اگر کوئی شخص حدود میں رہ کر مذکورہ افعال کرتا ہے تو اس پر نکیر بھی دُرست نہیں۔

س: - آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی نعل شریف جیسی نعل بنواکر پہننے کے جوازیا عدم جواز کے بارے میں فقہائے کرامؓ کی کوئی تصریح تو نہیں دیکھی، البتہ بیہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ بیہ معاملہ ذوق کا ہے، اور مذاق مختلف ہو سکتے ہیں، ایک مذاق یہ ہے کہ جس چیز کوحضورِ اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے آثارِ متبرکہ میں ہے کئی کے ساتھ مشابہت حاصل ہو وہ تو سراور آنکھوں پررکھنے کی چیز ہے، نہ بیے کہ اس کو یاؤں میں استعمال کیا جائے ،للہٰذا اگر کوئی شخص اس مٰذاق کے تحت اسے پہننے سے احتر از کرے تو پیاس کے مٰداقِ تعظیم ومحبت کا تقاضا ہے جس پروہ قابلِ ملامت نہیں، جیسا کہ حضرت گنگوہی قدس اللّٰہ سرۂ کے بارے میں منقول ہے کہ سبز رنگ کا جوتا بھی اس لئے نہیں پہنتے تھے کہ گنبدِ خضراء کا رنگ سبز ہے۔ اور دُ وسرا مٰداق بیہ ہے کہ انسان اپنے ہم مل اور ہر ادا میں حتی الا مکان حضورِ اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی اداؤں کی نقل اُ تارنے کی کوشش کرے، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لباس جیسا لباس پہنے، اور اس نقطۂ نظر ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے نعل مبارک جیسانعل ہنوا کر پہنے اور مقصود اِ تباع ہوتو بظاہر اس پر بھی ممانعت کی کوئی دلیل نہیں، بلکہ یہ بھی محبت کا تقاضا ہے۔ چونکہ اس کامقصود اتباع ہے، اس لئے بظاہر اس میں اہانت کا بھی کوئی پہلونہیں۔ چنانچے صحابہ و تابعین رضی اللہ عنبم اجمعین سے بیے کہیں منقول نہیں کہ انہوں نے حضورِ اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے نعل مبارک جیسے جوتے پہنے سے احتراز کا اہتمام کیا ہو، بالخصوص جبكه اس دور ميں جوتوں كى اوضاع ميں اتنا تنوع بھىنہيں تھا،للہذا جيسا عرض كيا گيا بيه ذوق كى بات ہے اور کوئی ذوق قابلِ ملامت نہیں۔

ہم:۔ یہ بات تلاش کے باوجود نہیں مل سکی کہ آیا بینقشہ عام مروّج تھا یا آنخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے ساتھ خاص تھا۔

اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کی صحیح تصویر کا حکم بھی قریب، قریب ایسا ہی ہے کہ ان کو اصل کے ساتھ تشابہ کی ایک نسبت قویہ حاصل ہے، نیز انہیں دیکھ کر اس کا استحضار قوی ہوتا ہے، لہذا ان کا احترام کرنا چاہئے، یعنی ان کو کسی موضع اہانت میں استعمال کرنا دُرست نہیں، جہاں تک ان کے باعث برکت ہونے کا تعلق ہے، یہ بات واضح ہے کہ کسی جگہ ان کے لگانے سے ان شعائر کا بار بار استحضار ہوتا ہے، اور یہ استحضار یقیناً باعث برکت ہے۔

جانمازوں پر فی نفسہ کسی بھی قشم کے نقش پہندیدہ نہیں، لیکن اگر کسی جائے نماز پرحرمین شریفین

میں سے کسی کی تصویر اس طرح بنی ہوئی ہے کہ وہ پاؤں کے پنچ نہیں آتی تو اس میں بھی اہانت کا کوئی پہلونہیں، البتہ موضع ہجود میں بیت اللہ کے سواکسی اور چیز کی تصویر بالحضوص روضۂ اقدس کی شبیہ میں چونکہ ایہام خلاف مقصود کا ہوسکتا ہے اس لئے اس سے احتر از مناسب معلوم ہوتا ہے۔

ے: - نقشِ خاتم کے بارے میں بھی وہی تفصیل ہے جونقشِ نعلین کے بارے میں عرض کی گئی، البتہ ظاہر ہے کہ ان غیرزی رُوح اشیاء کے نقوش پر ذی رُوح کے نقوش کو ہرگز قیاس نہیں کیا جاسکتا، کہ ذی رُوح کانقش یا نصور بہرصہ تے ممنوع ہے۔

احقر محمد تقى عثانى عفى عنه

۱۲۰ (۱۲۰ ۱۳۱۲) هر ۲۰۳/۱۰۰)

الجواب صحیح محمد رفیع عثمانی عفا الله عنه دارالافتاء دارالعلوم کراچی۱۳

## ا کفار کے نابالغ بچوں کا کیا تھم ہے؟

سوال: - ایک بچه کافر کے گھ پیدا ہوا اور بچین ہی میں مرگیا، کیا یہ بچہ جنت میں جائے گا یا نہیں؟
جواب: - کافروں کے گھر پیدا ہونے والا بچہ جس کے ماں باپ دونوں کافر ہوں،
وُنیوی اُحکام کے لحاظ سے کافروں ہی کے حکم میں ہوتا ہے، لیکن آخرت کے اُحکام کے لحاظ سے اس
کا کیا ہوگا؟ جنت میں جائے گا یا جہنم میں؟ اس کے بارے میں علاء کا اختلاف رہا ہے، صحیح علم اللہ ہی
کو ہے، اور اس مسلے پر دین کا کوئی عملی مسلہ موقوف نہیں، لہذا اس کی گھود کرید میں پڑنا ٹھیک نہیں۔
دمن حسن السلام المرء تر کہ ما لا یعنیہ"۔

ااراار۱۳۹۶ه (فتوی نمبر ۲۵۲۴ م)

## سوشلزم کی جمایت کرنے والے کا حکم

سوال: - سوشلزم کی حمایت کرنے والے (سوشلزم معاشرہ جو کہ اسلام کے خلاف ہے) کا شریعت کی رُوسے کیا مقام ہے؟

۲:- نظام مصطفیٰ پر قربان ہونے والے اور مخالفین نظام مصطفیٰ کا کیا مقام ہے؟
 جواب ا: - سوشلزم کی حمایت اگر اس بناء پر کی جائے کہ سوشلزم کا معاشی پروگرام (معاذ اللہ)
 اسلام کی معاشی تعلیمات ہے افضل ہے، تو بیصر سے کفر ہے، اور اگر اس لحاظ سے کی جائے کہ اسلام کے

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے دیکھئے: فتاوی شامیة "مطلب فی أطفال المشرکین" ج: ۲ ص: ۱۹۲ (طبع ایچ ایم سعید)

 <sup>(</sup>٢) جامع الترمذي أبو أب الزهد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ج: ٢ ص: ٥٥ (طبع فاروقي كتب خانه)

اُ حکام صرف عبادات وغیرہ سے متعلق ہیں، اور معیشت میں اسلام کے اُ حکام واجب التعمیل نہیں تو یہ بھی صرح کفر ہے۔ اور اگر اس غلط فہمی کی بناء پر کی جائے کہ اسلام کے معاشی اُ حکام سوشلزم کے معاشی اُ حکام سوشلزم کے معاشی اُ حکام کے (معاذ اللہ) موافق ہیں تو شدید گراہی ہے، یہ تمام عقائد بہرصورت باطل اور واجب الترک ہیں، اور ان سے تو بہ واجب ہے۔

۲:- آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے لائے ہوئے دین اوراً حکام پر قربان ہونا موجب صد اُجر وفضیلت اور بہت بڑی سعادت ہے، اور اس کی مخالفت کفر اور بدترین شقاوت ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم

## اسائے حسنی میں سے کون سے اساء بندوں کے لئے استعمال کئے جاسکتے ہیں؟

سوال: - آج کل عموماً باری تعالی کے اسائے حسنی کے ساتھ'' عبد' کے اضافے کے ساتھ نام رکھے جاتے ہیں، مگر عموماً غفلت کی وجہ ہے مسی کو بدون'' عبد' کے پکارا جاتا ہے، حالانکہ بعض اساء، باری تعالی کے ساتھ مخصوص ہیں، مثلاً عبدالرزاق وغیرہ، اندریں احوال اپنی جستو کے مطابق فیض الباری جن سی سے سے اسائے حسنی درج کر رہا ہول، تحقیق فرما کمیں کہ کون سے اساء، باری تعالی کے ساتھ مخصوص ہیں، کہ ان کو بدون' عبد' کے مخلوق کے لئے استعال کرنا گناہ کہیرہ ہے، اگر ان کے علاوہ اور کوئی اساء ہوں تو وہ بھی درج فرما کمیں مع تحقیق کے میز اساء کے شروع یا آخر میں ''محکہ' یا ''احکہ' یا 'اللہ'' کا اضافہ کیسا ہے؟ مثلاً محمد متنکبر، خالق احمد، محمد اللہ، احمد رزّاق۔

الله، الرحمان، الرحيم، الملك، القدوس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الحبّار، الممتكبّر، الخالق، البارئ، المصوّر، الغفّار، القهّار، التوّاب، الوهّاب، الخلق، الرزّاق، الفتّاح، الحليم، العليم، العظيم، الواسع، الحكيم، الحيّ، القيّوم، السميع، البصير، اللطيف، الخبير، العليّ، الكبير، المحيط، القدير، المولّى، النصير، الكريم، الرقيب، القريب، اللطيف، الخبيب، الحفيظ، المقيت، الودود، المجيد، الوارث، الشهيد، الوليّ، الحميد، الحقّ، المبين، العنيّ، المالك، القويّ، المتين، الشديد، القادر، المقتدر، القاهر، الكافى، الشاكر، المستعان، الفاطر، البديع، الفاخر، الأوّل، الأخر، الظاهر، الباطن، الكفيل، الغالب، الحكم، العالم، الرفيع، الحافظ، المنتقم، القائم، المحيى، الجامع، المليك، المتعالى، النور، الهادى،

الغفور، الشكور، العفوّ، الرءوف، الاكرام، الأعلى، البر، الخفى، الرَّبّ، الاله، الأحد، الصّمد، الذي لم يلد، ولم يكن له كفوا أحد.

جواب: - کسی کتاب میں بینفصیل تو نظر سے نہیں گزری کہ کون کون سے اسائے حسنی صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لئے مخصوص ہیں ، اور کون سے اساء کا اطلاق دُوسروں پر ہوسکتا ہے ، کیکن مندرجہ ذیل عبارتوں سے اس کا ایک اُصول معلوم ہوتا ہے: -

تفير رُوح المعانى مين علامه آلوي لكه بين: "و ذكر غير واحد من العلماء أن هذه الأسماء ... تنقسم قسمة أخرى الى ما لا يجوز اطلاقه على غيره سبحانه وتعالى كالله والرحمن، وما يجوز كالرحيم، والكريم." (رُوح المعانى ج:٩ ص: ١٢٣ طبع كمتبه رشيد بيلا بهور)

اورور مختار ملى به المستوكة، ويراد في حق الله تعالى و في رد المحتار: الذي في التاتر خانية عن السراجية حقنا غير ما يراد في حق الله تعالى وفي رد المحتار: الذي في التاتر خانية عن السراجية التسمية باسم يوجد في كتاب الله تعالى كالعلى والكبير والرشيد والبديع جائزة ... الخ. " (شامي ج: ۵ ص: ۲۹۸) - (۱)

وفي الفتاوي الهندية: التسمية باسم لم يذكره الله تعالى في عباده ولا ذكره رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا استعمله المسلمون تكلموا فيه، والأولى أن لا يفعل كذا في المحيط. (فتاوي عالمكيرية ص ٣١٢ حظر و اباحت باب ٢٢)

اور حضرت مولا نامفتی محمد شفیع صاحب رحمة الله علیه تحریر فرماتے ہیں ہوں و اسائے حسنی میں بعض نام ایسے بھی ہیں جن کو خود قرآن و حدیث میں دُوسرے لوگوں کے لئے بھی استعال کیا گیا ہے، اور بعض وہ ہیں جن کوسوائے الله تعالیٰ کے اور کسی کے لئے استعال کرنا قرآن و حدیث سے ثابت نہیں۔ تو جن ناموں کا استعال نحیراللہ کے لئے قرآن و حدیث سے ثابت ہے وہ نام تو اوروں کے لئے بھی استعال ہو سکتے ہیں جیسے رحیم، رشید، علی، کریم، عزیز وغیرہ۔ اور اسائے حسنی میں سے وہ نام جن کا غیراللہ کے لئے استعال کرنا قرآن و حدیث سے ٹابت نہیں وہ صرف الله تعالیٰ کے لئے مخصوص ہیں، ان کو قرآن و حدیث سے ثابت نہیں وہ صرف الله تعالیٰ کے لئے مخصوص ہیں، ان کو غیراللہ کے لئے استعال کرنا غیراللہ کے لئے استعال کرنا فیراللہ کے لئے استعال کرنا الحاد نہ کور میں داخل اور ناجائز وحرام ہے۔ (معارف القرآن ج: ۲۰ ص:۱۳۲ سورہ اعراف ۱۸۰۱)

<sup>(</sup>١) الدر المختار مع رد المحتار (الحظر والاباحة) ج: ٢ ص: ١١٨ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>٢) ج: ۵ ص: ٣٢٢ (طبع مكتبه رشيديه كوثنه).

ان عبارتوں سے اس بارے میں بیاُ صول مستنبط ہوتے ہیں:-

نمبرا: - وه اسمائة حسنى جو بارى تعالى كم اسم ذات بهول يا صرف بارى تعالى كى صفات مخصوصه كمعنى بى مين استعال بوت بهول، ان كا استعال غيرالله كه لئة كسى حال جائز نهين، مثلاً: الله، المرحمن، القدوس، الجبّار، المتكبّر، الخالق، البارئ، المصور، الرزّاق، الغفار، القهّار، السّوّاب، الوهّاب، الحكيلة، الفقور، الأحد، السّوّاب، المحيط، المليك، الغفور، الأحد، الصّمد، الحق، القادر المحيى.

۲: - وہ اسائے حسنی جو باری تعالی کی صفاتِ خاصہ کے علاوہ ڈوسرے معنی میں بھی استعال ہوتے ہوں اور دُوسرے معنی کے لحاظ سے ان کا اطلاق غیراللہ پر کیا جاسکتا ہو، ان میں تفصیل یہ ہے کہ اگر قرآن و حدیث، تعاملِ اُمت یا عرف عام میں ان اساء سے غیراللہ کا نام رکھنا ثابت ہوتو ایبا نام رکھنے میں مضا لُقہ نہیں، مثلاً: عزیز، علی، کریم، رحیم، عظیم، رشید، کبیر، بدیع، گفیل، ہادی، واسع، حکیم وغیرہ، اور جن اسائے حسنی سے نام رکھنا نہ قرآن و حدیث سے ثابت ہواور نہ مسلمانوں میں معمول رہا ہو، غیرائلہ کوالیے نام دینے سے یہ بیز لازم ہے۔

سا: - مذکورہ دو اُصولوں سے بیا صول خود بخو دنگل آیا کہ جن اسائے حسنی کے بارے میں بیہ سختیق نہ ہو کہ قر آن وحدیث، تعاملِ اُمت یا عرف میں وہ غیراللّٰد کے لئے استعمال ہوئے ہیں یانہیں؟ ایسے نام رکھنے سے بھی پر ہیز لازم ہے، کیونکہ اسائے حسنی میں اصل بیر ہے کہ ان سے غیراللّٰہ کا نام رکھنا جائز نہ ہو، جواز کے لئے دلیل کی ضرورت ہے۔

ان اُصولوں پرتمام اسمائے حسنی کے بارے میں عمل کیا جائے ، تاہم یہ جواب چونکہ قواعد سے لکھا ہے اور ہر ہر نام کے بارے میں اسلام کی کوئی تصریح احقر کونہیں ملی ، اس لئے اگر اس میں دُوسر سے الکھا ہے اور ہر ہر نام کے بارے میں اسلام کی کوئی تصریح احقر کونہیں ملی ، اس لئے اگر اس میں دُوسر سے اہل علم سے بھی استصواب کرلیا جائے تو بہتر ہے۔

01407/1/17

(فتوی نمبر ۱۶۴/۸۶ پ)

## حضورصلی اللہ علیہ وسلم کے لئے''یا محمہ'' کے الفاظ لکھنا

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے دین ومفتیانِ شرع اس مسئلے میں کہ ایک مسجد جے اب سے تقریباً پچیس سال قبل تغمیر کیا گیا تھا، اور وقت تغمیر جس میں ''یا اللہ'' اور ''یا محکہ'' کے الفاظ بھی کندہ کرائے گئے تھے اور پچیس سال سے مسلسل موجود تھے، لیکن سوءِ اتفاق ہے ایک نئے امام صاحب مسجد میں تشریف لائے اور انہوں نے لفظ ''یا'' مسمار کردیا۔ اب جواب طلب امریہ ہے کہ کیا مسجد میں کندہ

کسی لفظ کو یا مسجد کے کسی حصے کو منہدم کیا جاسکتا ہے؟ کیا شرعاً ایسا کرنا جائز ہے؟ اگر''یا اللہ''''یا محد''
کے الفاظ کو بعینہ برقرار رکھا جائے تو اس میں کوئی شرعی قباحت موجودتھی؟ براہ کرم مذکورہ بالا استفتاء کا
متند ومعتبر جواب عطا فر ماکرممنون فر مایئے ، ساتھ ہی ساتھ اس بارے میں پیجی بتا کیں کہ اس نازیبا
حرکت اور گہتا خی کا کفارہ کیا ادا کیا جائے؟

جواب: -حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے ''یا محد' کے الفاظ لکھنا ہے او بی ہے، اس نام ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے بھی سوائے بعض کفار ومشرکین کے کوئی اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کونہ پکارتا تھا، اور کفار بھی اکثر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے اس ہے ادبی کو گوارا نہ کرتے تھے بلکہ کنیت سے پکارتے تھے، اس کے علاوہ اس نداء میں عقیدہ فاسدہ کا ایبام ہے، اس لئے پدلفظ اس طرح کنین ورست نہیں ۔ اگر کسی محض نے آئحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تعظیم کے خیال سے اس کے ساتھ لفظ اس طرح ''یا'' مٹاویا تو اس کو محبر کی ہے ادبی یا گتا خی نہیں کہا جاسکتا، بلکہ یہ تعظیم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و محبت و رسول کا نقاضا تھا جو اس نے کیا، البتہ اس کی وجہ سے اگر مسجد میں کوئی بدز بی پیدا ہوگئی یا مرمت کی ضرورت پڑگئی ہوتو اس شخص کو چاہئے کہ محبد کی مرمت کراد ہے، اور اگر وہ نگ دست ہوتو دوسرے مسلمانوں کو اس معالم میں اس کی مدد کرئی چاہیے۔

۸۶ر۹۸۸۱۱۵ (فتوی نمبر ۱۳۸۸ م

## اگرکسی کو چھے کلمے یاد نہ ہوں تو اس کا کیا علم ہے؟

سوال: - جب کوئی آ دمی کلمهٔ تو حید پڑھ لے تو وہ مسلمان ہوگیا، پھر عام طور پر جومشہور ہے اور نماز و وظائف کے جھوٹے جھوٹے رسالوں میں جو چھ کلمے لکھے ہوئے ہیں اور عام طور سے بچول کو یاد نہ یا در کارائے جاتے ہیں، کیا یہ کلمے بھی اسلام کی بنیاد شار کئے جائیں گے یا نہیں؟ اگر یہ کلمے کسی کو یاد نہ ہوں تو اس کے اسلام میں فرق ہوگا یا نہیں؟

اور پانچویں کلمے کے الفاظ میں فرق ہے، بعض رسالوں میں "أستخف و الله رہے من کل ذنب أذنبته ... النج"، اور بعض رسالوں میں "أستخفر الله أنت رہی و أنا عبدک ... النج" ہے، وسری قتم کے الفاظ عام نہیں ہیں، اس کی وجہ سے دو آ دمیوں میں لڑائی ہو رہی ہے، براہ کرم اس کی وضاحت فرمادیں۔

<sup>(</sup>۱) "لَا تَـجُـعَـلُـوُا دُعَآءَ الرَّسُوُلِ بَيُنَكُمُ كَدُعَآءِ بَعُضَكُمُ بَعُضًا. الأية (سورة النور: ۲۳) "تفصيل كے لئے وكيھے تفسير معارف القرآن ج:۲ ص:۲۵۵\_(محمدز بير حق نواز)

جواب: - اسلام کی بنیاد دراصل ان عقائد پر ہے جوایمانِ مفصل میں بیان کے گئے ہیں،
لہذا ان عقائد پر ایمان رکھنا تو مسلمان ہونے کے لئے ضروری ہے۔ اس طرح کلمۂ توحید یا کلمۂ شہادت چونکہ اپنے عقائد کا اجمالی اعلان ہے، اس لئے یہ ہرمسلمان کو یاد ہونا چاہئے، باتی جوکلمات نماز وغیرہ کی کتابوں میں لکھے ہیں، انہیں بچوں کی تعلیم کی آسانی کے لئے لکھ دیا گیا ہے، ورنہ درحقیقت ان کا وہ مقام نہیں جوکلمۂ توحید، کلمۂ شہادت یا ایمانِ مفصل کا ہے۔ اگر یہ کلمات کسی کو یاد نہ ہوں تو اس سے ایمان میں کوئی خلل واقع نہیں ہوتا، البتہ چونکہ ان کلمات کا پڑھنا بہت موجب اُجر و تو اب ہے اور مسلمانوں کو میں کا وردرکھنا چاہئے اس لئے بچوں کو یہ تمام کلمات سکھادینے چاہئیں، اور کلمۂ اِستغفار میں اختلاف کی وجہ بہ ہے کہ احادیث میں استغفار کے مختلف صیغے وارد ہوئے ہیں، ان میں سے جوصیغہ بھی پڑھ لیا جائے مقصود حاصل ہے، کیونکہ معنی کے لحاظ سے کوئی خاص فرق نہیں ہے، اور یہ ایبا ہی ہے جیسے ڈرود جائے مقصود حاصل ہے، کیونکہ معنی کے لحاظ سے کوئی خاص فرق نہیں ہے، اور یہ ایبا ہی ہے جیسے ڈرود مسلمانوں کو اس طرح کے خزاعات سے پر ہیز کرنا چاہئے۔

مسلمانوں کو اس طرح کے خزاعات سے پر ہیز کرنا چاہئے۔

والٹہ سبحانہ اعلم

کاراار۹۹ساهه (فتوی نمبر ۲۵۵۳/۲۷ و)

## کلمہ طبیبہ کے ساتھ 'صلی اللہ علیہ وسلم'' بڑھنا

سوال: - کیا کلمہ طیبہ کے ساتھ''صلی اللّٰہ علیہ وسلم'' پڑھنا جائز ہے یا کلمہ طیبہ صرف''لا اِلله اللّٰه محمد رسول الله'' ہی ہے؟ بندہ کلمہ کے ساتھ زیادتی کی بناء پر''صلی اللّٰہ علیہ وسلم'' پڑھنے ہے روکتا ہے، صرف اس خدشے ہے کہ کلمہ میں اضافہ جائز نہیں ہے، کیا میرا بیدو کنا جائز ہے یا ناجائز؟ جواب: - کلمہ تو"لا اِلله اِلّٰه الله محمد رسول الله'' ہی ہے، کیان چونکہ آنخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم جواب: - کلمہ تو"لا اِلله اِلّٰه الله محمد رسول الله'' ہی ہے، کیان چونکہ آنخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم

 کا اسم گرامی جب بھی لیا جائے تو اس پر دُرود شریف پڑھنا احادیث سے ثابت ہے، اس لئے اگر کلمہ کے بعد''صلی اللّٰہ علیہ وسلم'' پڑھ دیا جائے تو کوئی مضا کقہ نہیں، البتۃ اس میں بیہا حتیاط کرنی جاہئے کہ ''صلی اللّٰہ علیہ وسلم'' کہتے وقت لہجہ کچھ بدل لیا جائے تا کہ کلمہ پراضافے کا شبہ نہ ہو۔

والله اعلم ۱۳۹۷ / ۱۳۹۵ هـ (فتوی نمبر ۸۰ / ۲۸ الف)

#### شعراء كااپنے كلام ميں غيراللد كوخطاب كرنا

سوال: - ایک جگه دو شخص آپس میں محوِ گفتگو تھے، اشخاص مذکورہ میں سے ایک شخص کا کہنا تھا

کہ شاعری خواہ مجازی ہو یا حقیقی ، ان دونوں کا اثر شاعر کے عقائد پر ہوتا ہے، جس طرح سے آج کل
عامی شاعر جن کی شاعری بالکل غیر سنجیدہ اور اخلاق سے گری ہوئی ہوتی ہے یہاں تک کہ شاعر کا اپنے
فرضی محبوب کو خدا کے ہم بلہ قرار دینے ، یا موسم یا دُوسر نے موضوعات پر مبالغانہ انداز میں اپنے تخیل کو
پیش کرنے سے شاعر کے عقائد اس کے زدمیں آتے ہیں اور اس پر بہت گہرا اثر پڑتا ہے، یہاں تک کہ
شاعر اپنے تخیل کو غلط انداز میں بیان کرنے کی وجہ سے گناہ اور بسااوقات گناہ عظیم کا مرتکب قرار پا تا
ہے۔ یہ بات کہاں تک دُرست ہے؟

، ۔ '' کیکن اس کے برعکس دُ وسر ہے شخص کا کہنا ہے ہے کہ شاعری خواہ مجازی ہو یا حقیقی محض شخیل ہے، اور شخیل کا حقیقت سے بلاواسطہ یا بالواسطہ کوئی ربط نہیں۔

، مہربانی فرماکر اس سوال کا جواب دیں کہ اشخاصِ مذکورہ میں سے کون سیحے ہے اور کون غلطی پر ہے؟ سادہ، عام فہم، مدلل، جامع ، مفصل اور اگر کہیں عربی کی عبارت ہوتو اس کے بعد ترجے کے ساتھ اس طرح جلد سے جلدارقام فرمائیں کہ ججت تام ہو، عین نوازش ہوگی۔

جواب: -محترمي ومكرمي! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آپ کے خط کو موصول ہوئے گئی ماہ گزر گئے ،لیکن میں مسلسل سفر اور مصروفیات کی بناء پر جواب نہ دے سکا،اب بمشکل تمام اتنا وقت نکال سکا ہوں کہ جواب کھوں۔

آپ نے خاص دوصاحبان کی گفتگونقل کی ہے، ان میں سے کسی کی بات بھی علی الاطلاق صحیح نہیں ہے، بلکہ اس میں کچھ نفصیل ہے، اور وہ یہ کہ اگر شاعر اپنے کلام میں ایسا مجازیا استعارہ استعال کرتا ہے جس کی نظیریں اہل زبان میں معروف ومشہور ہوں اور دُوسرے قرائن وشواہد سے یہ بھی معلوم ہوکہ شاعر نے یہ بات مجاز واستعارہ کے طور پر کہی ہے، حقیقت سمجھ کرنہیں کہی، تب تو ایسا مجاز واستعارہ مور کہ شاعر نے یہ بات مجاز واستعارہ کے طور پر کہی ہے، حقیقت سمجھ کرنہیں کہی، تب تو ایسا مجاز واستعارہ

جائز ہے، اور اس کی بنیاد پر انسان کو بدعقیدہ نہیں کہا جاسکتا، اس کے برخلاف اگر مجاز و استعارہ اس نوعیت کا ہے کہ اہلِ زبان میں اس کی نظیریں معروف نہیں ہیں یا پھر دُوسرے قرائن وشواہد ہے معلوم ہے کہ شاعر نے یہ بات مجاز کے طور پر نہیں کہی بلکہ حقیقت سمجھ کر کہی ہے تو اس کی بنیاد پر کہا جاسکتا ہے کہ اس کا عقیدہ یہی ہے۔

مثلاً حضرت حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر کی رحمۃ اللہ علیہ کی طرف بیاشعار منسوب ہیں کہ: یا دسول اللہ انسظر حالت، یا دسول اللہ اسمع قالنا، حالانکہ بیہ بات حضرت حاجی صاحب ؓ کے
حالات اوران کی کتابوں وغیرہ سے معلوم ہے کہ وہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ کی طرح حاضر
و ناظر نہیں سمجھتے تھے، اس لئے یہاں بیہ کہا جائے گا کہ ان اشعار میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو جو
خطاب کیا گیا ہے، وہ مجازا کیا گیا ہے، اور یہ ایک معروف شاعرانہ روایت ہے کہ شاعر بہت می
غیر موجود اشیاء کو تخیل میں موجود فرض کرکے ان سے خطاب کرتا ہے، بلکہ بعض اوقات دریاؤں،
پہاڑوں اور شہروں کو بھی خطاب کرتا ہے۔ گویا حضرت حاجی صاحب ؓ کا یہ مجاز ایسا ہے کہ اہل زبان کے
کام میں اس کی نظیریں موجود میں، لبدان سے فسادِ عقیدہ لازم نہیں آتا۔ ہاں! اگر کوئی ایسا شخص یہ
بات کے جس کے بارے میں یہ معلوم ہو کہ وہ ابلور مجاز ہے بات نہیں کہدرہا ہے بلکہ اس کے نزد یک حقیقی عقیدہ ہی یہی ہے تو بھر فسادِ عقیدہ لازم آجائے گا۔

اس کے برخلاف بعض مبالغے یا مجاز ایسے ہوتے ہیں کہ اہل دیاں میں اس کی معروف نظیریں نہیں ہوتیں، مثلاً کسی مخلوق سے تثبیہ دینا یا کسی مخلوق کے اوصاف کو بڑھا چڑھا کر اسے خالق کے ساتھ ملادینا، اس قسم کے مبالغے اور استعارے چونکہ متعارف نہیں ہوتے اور دین و مذہب کا پاس رکھنے والے لوگ ان کو ہمیشہ بے اوبی اور غلط ہمجھتے ہیں، اس لئے ایسے مبالغوں اور استعاروں سے فسادِ عقیدہ کا شبہ ہوتا ہے، اور وہ نا جائز ہیں، چونکہ اس میں مجاز ومبالغہ کا اختال ہوتا ہے اس لئے محض اس کی بناء پر کسی کو کا فرکہنے میں احتیاط کرنی جائے تا وقتیکہ وہ اسے عقیدے کی خود وضاحت نہ کردے۔

هذا ما عندی والله سبحانه و تعالی أعلم ۱۲۸۳/۱۵ه فتری نمبر ۲۹/۳۸۹ الف)

#### کیڑے میں انبیاء علیہم السلام کی تصویر بنانا سوال: -محترم جناب مفتی جسٹس تقی عثانی صاحب (دارالعلوم کورنگی کراچی) جنابِ عالی!

محمد فاروق ٹیکٹائل ملزلمیٹڈ کورنگی کراچی میں ایک ڈیزائن کپڑے پر چھپائی / پرنٹنگ کے لئے سپرزٹاؤلرز پرائیویٹ لمیٹڈ کراچی کی جانب سے آیا، اور سپرٹاؤلرز کے ڈیزائن کے عین مطابق چھاپ کر دے دیا گیا۔ عام طور پر ہم ٹیکنیکل اُمور کے علاوہ (مثلاً کلر میچنگ وغیرہ) پارٹیوں کے مطلوبہ ڈیزائنز کے دیگراُمورے واسطنہیں رکھتے، اورکسی غور وخوض کے بغیر آرڈر کی پیکیل کردیتے ہیں۔

نادانستہ طور پر اس ڈیزائن کے حجیب جانے کے بعد شکوک وشبہات پیدا ہوئے ہیں، اس ڈیزائن میں چرند پرند، آلی جانور اور کارٹون انسانوں کے انداز میں دو انسانی شبیبیں بھی ہیں، اور اس ڈیزائن پر Noahs ark بھی لکھا ہوا ہے۔

یہ ڈیزائن آپ کے سامنے پیش کرنے کے بعد آپ اس پرفتوی صادر فرمادیں تا کہ اگر تو ہین ،
ساخی سرز د ہوگئ ہوتو جو بھی کفارہ ہے ، ادا کر دیا جائے۔ اور ہم اعلانیہ طور پر صدقِ دِل ہے اپنی
نادانستہ غلطی کا اعتراف کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں تو بہ کرنے ہیں ، اور عہد کرتے ہیں کہ آئندہ
ہرممکن احتیاط سے کام لیس گے۔
میں مکن احتیاط سے کام لیس گے۔
میں میں تابعدار محداحہ علی خان

جواب: - کسی جاندار کی تصویر بنانا بذاتِ خودایک ناجائز کام ہے، بالخصوص کسی پنیمبر کی خیالی تصویر بنانا تو انتہا درجے کی بے ادبی ہے، جس سے ہرمسلمان کو پناہ مانگنی چاہئے، اور الیم بے ادبی پر مشتمل تصویر کو شائع کرکے لوگوں میں پھیلانا مزید وبال کا موجب ہے، لیکن اگر آپ نے واقعة نادانسگی میں پیتصویریں اس طرح چھاپ دیں کہ آپ کو اندازہ نہیں ہوسکا کہ اس میں کیا ہے؟ تو آپ یرمندرجہ ذیل اُمور فوری طور پر واجب ہیں: -

ا: - سب سے پہلے صدق دِل سے اپنے اس عمل پر تو ہہ و اِستغفار کریں ، اور آئندہ کے لئے اس قتم کے معاملات میں تیقظ اور بیدار مغزی سے کام کرنے کا عہد واہتمام کریں۔

9: - اس کپڑے کا جتنا اسٹاک موجود ہو، اس کی -پلائی روک کر ان تصاویر کومٹا ئیں ، اور اگر مٹ نہیں تو ان کوجلا دیں۔

"- اگر کیڑااس کمپنی کے پاس جاچکا ہے جس نے آپ سے چھپوایا تھا تو اس کوا لیے کیڑے کی سپلائی سے روکنے کے لئے اپنا پورا اثر و رُسوخ استعال کریں، اور اگر وہ اس کی سپلائی سے بازیہ آئیں تو آپ ان سے براءت کا اظہار واعلان کریں۔

سم: - اس کپڑے کی چھپائی کی جواُجرت آپ نے وصول کی ہے، وہ مکمل طور پرصدقہ کریں۔ واللہ اعلم واللہ اعلم

#### شعرمیں غیراللّٰہ کو خطاب کرنا

کے جلد خبر کہ ہاں ابھی تک سینے میں اک آگ سی دبی ہے سینے میں اک آگ سی دبی ہے کشتی ہے کشتی ہے کشتی ہے جلد خبر مریض غم کی اب اس کا یہ سانس آخری ہے اب اس کا یہ سانس آخری ہے

اب ال کا یہ سانس آخری ہے

زید گہتا ہے ایسے کلمات غیراللہ کے لئے استعال نہ کرنے چاہئیں جن سے عقائد میں خلل پیدا
ہونے کا اندیشہ ، ندکورہ اشعار ایسے ہی ہیں، لیکن عمرا پنے عقائد کی بناء پران اشعار کو دُرست سمجھتا ہے،
کیونکہ عمر نے اپنے مرشد کی وفات کے بعد یہ اشعار کیج۔ اب ان دونوں میں سے کون حق پر ہے،
باطل کے لئے شرعی کیا تھم ہے؟ برائے مہر بانی جواب عنایت فرمائیں۔

جواب: - شعر میں بکثرت مجاز واستعال ہوتا ہے، اور شاعر بسااوقات ان اشیاء کو بھی مخاطب کرتا ہے جو سننے اور جواب دینے کی الجیت نہیں رکھتیں، مثلاً دریا، پہاڑ وغیرہ، یہ خطاب تخلیل ہوتا ہے، حقیقی نہیں۔ لہذا اگر کوئی شخص اس انداز سے شعر میں غیراللہ کو خطاب کرے اور مقصد حقیقہ اس ہوتا ہے، حقیقی نہیں۔ لہذا اگر کوئی شخص اس انداز سے شعر میں غیراللہ کو خطاب کرنا ہوتو ایسے کے مشکل کشایا فریاد رس ہونے کا عقیدہ نہ ہو، بلکہ تخلی طور پر مجازاً واستعارۃ خطاب کرنا ہوتو ایسے اشعار میں کوئی حرج نہیں۔ لیکن اگر مشر کا نہ عقیدے کے ساتھ ایسے اشعار ان کے حقیقی معنی پر اعتقاد رکھتے ہوئے گئے اور پڑھے جائیں تو حرام ہیں۔ پس مندرجہ بالا اشعار اگر کسی صحیح العقیدہ شخص نے کہ ہیں تو حرام ہیں، اورعوام میں ایسے ہیں تو حرام ہیں، اورعوام میں ایسے ہیں تو ان میں بچھ حرج نہیں، البتہ اگر فاسد عقیدے کے ساتھ کہ ہیں تو حرام ہیں، اورعوام میں ایسے ہیں تو ان میں بچھ حرج نہیں، البتہ اگر فاسد عقیدے کے ساتھ کے ہیں تو حرام ہیں، اورعوام میں ایسے

اشعار کی تشہیر بہرصورت منع ہے کہ فسادِعقیدہ کا اندیشہ ہے۔ سوال نمبر۲: –

اے رسولِ کبریا فریاد ہے یا محمد مصطفیٰ فریاد ہے سخت مشکل میں پیضا ہوں آج کل اے میرے مشکل کشا فریاد ہے

زیدان اشعار کو دُرست مانتا ہے، اور عمر اسے شرک قرار دیتا ہے، قول کس کا دُرست ہے؟ اور شعر کہنے والے کے لئے کیا حکم ہے؟

جواب: - ان اشعار میں بھی وہی تفصیل ہے جواویر بیان کی گئی۔ واللہ سبحانہ وتعالیٰ اعلم ۱۳۸۰رمضان ۱۳۸۰ھ (فتویٰ نمبر ۱۲۸۲/۱۲۸)

#### قا دیا نیوں کی عبادت گاہ کومسجد کہنے کی ممانعت

سوال: - قادیانی جماعت کے بارے میں کیا تھم ہے؟ اور کیا قادیانی اپنی مسجد بناسکتے ہیں یا نہیں؟ اور اپنی عبادت گاہ کومسجد کہہ سکتے ہیں یا نہیں؟ قانونا وشرعاً کیا تھم ہے؟ اور کیا ایسے فیصلوں کا قانون بنانا دُرست ہے کہ جس میں قادیانیوں کو اپنی عبادت گاہ مسجد کے نام سے بنانے کی اجازت دی گئی ہو؟

جواب: - مرزاغلام احمد قادیانی کے پیروکار،خواہ قادیانی ہوں یالا ہوری باجماع اُمت دائرۂ اسلام سے خارج ہیں، اور ان کا دینِ اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔ اس حقیقت واقعی کوستبر ہے ہے اور اس غرض کے لئے پاکستان کے دستور میں ایسی ترمیم کردی گئی ہے۔ اور اس غرض کے لئے پاکستان کے دستور میں ایسی ترمیم کردی گئی ہے۔ سے جس پر ملک کے تمام مسلمان متفق ہیں۔

اس تزمیم کا لازمی اورمنطقی نتیجہ بیہ ہے کہ مرزائیوں کو شعارِ اسلام ومسلمین کے اختیار کرنے

(۲،۱) کیم الاُمت حضرت مولانا محمد اشرف علی تھانوی رحمة اللہ علیہ تحریفر ماتے ہیں: ''باراد وَ استعانت و استغاثہ یا باعتقاد حاضر ناظر ہونے کے منبی عنہ ہے، اور بدون اس اعتقاد کے محض شوقا و استلذاذ آباذون فیہ ہے، چونکہ اشعار پڑھنے کی غرض محض اظہار شوق و استلذاذ ہوتا ہے اس لئے نقل میں توسع کیا گیا، لیکن اگر کسی جگہ اس کے خلاف دیکھا جائے گا، منع کر دیا جائے گا۔ (دیکھنے امداد الفتاوی جن ۵۰ ص ۳۸۵) اور فقاوی رشید یہ ص:۱۰ میں ہے: ''یا رسول اللہ کبریا فریاد ہے .... یا محمہ مصطفی فریاد ہے .... الح'' ایسے الفاظ محبت و خلوت میں پڑھے بایں خیال کہ حق تھا گیا گئی ذات کو مطلع فرماد ہوئے یا محض محبت سے بلا کسی خیال کے جائز ہیں، اور بعقید وَ علم الغیب اور فریاد رَس ہونے کے خیال کہ جائز ہیں، اور بعقید وَ علم الغیب اور فریاد رَس ہونے کے شرک ہیں، اور بھامع میں منع ہیں کہ عوام کے عقید ہے کو فاسد کرتے ہیں، لہٰذا مکروہ ہوں گے۔ (محمد زبیر حق نواز)

سے روکا جائے، خاص طور سے کسی بھی ندہب کی عبادت گاہ اس ندہب کا ایک امتیازی نثان ہوتی ہے، جس سے اس ندہب اور اہلِ ندہب کی شاخت ہیں مدد ملتی ہے۔ چنا نچہ ''مجد'' مسلمانوں کی اس عبادت گاہ کا نام ہے جو صرف اور صرف مسلمانوں کے ساتھ مخصوص ہو، کسی دُوسرے ندہب کے ہیرووں کو بیا جازت نہیں دی جا سکتی کہ وہ اپنی عبادت گاہ کو''مجد'' کا نام دے کرلوگوں کو مخالطہ دیں اور ان کی گرائی کا باعث ہوں، باخصوص مرزائیوں کا معاملہ یہ ہے کہ مدّت دراز تک اپنے آپ کو مسلمان ظاہر کرکے ناواقف لوگوں کو فریب دیتے رہے ہیں۔ ایسے حالات میں اگرائی سے اپنی عبادت گاہ تھیہ عام عبادت گاہ تھیہ کے سام اور پاکستان جیسی اسلامی مملکت عبادت گاہ تو نے سے سام پر برقرار رکھنے کی اجازت دی جائے تو اس کا صریح نتیجہ عام مسلمانوں کے لئے سخت فریب میں مبتلا ہونے کے سوا پھی نہیں ہوسکتا، اور پاکستان جیسی اسلامی مملکت میں ایسے فریب کو گوارا نہیں کیا جاسکتا، لہذا احقر کی رائے میں وہ تمام فیصلے جن میں قادیانیوں یا لاہوریوں کو''مسجد'' کے نام سے عبادت گاہ بنانے کی اجازت دی گئی ہے، قرآن وسنت، شریعت اسلامی اور مصالح مسلمین کے بلے خلاف ہیں۔

احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه ۱ مرار ۱۳۹۹ هـ. ( فتوی نمبر ۳۰/۱۷۳۳ ه.)

احقر استحریر کی تصدیق و تا ئید کرتا ہے محمد رفیع عثانی عفا اللہ عنہ ۱۸روارو۳۹اھ

# حیاتِ انبیاء علیهم السلام، حیات علیه السلام اور سماع موتل سے متعلق مختلف سوالات

سوال ا: - حیاتِ انبیاء کے بارے میں احادیث صححہ نے کیا فرمایا ہے؟ کیا انبیاء قبر میں اسی دُنیوی حیات سے زندہ ہیں اور رُوح مقامِ رفیق اعلیٰ میں ہے؟ یا جسد کے ساتھ انبیاء کا قبروں میں نماز پڑھنا آیا ہے؟ آیا اسی جسد کے ساتھ پڑھتے ہیں یا جسند مثالی کے ساتھ؟ نیز حیاتِ انبیاء کا منکر شریعت میں کیا تھم رکھتا ہے؟

جواب: - آپ کے سوالات کے مختصر جوابات درج ذبل ہیں، کیکن ان مسائل پر تدقیقات میں پڑنا دُرست نہیں، ان سوالوں کے جواب پر دین کا کوئی عملی تھم موقوف نہیں ہے، نہ ان کی تحقیق کا ہمیں بڑنا دُرست نہیں، ان سوالوں کے جواب پر دین کا کوئی عملی تھم موقوف نہیں ہے، نہ ان کی تحقیق کا ہمیں مکلّف کیا گیا ہے، لہذا اپنے اوقات کو ان مسائل کو معلوم کرنے میں صَرف کرنا چاہئے جن کا براہ راست تعلق عملی زندگی سے ہے، حدیث میں آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے: ''من حسن السلام

<sup>(</sup>۱) بیختلف سوالات اوران کے جوابات آگے آرہے ہیں۔

المهرء تسر كه مها لا يعنيه" له اس تمهيد كے بعد مختصر جوابات لكھے جاتے ہيں، مگران پر بحث وتمحيص كا دروازہ نه كھولا جائے۔

ا:- انبیاء علیم السلام کی حیات، حیات برزخی ہے، لیکن یہ حیات برزخی عام مسلمانوں کے مقابلے میں زیادہ قوی ہے، اس میں رُوح کا رشتہ جسد کے ساتھ اتنا زیادہ قوی رہتا ہے کہ اسے حیات رُنیویہ کے ساتھ بہت قرب ہے، اور اس کی بنا پر ان پر مطلقا احیاء کا اطلاق کیا جاتا ہے، اس لئے انبیاء کی نہ میراث تقسیم ہوتی ہے، نہ ان کی ازواج مطہرات سے بعد میں کوئی نکاح کرسکتا ہے، اب یہ قوت کس درج کی ہے؟ اس کا صحیح علم اللہ ہی کو ہے اور اس کی گنہ جاننے کی کوشش اور فضول اب یہ قوت کی ضرورت نہیں، اور انبیاء کا قبر میں نماز پڑھنا بظاہرا جساد کے ساتھ ہی ہے۔ (۲)

س۲:-معراج کی رات میں آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی ملاقات اور تخفیف نماز کے بارے میں گفتگوصرف رُوح ہے ہوئی تھی یا رُوح مع الجسد ہے؟

ج۲:- احادیث میں اس کی تصریح نہیں ہے، لیکن اطلاقات سے ظاہر یہ ہے کہ جسد کے ساتھ ہوئی تھی۔.

س:- شبِ معراج میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی امامت کا معاملہ جمیع انبیاء کے لئے مسجدِ اقصٰی میں صرف رُوحوں کے لئے ہوا تھا یا کہ رُوح مع الاجساد تھے؟

جس: - اس کی بھی روایات میں تصریح نہیں ہے، بظاہر اجساد کے ساتھ ہی ہے، واللہ اعلم ۔ س ۲۰: - حضرت عیسیٰ علیہ السلام جو بقیدِ حیات ہیں، کیا اس نماز میں مع الجسد شریک ہوئے سے یا صرف رُوح نے شرکت فرمائی تھی؟

(۱) جامع الترمذى ابواب الزهد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ج: ٢ ص: ٥٥ (طبع فاروقى كتب خانه).
(۲) جامع الترمذى ابواب الزهد عن رسول الله صلى الله عليه نوريه رضويه): ولحياة الأنبياء بعد موتهم شواهد من الأحاديث الصحيحة، وفي الصحيح للاهام مسلم ج: ٢ ص: ٢٦٨ (طبع قديمي كتب خانه) عن أنس بن مالكُ ان رسول الله عليه وسلم قال: اتيت وفي رواية هداب - مررت على موسى ليلة أسرى بي عند الكثيب الأحصر وهو قانم يصلى في قبره، وفي القول البديع للسخاوى: السادسة، رسول الله حي على الدوام ص: ١٦٤ (طبع مكتبه عليم مدينه منوره) يؤخذ من هذه الأحاديث أنه صلى الله عليه وسلم حي على الدوام، وذلك أنه محال عادة أن يخلو الوجود كله من واحد يسلم عليه في ليل ونهار ونحن نؤمن وتتصدق بأنه صلى الله عليه وسلم حي يرزق في قبره وأن جسده الشريف لا تأكله الأرض، والاجماع على هذا .... وقد جمع البيهقي جزأ في حياة الأنبياء عليهم السلام في السبكي في شفاء السقام ص: ١٩١ (طبع مكتبه نوريه رضويه) وهي ثابتة للروح بلا اشكال والجسد ... فإن الصلوة تستدعي جسدًا حيًا، وكذلك الصفات المذكورة في الذبياء ليلة الاسماء كلها صفات الأجسام ولا يلزم من كونها حياة حقيقية ان تكون الأبدان معها كما كانت في الدنيا من الاحتياج الى انطعام والشراب .... وغير ذلك من صفات الأجسام التي نشاهدها بل قد يكون لها حكم اخو، فليس في العقل ما يمنع من ثبات الحياة الحقيقية لهم. وكذا في أحكام القران للعلامة التهانوي رحمه الله تعالى (ح: ٣ ص: ١٤٠) و رد المحتار ج: ٣ ص: ١٥١ .

ج ۲۰: - حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا جسد و رُوح دونوں کے ساتھ زندہ ہونا قرآنِ کریم میں مصرّح ہے، اس لئے ان ہے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ملاقات مع الجسد والروح ہوئی۔ مصرّح ہے، اس لئے ان سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ملاقات مع الجسد والروح ہوئی۔ س ۵: - عام مسلمانوں کو جب قبر میں دفنایا جاتا ہے اس کے بعدان کی قبر پر فاتحہ پڑھی جاتی ہے، کیا وہ سنتے ہیں؟ نفی کی صورت میں ان احادیث کا کیا جواب ہوگا جن میں ثبوت ہے؟

ج3:-اصل یہ ہے کہ مردوں میں موت کے بعد سننے کی طاقت نہیں ہے، جیسا کہ قرآن کریم میں تصریح ہے، لیکن جس وقت اللہ تعالیٰ کسی مصلحت سے انہیں کوئی آواز سنانا چاہے تو سادیتا ہے، حدیث میں جو جو تیوں کی آواز سننے کا ذکر ہے وہ ای پرمحمول ہے کہ اللہ تعالیٰ عبرت کے لئے اس کوآواز سنادیتا ہے۔

س٧: - قبر ہے کیا مراد ہے؟ آیا وہی لحد یا شق جس میں میّت کو دفنایا گیا ہے یا کوئی اور؟ عذابِ قبر کہاں ہوتا ہے؟ ملکین کا سوال وجواب کہاں ہوتا ہے؟

ج۲: - قبر ہے وہی قبر مراد ہے جس میں مردے کو دفن کیا گیا۔ سوال ملکئین کے وقت رُوح کو دوبارہ جسد میں داخل کیا جاتا ہے '' اور پوری حقیقت حال اللہ کے سوا کوئی نہیں جان سکتا۔

س2:-ساعِ موتی میں صحابہ کرامؓ کا اختلاف ہے، جمہور صحابہؓ کی رائے اثبات میں ہے یا نفی میں؟ امام ابوحنیفیؓ کی رائے کیا ہے؟

(١) "إِذُ قَالَ اللهُ يُسْعِيْسُنَى إِنِّنِي مُسَوِقِيْكَ وَرَافِعُكَ إِلَى". الآية (آل عمران: ٥٥). "وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَـكَنُ شُبَّةَ لَهُمْ." الآية (النساء: ١٥٧). تقصيل كي لئر وكيجة: معارف القرآن ٢:٢ ص:٢٦-

(٢) قال الله تعالى: "فانَّك لا تُسمع المؤتى" الآية. (سورة الروم: ٥٢).

فانه تعالى بقدرته يسمع الأموات أصوات الأحياء اذا شاء ويهدى من يشاء ويضل من يشاء ... الخ. وفي الصحيح للبحاري باب الميّت يسمع الأموات أصوات الأحياء اذا شاء ويهدى من يشاء ويضل من يشاء ... الخ. وفي الصحيح للبحاري باب الميّت يسمع خفق النعال ج: اص: ۱۵ (طبع قديمي كتب خانه) عن أنس رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: العبد اذا وضع في قبره وتولى وذهب أصحابه حتى انه ليسمع قرع نعالهم أتاه ملكان، الحديث. وفيه أيضًا ج: اص: ۱۸۳ (طبع مذكور) قال نافع ان ابن عمر أخبره قال: أطلع النبي صلى الله عليه وسلم على أهل القليب فقال: وجدته ما وعد ربكم حقًا؛ فقيل له: تدعو أمواتا؛ فقال: ما أنتم بأسمع منهم ولكن لا يجيبون. وعن عائشة رضى الله عنها قالت: انما قال النبي صلى الله غليه وسلم: انهم ليعلمون الأن ان ما كنت أقول لهم حق، وقله وعن عائشة رضى الله عنه المؤتى". وفي أحكام القران للعلامة التهانوي رحمة الله عليه (ج: ٣ ص: ١٦٠) قوله أن مسئلة سماع الموتى وعدمه من المسائل التي وقع الخلاف فيها .... وفيه أيضًا ج: ٣ ص: ١٦١) قوله المشتى الأعظم باكستان قدس الله سرة) والذي ذكره في الروح من طوائف أهل العلم وذكر ابن عبدالبر ان الأكثرين المالمفتى المعالية المناق القران وشان النزول، وبه تتوافق على ذلك يعنى سماعهم في الجملة هو الحق الحقيق بالقبول، واليه يرشد صيغة القران وشان النزول، وبه تتوافق الروايات من الصحابة والرسول صلى الله عليه وسلم وهو مختار مشائخنا دامت بركاتهم ما هبت الدبور والقبول .... الخ. من سجين الى أجسادهم في قبورهم عند ارادة الله تعالى وخصوصًا ليلة الجمعة ويجلسون ويتحدثون وينعم أهل النعيم من سجين الى أجسادهم في قبورهم عند ارادة الله تعالى وخصوصًا ليلة الجمعة ويجلسون ويتحدثون وينعم أهل النعيم ويعذب أهل العذاب. (محدثير أواز)

جے: - امام ابوصنیفہ کی رائے سیجے قول کے مطابق وہی ہے جونمبر ۵ میں لکھی گئی۔ س٨:- عام مسلمانوں كى قبر يرقرآن خوانى بلامعاوضه جائز ہے يانہيں؟ جائز ہونے كى صورت میں حضورصلی الله علیه وسلم یا صحابہ کرامؓ کا کوئی عمل، جس کا ذکر حدیث میں ہو۔ ج ۸: - ایصال ثواب کے لئے قبر پر قرآن خوانی جائز ہے بشرطیکہ کسی دن کی شخصیص نہ ہواور والثداعكم اس پر کوئی معاوضہ طے نہ کیا جائے۔ الجواب سيجح

احقر محمرتقي عثاني عفي عنه

DITAAIIT

(فتوى نمبر ١٩/١٢٩ الف)

بنده محمرشفيع عفااللدعنه

''اسلامی سوشکزم'' سے کیا مراد ہے؟ اور اس کی شرعی حیثیت سوال: - اسلامی سوشلزم کیا ہے؟ اور کیا موجودہ حالات میں اس کو قبول کرنا ہمارے لئے قاضي نذبراحمه سونثه للع تشخصه ۇرست سے؟

جواب: - کچھ عرصے سے ہمارے معاشرے میں بید وبا چل نگلی ہے کہ مغرب سے آئے ہوئے ہر غلط یا مجیج نظریے کے ساتھ صرف''اسلای'' کا نام لگا کراہے برغم خود''مشرف بداسلام'' کرلیا جاتا ہے، پھراس کی تبلیغ شروع کردی جاتی ہے، اسلامی سوشکزم کا نعرہ بھی ایسا ہی ہے، ورنہ حقیقت میہ ہے کہ اسلام اور سوشلزم زندگی کے دو بالکل مختلف نظام ہیں، جن میں مطابقت ممکن نہیں، سوشلزم در حقیقت سرمایہ دارانہ نظام کی ہلا کت آفرینیوں کا ایک جذباتی رَدِّعمل ہے، جو بجائے خود اتنا ہی مصراور خطرناک ہے جتنا سرمایہ دارانہ نظام، سوشلزم کی بنیاد انفرادی ملکیت کے انکار پر ہے، سرمایہ دارانہ نظام میں غریبوں کے خون چوسنے کا جو ظالمانہ کھیل کھیلا گیا، اس سے متأثر ہوکر سوشلزم کے علم برداروں نے انفرادی ملکیت کا سرے سے انکار کردیا، حالانکہ اس کا نتیجہ اس کے سوا کچھ نہ ہوسکا کہ چھوٹے چھوٹے سر مایہ دارختم ہو گئے ، اور ان سب کی جگہ ایک بڑا سر مایہ دار وجود میں آگیا، جو پورے استبداد کے ساتھ دولت کے ایک بڑے ذخیرے سے کھیاتا ہے، رہا بیچارا مزدور سووہ سوشلزم میں بھی اتنا ہی ہے بس ہے جتنا سر مایه داری میں تھا۔

اسلامی نقطہ نظر سے سرمایہ داری کی خرابیوں کا علاج انفرادی ملکیت کا خاتمہ نہیں ہے، بلکہ انفرادی ملکیت کی خودغرضی اور بے لگامی کوختم کرنا ہے، چنانچہ اسلام میں انفرادی ملکیت کوتشلیم کیا گیا ہے،لیکن سود کی حرمت اور زکو ق ،صدقات ، فقات ، کفارات ،عشر وخراج اور وراثت وغیرہ کے اُحکام کے ذریعہ اس نے اس ملکیت کو حدود کا یابند بنادیا ہے۔

اس سے واضح ہوگیا کہ سوشلزم کی بنیاد جس نظریئے پر قائم ہے، اسلام اس بنیاد ہی کوشلیم نہیں کرتا، اس لئے دونوں میں نظریاتی مصالحت کا کوئی امکان نہیں، اسلام سوشلزم نہیں بن سکتا، اور سوشلزم اسلام نہیں کہلاسکتا، لہذا ''اسلامی سوشلزم'' کا نعرہ ایک مہمل نعرہ ہے، جو دونوں معاشی نظاموں یا کم از کم اسلامی نظام معیشت سے ناوا قفیت پر مبنی ہے۔ پاکستان میں ہماری ضرورت ''اسلام'' ہے، واللہ اعلم واللہ اعلم معیشت سے ناوا تفیت کے میں میں ہماری ضرورت ''اسلام'' ہے، واللہ اعلم میں میں ہماری ضرورت ''اسلام'' ہے، موشلزم'' نہیں۔

#### كيا جنت ميں كفار داخل ہو سكتے ہيں؟

سوال: - آج کل بعض لوگوں کا ذہن اس بات کو ماننے کے لئے تیار نہیں ہوتا کہ صرف مسلمان ہی جنت میں جائیں گے، وہ کہتے ہیں کہ کوئی شخص خواہ کسی بھی مذہب سے تعلق رکھتا ہو، اگر البحصے کام کرتا ہے تو جنت کامستحق ہے۔ واضح رہے کہ بیہ خیالات میرے عقیدے میں شامل نہیں ہیں، میں صرف اسلام کو سچا مذہب مانتا ہوں، لیکن بہتر ہو کہ ایسے لوگوں کے شبہات کا ازالہ ''البلاغ'' کے ذریعہ کردیا جائے۔

جواب: - ان لوگوں کا بیشبہ در حقیقت ایک بنیادی بات کو ذہن میں نہ رکھنے کا نتیجہ ہے، اور وہ یہ کہ اس کا ئنات میں انسان کا کیا مقام ہے؟ اور جنت وجہنم کی تخلیق کا مقصد کیا ہے؟ قرآنِ کریم کی تغلیم یہ ہے کہ یہ دُنیا ایک' دار الامتحان' ہے، جنت اس امتحان کی کامیابی کا صلہ ہے، دوز خ ناکامی کی سزا۔ اور'' ایمان' اس امتحان میں کامیابی کی بنیادی شرط اور وہ'' لازی سوال' ہے، جسے مل کئے بغیر کوئی شخص کامیاب نہیں ہوسکتا، اس لئے جنت کا حصول ایمان کے بغیر ممکن نہیں۔

و نیا میں روزمرہ جن امتحانات سے ہمارا سابقہ رہتا ہے، ان پر ہی اگر آپ غور فرمائیں تو واضح طور سے نظر آئے گا کہ ہر امتحان میں کچھ سوالات بنیادی اہمیت رکھتے ہیں، اور متحن ان سوالات کو کامیابی کا مدار سمجھتا ہے، اور اس کے ساتھ ہی کچھ ایسے سوالات ہوتے ہیں جنھیں حل نہ کرنے سے کامیابی کے درجے میں تو کمی ہوجاتی ہے، گر وہ کامیابی اور ناکامی کے لئے فیصلہ کن نہیں ہوتے، اب اگر کوئی شخص پہلی فتم کے اہم سوالات کو تو بالکل چھوڑ دے یا نہیں بالکل غلط طریقے سے حل کرے، اور وُری فیم کے منی سوالات صحیح طریقے سے حل کردے تو آپ خود ہی سوچنے کہ وہ شخص کامیاب ہوگا یا ناکام؟ ظاہر ہے کہ کوئی معقولیت بہند انسان ایسے شخص کو کامیاب قرار نہیں دے سکتا، اس لئے کہ اس نے اصلی بنیادی سوالات کو بالکل حل نہیں کیا۔ جو شخص اسلام کے بنیادی عقائد، تو حید، رسالت، آخرت

<sup>(</sup>۱) یوفتوی مابینامه 'البلاغ" کے شارہ ذیقعہ م۲۸۷ھ سے لیا گیا ہے۔ (مرتب)

وغیرہ پر ایمان نہیں رکھتا، اور ساتھ ہی کچھا چھے کا م بھی کرتا ہے، اس کی مثال بالکل ایسی ہے۔

اسی بات کوایک دُوسرے طریقے سے بھی سمجھ کیجئے ، دُنیا میں بہت سی چیزیں اپنی ذات کے اعتبار سے مفید ہوتی ہیں،لیکن کوئی وُوسری خراب چیز ان کے ساتھ مل کر ان کی تمام خوبیوں پریانی پھیر دیتی ہے۔ دُودھ، تھی ،مکھن اپنی ذات کے اعتبار سے کتنی مقوّی غذائیں ہیں،لیکن اگران کے ساتھ شکھیا ملادیا جائے تو یہی چیزیں مہلک بن جاتی ہیں۔ انسان کے اعمال و افعال کا بھی یہی حال ہے، کسی غریب کی رویے پیسے کے ذریعہ امداد کرنا کتنامشخسن کام ہے،لیکن اگر اس سے مقصد محض دِکھاوا اور نام ونمود ہوتو یہ نیکی دُنیوی نقطہُ نظر ہے بھی ا کارت ہوجاتی ہے۔

قرآنِ کریم کا ارشادیمی ہے کہ'' کفر'' وہ زہر ہے جوانسان کے تمام نیک اعمال کو اکارت کردیتا ہے، بیاعمالِ خیرِ اگر ایمان کے ساتھ ہوں تو انسان کے درجات میں ترقی کا سبب بنتے ہیں، اور ان ہے اس کی آخرے سنورتی ہے،لیکن اگر ان کے ساتھ کفرمل جائے تو وہ ان کو اس طرح برکار کردیتا ہے جیسے سکھیا، دُودھ اور کھی کو، جو شخص خدا کا یا اس کی وحدانیت کا منکر ہو، اس کے رسولوں کو (معاذ اللہ) جھوٹا کہتا ہواس کی نازل کی ہوئی کتابوں کومن گھڑت بتاتا ہو، اور اس کے بتائے ہوئے نظام زندگی کا سرے سے انکار کرتا ہو، اور اس قدر سنگین جرائم کے بعد وہ کوئی اچھا کام بھی کرلے تو اسے مستحق انعام قرار دینے میں آخر کیا معقولیت ہے؟ فرض شیجئے کہ ایک نہایت خوش اخلاق ،محنتی اور ذہین شخص ہے جو اپنی مبنی برانصاف حکومت کے خلاف بغاوت کی سازش کرتا ہے، اس کے دُشمنوں سےمل کر ان کی مدد کرتا ہے، اس کے قانون کی تھلم کھلا تو ہین کرتا ہے، تو کیامحض اس کی خوش اخلاقی اس کوان سنگین جرائم سے بری کرسکے گی؟ اور اگر حکومت اس کوموت کی سزا دے تو کیا کوئی انصاف پبندانسان حکومت کے اس فیصلے کوظلم قرار دے سکتا ہے؟ ظاہر ہے کہ نہیں! اس کا جرم اتنا سنگین ہے کہ اس کی موجودگی میں اس کی خوش اخلاقی کوئی حثیت نہیں رکھتی۔

اب آپ خود سوچ کیجئے کہ جوشخص خدا کا، اس کے رسولوں کا، اس کی کتابوں کا اور اس کے قوا نین کا باغی ہو، اے محض اس کی خوش اخلاقی کی بناء پر جنت کامشحق کیونکر قرار دیا جاسکتا ہے؟ <sup>(۱)</sup> والثدسجانداعكم

۲۲ رشوال ۱۳۸۷ ه

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے دیکھئے تفسیر معارف القرآن ج ۲۴ ص ۲۳۷۔

<sup>(</sup>۲) یہ فتوی ماہنامہ''البلاغ'' کے ثنارہ ذیقعدہ ۱۳۸۷ھ سے لیا گیا ہے۔

#### وحدت الوجود كامطلب

سوال: - وحدت الوجود کا کیا مطلب ہے؟ اور بیعقیدہ کہاں تک ڈرست ہے؟ اور جود کرائی جواب: - وحدۃ الوجود کا صحیح مطلب ہیہ ہے کہ اس کا ئنات میں حقیقی اور مکمل وجود صرف ذات باری تعالیٰ کا ہے، اس کے سوا ہر وجود ہے ثبات، فانی اور نامکمل ہے۔ ایک تو اس کئے کہ وہ ایک نہایک دن فنا ہوجائے گا، دُوسرے اس کئے کہ ہرشی اپنے وجود میں ذات باری تعالیٰ کی مختاج ہے، لبندا جتنی اشیاء ہمیں اس کا ئنات میں نظر آتی میں، انہیں اگر چہ وجود حاصل ہے، لیکن اللہ کے وجود کے سامنے اس وجود کی کوئی حقیقت نہیں، اس کئے وہ کالعدم ہے۔

اس کی نظیر یوں سمجھئے جیسے دن کے وقت آسان پرسورج کے موجود ہونے کی وجہ سے ستارے نظر نہیں آتے ، وہ اگر چہ موجود ہیں ،لیکن سورج کا وجود ان پر اس طرح غالب ہوجا تا ہے کہ ان کا وجود نظر نہیں آتا۔

ای طرح جس شخص کواللہ نے حقیقت شناس نگاہ دی ہو وہ جب اس کا ئنات میں اللہ تعالیٰ کے وجود کی معرفت حاصل کرتا ہے تو تمام وجودا ہے تیج، ماند، بلکہ کالعدم نظر آتے ہیں، بقول حضرت مجذوبؓ:

جب مہر نمایاں ہوا سب حجیب گئے تارے تو مجھ کو بھری برم میں تنہا نظر آیا

## مسكلة عصمت إنبياء عليهم السلام

سوال ا: -عصمت، انبیاء ملیہم السلام کے لواز مِ ذات ہے ہے یانہیں؟ ۲:- کیا انبیاء ملیہم السلام کو نبوت ہے قبل بھی وہی عصمت حاصل ہوتی ہے جو کہ نبی ہونے کے بعد ہوا کرتی ہے؟

جواب ا: -عصمت، انبیاء علیهم السلام کے لئے لازم ہے، اور ان ہے کسی وقت بھی بیصفت

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے دیکھئے: شریعت وطریقت ص: ۱۰۱ مؤلفہ تکیم الاُمت حضرت تھانوی قدس سرۃ۔

<sup>(</sup>٢) يفتوي ما بنامه "البلاغ" كشاره جمادي الثانيه ١٣٨٧ ه ساليا كيا س

جدانہیں ہوتی، ان کی جن لغزشوں کا ذکر قر آنِ کریم وغیرہ میں آیا ہے، وہ سب خلاف اُولی باتیں تھیں جو اُنہیں ہوتی، ان کی جن لغزشوں کا ذکر قر آنِ کریم وغیرہ میں آیا ہے، وہ سب خلاف اُولی باتیں تھیں جو شرعاً معصیت نہیں ،گر انبیاء میں اسلام کوان کی جلالت قدر کی وجہ سے ان پر بھی تنبیہ کی گئی۔

7: - سیح یہ ہے کہ نبوت سے قبل بھی انبیاء سے کوئی گناہ سرز دنہیں ہوا۔

8 الجواب شیح یہ ہوں کے میں آیا ہے کہ میں آیا ہے، وہ سب خلاف آئی گئی۔

8 بندہ محمد شیع عفی عنہ انبیاء سے کوئی گناہ سرز دنہیں ہوا۔

9 اللہ اعلم میں مواجہ سے کہ شوئی عنہ کی گئی۔

10 میں میں میں آیا ہے، وہ سب خلاف آئی بی تیں تھیں تبیہ کی گئی۔

11 میں میں میں میں تبیہ کی گئی۔

12 میں میں میں آیا ہے، وہ سب خلاف آئی باتیں تبیہ کی گئی۔

13 میں میں میں تبیہ کی گئی۔

14 میں میں میں تبیہ کی گئی۔

15 میں میں میں تبیہ کی گئی۔

16 میں میں میں میں میں تبیہ کی گئی۔

17 میں میں میں میں میں میں میں میں میں تبیہ کی گئی۔

#### بلا تحقیق مسکله بیان کرنا

سوال: آگر کوئی شخص برون تحقیق کے مسئلہ بیان کرے اور مسائل شرعیہ کو نہ مانے اور اللہ اتعالی نے جو حصہ وارثوں کے لئے قب کن مجید میں مقرّر فرمایا ہے نہ مانے ، اور کیج بیروادی کا مسئلہ ہے، اور کسی عالم کو کا فر کیج اور اس عالم کی ہر طرح آبروریزی کرے، فیبت کرے اور اس سے وُشمنی و بغض رکھے اور برادری میں تفرقہ ڈالے اور قوم کے درمیان فرقہ بندی اور مسجد میں فساد کرے، فسق و فجور کرے، ایسے شخص کے لئے شریعت میں کیا تھم ہے؟ اور وہ مسجد میں داخل ہوسکتا ہے؟ اور جو کسی کی حق تلفی کرے ایسے شخص کا کیا تھم ہے؟

(١ تا ٣) قال في شرح الفقه الأكبر ص ٢٦ والمحتار عند جمهور أهل السنة العصمة عنها أي عن الصغائر والكبائر عبر المنفودة خطأ أو سهوا (اللي) والحاصل ان أحدًا من أهل السنقل حين ارتكاب السهى منهم عن قصد، ولكن بطريق السهو والنسيان ويسمّى ذلك زلة. وفيه أيضًا ص ١١ وفي عصمتهم عن سائر الدنوب تفصيل وهو أنهم معصومون عن الكفر قبل الوحى وبعده بالاجماع. وكذا عن تعمده الكبائر عند الجمهور. فير وكين معارف القرآن عن الهرس منارك المرافق عن الكفر قبل الوحى وبعده بالاجماع. وكذا عن تعمده الكبائر عند الجمهور. فير وكين معارف القرآن عند المحمود المرافق المرافق المرافق القرآن عند المحمود المرافق ا

# کسی الجمن کے رُکنیت فارم میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو گواہ بنانے کا حکم

سوال: - ایک انجمن کے رُکنیت فارم کی عبارت مندرجہ ذیل ہے، کیا اس میں سے کوئی شق پورا نہ ہونے پرممبر گنا ہگار ہوگا یانہیں؟ اور گناہ کیسا ہوگا؟ کبیرہ یاصغیرہ؟

میں اللہ رَبِ العزّت اور اس کے رسولِ مقبول صلی اللہ علیہ وسلم کو گواہ کر کے اقرار کرتا ہوں کہ مجھے بزمِ ہٰدا کے اغراض و مقاصد سے پورا پورا اتفاق ہے، اور میں بزم کی فیس مستقل ادا کرتا رہوں گا، اور میں دُوسرے کو رُکنیت کی رغبت دینا اور بزم ہنا کو مجھے مین مجھوں گا، تبدیلی رہائش سے آگاہ کروں گا۔ اللہ بزمِ ہٰدا کو مجھے اس عہد کی وفا کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔

۱۶۹۱/۱۰/۵ هر ۱۶۹۱/۱۳۵ هر) (فتوی نمبر ۲۷/۲۳۵ ه

#### کیا قیامت کے دن جانوروں کا بھی محاسبہ ہوگا؟ کیا جنت میں عورتوں کورُؤیتِ باری ہوگی؟

سوال ا: - قیامت کے دن جب انسانوں کو حساب و کتاب کے لئے اُٹھایا جائے گا تو کیا جن و اِنس کے علاوہ جانوروں کو بھی اُٹھایا جائے گایا بیں؟ حدیث میں سینگ والی بکری سے گنجی بکری کا بدلہ لینے کا ذکر آتا ہے۔ایک صاحب کا خیال ہے کہ قیامت کے دن تمام جانوروں کو حساب وغیرہ کے

<sup>(</sup>١) "وَهُوَ مَعَكُمُ آيُنَمَا كُنتُهُ" الآية (الحديد: ٣). "مَا يَكُونُ مِنْ نَجُواى ثَلَثَةِ اِلَّا هُوَ رَابِعُهُمُ وَلَا خَمْسَةِ اِلَّا هُوَ سَادِسُهُمُ وَلَا اَدُني مِنْ ذَٰلِكَ وَلَا اَكُثَرَ الَّا هُوَ مَعَهُمُ ايْنَمَا كَانُوا" (المجادلة: ٢).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: ١.

لئے اُٹھایا جائے گا، ایک صاحب جو عالم اور فاضل ہیں کہتے ہیں کہ'' قرآن وسنت سے صرف انسان کا مکلّف ہونا معلوم ہوتا ہے، اس لئے ان کے علاوہ کسی اور مخلوق کا حساب و کتاب کے لئے اُٹھائے جانے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔ اور بیر حدیث قابلِ تاُویل ہے۔''

جواب! - جانوروں کا ایک وُوسرے سے بدلہ لینا بعض احادیث سے ثابت ہے اور بیہ غیر مکلّف ہونے کے منافی نہیں ہے، صرف مظالم کا حساب لے لیا جائے تو یہ بھی مستبعد نہیں، لیکن حقیقی علم اللہ ہی کو ہے، اور چونکہ اس مسکلے کا تعلق انسان کے ممل سے نہیں ہے اس کئے اس کی بحث و تدقیق میں پڑنا فضول ہے۔

سرا: - جنت میں جیسے مردوں کو رُؤیتِ باری ہوگی، کیا اسی طرح عورتوں کو بھی ہوگی؟ اس ضمن میں ایک صاحب کی رائے بہ ہے کہ مردوں اورعورتوں کو انسٹے رُؤیت نصیب ہوگی اور پردہ کا وہاں حکم نہ ہوگا، کیونکہ پردہ صرف وُنیا کے لئے ہے۔ دُوسرے صاحب کی رائے بہ ہے کہ جنت میں بھی پردہ ہوگا، اورعورتوں کو رُؤیت باری تعالیٰ نصیب نہ ہوگی، اورا اگر ہوئی تو مردوں کے ساتھ نہ ہوگی۔ حب اکثر حضراتِ علماء کا عقیدہ یہ ہے کہ رُؤیت عورتوں کو بھی ہوگی، جیسے شخ عبدالحق محدث دہلوئ نے تصریح فرمائی ہے۔ باتی اس کی تفصیلات اللہ بی جانتا ہے، اس قسم کی بحثوں میں پڑنے کے بجائے عملی مسائل معلوم کرنے میں وقت صُرف کیجے۔ احتر محمد فقط واللہ سبحانہ اعلم الجواب سیح عفا اللہ عنہ عنہ اللہ عنہ عنہ عنہ ع

(۱) وفی تفسیر رُوح المعانی (ج: ۳۰ ص: ۵۱) تحت الأیة: "وَاذَا الُو حُوشُ حُشِرَتُ" .... و لا یحشر القیامة غیر الشقلین وقیل بعثت للقصاص فیحشر کل شی حتی الذباب، وروی ذلک عن ابن عباس ایضًا وعن قتادةٌ وجماعة وفی روایة عن الحجر تحشر الوحوش حتی یقتص من بعضها لبعض فیقتص للجمّا من القرنا ثم یقال لها: موتی، فتموت، وقیل اذا قصیی بینها ردّت ترابا. وفیه أیضًا بعد أسطر ج: ۳۰ ص: ۵، ۲،۵ فقد أخرج مسلم والترمذی عن أبی هریرةٌ فی هذه الأیة قال رسول الله صلی الله علیه وسلم: لتؤ دن الحقوق الی أهلها یوم القیامة حتی یقاد للشاة الجماء من الشاة القرناء. اورمفتی اطفم پاکتان حضرت مولانا مفتی محرشی صاحب قدس الله برد "وییقول الکافور ینلیتنی کُنْتُ تُرابًا" الآیة، کخت معارف الرآن ج: ۸ ص: ۱۵۹ میس تحریر این برطخ والے پالتو جانور اور وحثی جانور سب جمع کرد یے جاکمی اور جانوروں علی میں انبان، جنات، زمین پر چلنے والے پالتو جانور اور وحثی جانور سب جمع کرد یے جاکمی اور جانوروں میں سینگ والی برکی نے باس کی دوراور وحثی جانوروں کو تم بوجاتی کی اور جانوروں بین سے اگر کی نیزگر و الی برک کے بال برکی کو بارا تھا تو آج اس کا بھی بدلہ دلوایا جائے گا، جب اس سے فراغت ہوگی تو سب جانوروں کو تم بوجاتے، حاب و کتاب اورجہم کی سرا سے بوجائیں گے۔ اس وقت کافر اوگ بیتمنا کریں گے کہ کاش! بم بھی جانور ہوتے اوراس وقت میں بوجاتے، حاب و کتاب اورجہم کی سرا سے بوجائیں گے۔ اس وقت کافر اوگ بیتمنا کریں گے کہ کاش! بم بھی جانور ہوتے اوراس وقت میں بوجاتے، حاب و کتاب اورجہم کی سرا سے بوجائیں گے۔ اس وقت کافر اوگ بیتمنا کریں گے کہ کاش! بم بھی جانور ہوتے اوراس وقت میں بوجاتے، حاب و کتاب اورجہم کی سرا سے بو کیا ہوجائے و کذا فی رُوح المعانی ج: ۳۰ ص: ۲۲.

(٢) تفصيل كے لئے وكيمئے: اعتقاد أهل السنة والجماعة للامام ابن الحسن بن منصور الطبري اللالكائي ص:٥٥٨ تا ٥٥٨-

# عقيدهٔ حيات النبي صلى الله عليه وسلم

سوال: -محترم مولا نامحد تقى عثمانى صاحب السلام عليكم ورحمة الله وبركانة

میں نے ایک خط آنجناب کو ارسال کیا تھا،لیکن جواب سے محروم رہا، اس خط میں یہ مذکور تھا کہ قرآن کے مطالعے سے مجھے ایبامحسوس ہوا کہ مسلمان عام طور سے دینی معاملات میں اَحکامِ قرآن کے خلاف عمل کررہے ہیں،ایبا کیوں ہے؟ یہ میں سمجھ نہیں سکا۔

قرآن میں واضح طور پر بتایا گیا ہے کہ ہرشخص کوموت آتی ہے، اور پھر وہ قیامت کے دن اُٹھایا جائے گا۔ حضرت ابو بکرصد اینؑ نے وفات رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے موقع پر اچھی طرح اس کی وضاحت کردی تھی،لیکن عام مسلمان حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم اور حیات اولیاء کے قائل ہیں، اور ان کے تصرفات کے عجیب وغریب واقعات بیان کرتے رہتے ہیں۔

جواب: ﴿ مَكِنَ وَمُحَرِّ مِي ، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آپ کا پہلا خط بھے مانا یا نہیں، بہرکیف! آپ کے سوال کا جواب عرض ذیل ہے:انبیاء کرام علیہم الصلوۃ والسال جمیت تمام مخلوقات کوموت آتی ہے، البتہ موت کے بعد ہر
انبان کو ہرزخی زندگی ہے واسط پڑتا ہے، ہرزخی لؤندگی کا مطلب صرف یہ ہے کہ انبان کی رُوح کا
انبان کو ہرزخی زندگی ہے واسط پڑتا ہے، پر تعلق عام انسانوں عیں بھی ہوتا ہے، مگر اننا کم کہ اس کے
اثرات محسوس نہیں ہوتے۔ شہداء کی ارواح کا تعلق ان کے جبر ہے عام انسانوں کے متا بلے عیں
اثرات محسوس نہیں ہوتے۔ شہداء کی ارواح کا تعلق ان کے جبر ہے مام انسانوں کے متا بلے عیں
زیادہ ہوتا ہے اس لئے قرآن کریم نے انہیں احیاء قرار دیا ہے، اور انبیائے کرام کا درجہ شہداء ہے بھی
بلند ہے، اس لئے احادیث کے مطابق ان کی ارواح کا تعلق جسم ہے سب سے زیادہ ہوتا ہے، یبال
بلند ہے، اس لئے احادیث کی مطابق ان کی ارواح کا تعلق جسم ہے سب سے زیادہ ہوتا ہے، اس کے شہداء کی طرح
قرآن کریم عیں ہے، چونکہ ان کی ارواح کا تعلق سب سے زیادہ ہوتا ہے، اس لئے شہداء کی طرح
انہیں بھی احیاء قرار دیا گیا ہے، مگر یہ حیات اس طرح کی نہیں ہے جسی انہیں موت سے پہلے حاصل
میں نیز قرآن وسنت عیں اس کی بھی کوئی دلیل نہیں ہے کہ اس حالت عیں انبیائے کرام علیہم السلام کو
میں نیز قرآن وسنت عیں اس کی بھی کوئی دلیل نہیں ہے کہ اس حالت عیں انبیائے کرام علیہم السلام کو
گومروں پر تصرف کا کوئی اختیار حاصل ہے، اگر کسی نے بھی اس قسم کا کوئی واقعہ دیکھا ہوتو وہ اللہ تعالی
کی طرف سے ان کی صورت مثالی ہو عتی ہے جس کا ان کوعلم ہونا بھی ضروری نہیں ہے۔

۱ ۱۳۲۲/۸/۳ (فتوی نمبر ۵۰۵/۱۰)

<sup>(</sup>١) "ولا تَقُوْلُوا لِمَن يُقَتَلُ فِي سِيْلِ الله الموات بل احْياء وَلَكِنَ لا تَشْغُرُونَ. " (البقرة: ١٥٣)

<sup>(</sup>٢) "وَلَا أَنْ تُنْكِخُوا أَزُواجُهُ مِنْ "بِعُدَةِ ابِدًا." (الأحزاب: ٥٢)

#### شیخ احمد کے مرقبہ وصیت نامہ کا حکم

سوال: - جواشتہار کبھی کبھارلوگ شائع کرتے ہیں، یعنی وہ معروف وصیت نامہ جوآپ صلی اللہ علیہ وسلم کے روضۂ اطہر کے خادم کی طرف منسوب ہوتا ہے، اس میں جو پچھتح ریہ ہوہ دُرست ہے یا نہیں؟ مثلاً جواس کو پڑھے گا وہ اس کو شائع کرے، اگر ایسانہیں کرے گا تو نقصان اُٹھائے گا، انکار کرنے والاسخت عذاب میں مبتلا ہوگا، جو پڑھ کرشائع نہ کرے مسلمان نہ رہے گا۔

جواب: - منسلکہ وصیت نامہ میں بنیادی طور سے جو بات کہی گئی ہے کہ مسلمان اپنے گناہوں سے تو بہ کریں اور اسلامی اُحکام کے مطابق زندگی گزاریں، وہ بالکل صحیح اور دُرست ہے۔ اس کی جتنی زیادہ سے زیادہ اشاعت کی جائے بہتر ہے، لیکن پڑھنے والے کے ذمہ خاص تعداد میں بعینہ اسی وصیت نامہ کوشائع کرنے کولازمی قرار دینا، اور جو نہ کرسکے اس کونقصان کی دھمکی دینا شرعاً اس کی کوئی اصلیت نامہ کوشائع کرنے کولازمی قرار دینا، اور جو نہ کرسکے اس کونقصان کی دھمکی دینا شرعاً اس کی کوئی اصلیت نامہ کوشائع کرے۔

احقر محمرتقي عثماني عفي عنه

DIFAZITIF

(فتؤى نمبر١٣٩٠/١١ الف)

یہ وصیت نامہ سالہا سال سے شائع ہوتا ہے، جس کوتقریباً ۱۰ سال گزر چکے ہیں، کسی شخص نے خود ہی بنالیا ہے، روضۂ اطہر کا کوئی خادم شنخ احمد نداب ہے، نداس وقت تھا جب یہ وصیت نامہ نیا نیا شائع ہوا تھا، اُس وقت علماء نے تتحقیق کی تھی۔لہذا نقصان کی دھمکی کی کوئی پروا نہ کریں۔

محمد عاشق الهي بلندشهري عفي عنه

# جب جنت میں شیطان نہیں جاسکتا تو اس نے حضرت آ دم علیہ السلام کو دھوکا کیسے دیا؟

سوال: - جنت کے اندرتو شیطان نہیں جاسکتا، حضرت آ دم علیہ السلام کو دھوکا پھر کیسے دیا؟
اور دھوکا صرف آ دم علیہ السلام کو دیایا آ دم وحواعلیہ السلام دونوں کو دیا؟ اور پہلے کس کو دیا؟
جواب: - قرآنِ کریم میں صراحت ہے کہ شیطان نے وسوسہ ڈالا، اور اس کام کے لئے جنت میں جانا کیا ضروری تھا؟

۱۳۹۷/۲/۱۳هه (فتوی نمبر ۲۸/۲۰۳ ب)

<sup>(</sup>١) "فَوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيُطُنُ" الآية. (سورة الأعراف: ٢٠).

### ﴿فصل في كلمات الكفر وأفعال الكفر وما يكون كفرًا وما لا يكون كفرًا ﴾ ( کفریه وغیر کفریه کلمات اورافعال سے متعلق مسائل کا بیان )

#### موسيقي سننے والے کو کا فر کہنا

سوال ا: - كيا ميراي ، گانا گانے والے كافر ہن؟

۲: - اگرنہیں تو ہمارے ہاں ایک صاحب انہیں کا فرکتے ہیں، کیا یہ دُرست ہے؟

جواب ا: - آلات موسیقی میں مشغولیت سخت گناہ ہے، احادیث میں اس پر شدید وعید آئی ہے، لہذا ہرمسلمان کو اس ہے بچنا لازم ہے، لیکن اس گناہ کبیرہ کا مرتکب کافرنہیں ہوتا تاوقتیکہ اس کے

عقا ئد گفرىيەنە ہول ـ

r: - جن صاحب نے میراسیوں کو کافر کہا ہے، انہوں نے سخت غلطی کی ، انہیں تو یہ و اِستغفار والثداعكم احقر محدتقي عثاني عفي عنه 01712/17/F+

محمه عاشق الهي عفي عنه

کسی کا فر ملک کا ویزا حاصل کرنے کے لئے ویزا فارم میں اینے آپ کو قادیانی لکھنے کا حکم

سوال: - خدا کرے حضرت بعافیت کاملہ ہوں ، ان دنوں پیمسئلہ زیر غور ہے کہ بعض مسلمان سس کا فر ملک کا ویزاسہولت سے حاصل کرنے کے لئے پاکسی اور دُنیاوی مصلحت کے لئے پاسپورٹ اور ویزا کے فارم میں اینے آپ کو قادیانی لکھ دیتے ہیں۔ اتنی بات تو طے شدہ ہے کہ یہ انتہائی فہیج حرکت اور بڑا گناہ ہے۔لیکن سوال یہ ہے کہ ایسے شخص کی تکفیر کی جائے گی یانہیں؟ یہاں دارالا فتاء میں

كتب خمانه) سباب المسلم فسوق وقتاله كفر. وفي جامع الترمذي ج: ٢ ص: ٨٨ (طبع فاروقي كتب خانه) عن ابن عمرٌ عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: أيما رجل قال لأخيه كافر، فقد باء بها أحدهما. هذا حديث صحيح.

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے دیکھئے مفتی اعظم پاکستان حضرت مولا نامفتی محمر شفیع صاحب قدس سرہ کی کتاب''اسلام اور موسیقی''۔ (٢) وفي مشكوة المصابيح باب حفظ اللسان والغيبة والشتم ج: ٢ ص: ١ ١١ رقم الحديث: ٣٨١ (طبع قديمي

اس سلسلے میں استفتاء بھی آیا ہوا ہے، اس سلسلے میں غور کرنے سے جو نقطۂ نظر سامنے آیا ہے اس کا خلاصہ پیشِ خدمت ہے۔ آخر میں چندمتعلقہ عبارات بھی ذکر کردی گئی ہیں، جناب سے درخواست ہے کہ اپنی رائے گرامی سے مطلع فرمائیں۔

ا: - کسی کلمے کے موجبِ کفر ہونے ، نہ ہونے میں اختلاف ہوتو احتیاط عدم تکفیر میں ہوتی ہے۔ ۲: - جوکلمہ فی نفسہ موجبِ کفر ہواس کے تلفظ وتکلم کی کئی صورتیں ہیں۔ ۱: - ناسیاً یا خاطئاً تکلم ہو، اس صورت میں بالا تفاق تکفیر نہیں کی جائے گی۔

۲:- عامداً تکلم ہو،معلوم ہوتا ہے کہ عمد سے مراد بیہ ہے کہ تکلم کا قصد بھی ہو، اس کلمے کے موجبِ کفر ہونے کاعلم بھی ہواور کفر کا ارادہ بھی ہو، اس صورت میں بالا تفاق تکفیر کی جائے گی۔

ہم:- ہازلا تکلم ہو، یعنی تکلم تو اراد نے سے ہواور اس کے موجبِ کفر ہونے کاعلم بھی تھا، مگر ایقاع حکم یعنی کفر کا ارادہ نہیں تھا، اس صورت میں تکفیر کی جاتی ہے۔

۵: - لاعبًا تکلم ہو، یعنی بطور استہزاء کے کلمہ کفر کہا جائے ، بیہ استخفاف ایمان ہے اور اس کی بھی تکفیر کی جاتی ہے۔

اس تفصیل کا نقاضا ہے ہے کہ اپنے آپ کو قادیانی لکھتے ہوئے اگر علم ہو کہ یہ باعث کفر ہے، لیکن اعتقاد کفر نہ ہوتو بید لاعباً یا ہازلاً تکلم قرار پائے گا اور اس صورت میں تکفیر ہوگی، اور اگر موجب کفر ہونے کاعلم نہ ہوتے ہوئے لکھا گیا ہے تو اختلاف کی بناء پر احتیاط اس میں ہے کہ تکفیر نہ کی جائے۔ ہونے کاعلم نہ ہوتے ہوئے لکھا گیا ہے تو اختلاف کی بناء پر احتیاط اس میں ہے کہ تکفیر نہ کی جائے۔ چند عبارات یہ ہیں:۔

في البحر: وفي فتح القدير: ومن هزل بلفظ كفر ارتد وان لم يعتقده للاستخفاف، فهو ككفر العناد والألفاظ التي يكفر بها تعرف في الفتاوي اهـ. (ج: ۵ ص: ۲۰ اطبع ايج ايم سعيد).

وفى الفتاوى الخيرية: وفى الفتاوى اذا أطلق الرجل كلمة الكفر عمدًا للكنه لم يعتقد الكفر قال بعض أصحابنا: لا يكفر لأن الكفر يتعلق بالضمير ولم يعقد الضمير على الكفر وقال بعضهم: يكفر، وهو الصحيح عندى، لأنه استخف بذنبه اهد. وفى الخلاصة: اذا كان فى المسئلة وجوه توجب التكفير ووجه واحد يمنع التكفير، فعلى المفتى أن يميل الى الوجه الذى يمنع التكفير تحسينًا للظن بالمسلم. زاد فى البزازية الا اذا خرج بارادته موجب الكفر فلا ينفعه التأويل حينئذ. وفى التاترخانية: لا يكفر بالمحتمل، لأن الكفر نهاية فى

العقوبة، فيستدعى نهاية في الجناية، ومع الاحتمال لا نهاية اه. قال في البحر: والحاصل أن من تكلم بكلمة الكفر هازلا أو لاعبًا كفر عند الكل، ولا اعتبار باعتقاده كما صرح به قاضى خان في فتاواه. ومن تكلم بها خطأ أو مكرها لا يكفر عند الكل، ومن تكلم بها عامدا عالما كفر بها عند الكل، ومن تكلم بها اختيارا جاهلًا بأنها كفر ففيه اختلاف، والذي تحرر أنه لا يفتى بتكفير مسلم أمكن حمل كلامه على محمل حسن أو كان في كفره اختلاف ولو رواية ضعيفة، فعلى هذا فأكثر ألفاظ التكفير المذكورة لا يفتى بالتكفير بها، ولقد ألزمت نفسى أن لا أفتى بشئ منها، والله أعلم. (الخيرية على هامش الفتاوئ تنقيح الحامدية ج: اص: ١٥٤). (١)

وفى أحكام القران للجصاص: ولأن الفرق بين الجد والهزل أن الجاد قاصد الى اللفظ والى ايقاع حكمه، والهازل قاصد الى اللفظ غير مريد لايقاع حكمه. (ج: ٣ ص: ٩٣). (للفظ والى ايقاع حكمه، والهازل قاصد الى اللفظ غير المكره اذا أجرى على لسانه كلمة الكفر استهزاء وفى التفسيرات الأحمدية: وكذا غير المكره اذا أجرى على لسانه كلمة الكفر استهزاء أو جهلًا يكون كافراء فيكون الأية دليلًا على أن ركن الايمان التصديق والاقرار جميعًا، ولكن التصديق لا يحتمل السقوط بحال، والاقرار يحتمله في حالة الاكراه. (ص: ١٥٠).

پھر دو باتیں اور قابلِ غور ہیں، ایک پید کہ عام لوگوں کی دین گرفت اس قدر ڈھیلی ہو چکی ہے کہ تکفیر کا فتو کی معلوم ہونے کے باوجود بھی بہت ہے ہوئیاوی مفاد کو ترجیح دیں گے اور بیہ حرکت نہیں جھوڑیں گے، اور تکفیر کے فتو کی کاعلم ہوجانے کے بعد بیہ حرکت بہر حال کفر ہوگی، تو تکفیر کا فتو کی دینے کی صورت میں بظاہر بیہ مضا گفتہ ہے کہ گفر ہے نچنے کا جو ایک راستہ تھا وہ بھی بند ہوجائے گا ..... وُوسری بات بیہ کہ اگر تکفیر نہ کی جائے تو خطرہ ہے کہ تکفیر نہ کرنا اس حرکت کی حوصلہ افر آئی کا باعث ہوگا۔ ان دونوں باتوں پرغور کرتے ہوئے تقاضائے مصلحت بیہ معلوم ہوتا ہے کہ مسئلہ بناتے یا لکھتے ہوئے صاف تکفیر تو نہ کی جائے تا کہ پہلاحن کا لازم نہ آئے، البتہ مذمت و وعید کے الفاظ سخت بنائے جا میں، لیکن بیہ بھی تب دُرست ہوگا کہ فقہی طور پر اس کی گنجائش ہو۔

جواب: - کسی کافر ملک کا ویزہ حاصل کرنے کے لئے یا کسی اور وُنیوی مصلحت کے لئے پاسپورٹ اور ویزا فارم پر مذہب کے خانے میں کسی مسلمان کا دیدہ دانستہ اپ آپ کو قادیانی لکھنا، صراحة کافر مذہب کی طرف اپنی نسبت کرنا ہے، جو سراسر موجب کفر ہے، اگر کوئی ایسا کرلے تو ایسے شخص پر واجب ہے کہ فوراً صدقِ دِل سے تو بہ کرلے اور تجدید ایمان کرے، اور آئندہ ایسا کرنے سے مکمل پر ہیز کرے۔

آپ نے خط میں جو عباراتِ فقہاء تحریر کی ہیں، ان کا مذکورہ مسئلہ سے تعلق نہیں، اور کسی دُنیاوی غرض سے اپنے آپ کو غیر مسلم ظاہر کرنے کے بارے میں تلاشِ بسیار کے باوجود کوئی واضح تصریح بھی نہیں ملی ، البتہ درج ذیل جزئیات سے بیان کردہ تھم کی تائید ہوتی ہے:-

فى الهندية: مسلم قال: أنا ملحد، يكفر، ولو قال: ما علمت أنه كفر، لا يعزر بهذا.... وفى اليتيمة: سألت والدى عن رجل قال: أنا فرعون أو ابليس، فحينئذ يكفر كذا فى التاتار خانية.

یہ جواب احقر کی ہدایت پر لکھا گیا ہے، دراصل کوئی کلمہ کفر کہنا اور بات ہے، اور اپنے آپ کو کسی معروف کا فریذہب کی طرف منسوب کرنا اور بات ہے۔ جوعبارات تحریر کی گئی ہیں وہ اوّل الذکر صورت سے متعلق ہیں، ثانی الذکر سے نہیں۔ الہٰدا ایسی صورت میں احقر کا رُجھان اسی طرف ہے کہ پاسپورٹ پر مذہب کے خانے میں اپنے آپ کو''مسلمان' کے بجائے قادیانی یا کسی اور مذہب کا پیرو کھوانا جوایک مستقل حیثیت رکھتا ہے، موجب کفر ہے، جس سے توج اور تجدید ایمان ضروری ہے۔ کواللہ اللہ واللہ اللہ کا کھوانا جوایک مستقل حیثیت رکھتا ہے، موجب کفر ہے، جس سے توج اور تجدید ایمان ضروری ہے۔

احقر محمر تقى عثانى عفى عنه

וזיגריחוחום

(فتؤى نمبر ۱۲۳/۲۵)

قادیا نبیت سے براءت اور کسی مسلمان کو قادیانی کہنے کا حکم

سوال: - السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

من مسی بشیر احمد شاہ ولدسیّد محمد اساعیل شاہ سکنہ ساروشہر ضلع نو پاکر سندھ مندرجہ ذیل عقیدہ رکھتا ہوں۔ میں اللّہ تعالیٰ اور اس کے سب فرشتوں اور اس کی سب کتابوں پر اور اس کے سب رسولوں پر اور قدر کی بھلائی اور ٹرائی پر اور مرنے کے بعد دوبارہ اُٹھائے جانے پر ایمان رکھتا ہوں، ایمانِ مجمل اور فصل پر پورایقین رکھتا ہوں۔ میں حلفیہ اقر ارکرتا ہوں کہ میں خاتم النبیین

 <sup>(</sup>۱) الفتاوى الهندية ج: ۲ ص: ۲۵۹ (طبع مكتبه رشيديه).

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الهندية ج: ٢ ص: ٢٨٠ (طبع مكتبه رشيديه).

حفرت محمر صلی اللہ علیہ وسلم کی ختم نبوت پر مکمل اور غیر مشروط طور پر ایمان رکھتا ہوں، اور بید کہ میں کسی اللہ علیہ وضلی اللہ علیہ وسلم کے بعد اس لفظ کے کسی بھی مفہوم یا کسی بھی تشریح کے لحاظ سے پیغیبر ہونے کا دعوے دار ہو، اور نہ ہی ایسے دعویدار کو پیغیبر یا نہ ہبی مصلح مانتا ہوں، نہ قادیانی گروپ یا لاہوری گروپ سے تعلق رکھتا ہوں یا خود کو احمدی کہتا ہوں۔ اگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی شخص کسی معنی کے لحاظ یا اعتبار سے نبی یا نہ ہبی مصلح ہونے کا دعوی کرتا ہے تو اس کو اور اس کے بعد کوئی شخص کسی معنی کے لحاظ یا اعتبار سے نبی یا نہ ہبی مصلح ہونے کا دعوی کرتا ہے تو اس کو اور اس کے ماننے والے کے ماننے والوں کو مرتد و کا فر جانتا ہوں۔ اسی طرح مرزا غلام احمد قادیانی اور اس کے ماننے والے احمدی اور لا ہوری گروپ سب کو غیر مسلم اور اسلام سے خارج ہونے پر ایمان رکھتا ہوں۔ میرا یہ بیان حلفیہ ہے اور میں کلمہ طیبہ لا اِللہ اللہ محمد رسول اللہ پڑھ کر اللہ تعالیٰ کو حاضر و ناظر جان کر بالکل صحیح اور دُرست تحریر کرتا ہوں۔ آپ سے درخواست ہے کہ میرے مندرجہ بالا عقیدے کو مدِ نظر رکھتے ہوئے فتو کی صادر فر ما نمیں کہ:-

ا: -عقیدے کے اعتبار سے میں شریعت محدید کے مطابق مسلمان ہوں یانہیں؟

۲: - كيا مجھے قادياني كہا جانا دُرست ہے؟

m: - اگر کوئی شخص مجھے قادیانی کہتا ہے تو شریعت محدید میں اس کے لئے کیا تھم ہے؟

جواب ا: - اگر آپ کے وہی عقائد ہیں جوسوال میں مذکور ہیں، اور ان کے علاوہ کوئی فاسد

عقیدہ بھی نہیں رکھتے ، تو آپ بلاشبہ مسلمان ہیں۔

۲: - مندرجهٔ سوال عقائد کا حامل شخص قادیانی نہیں ہوسکتا، اس کو قادیانی کہنا ہرگز درُست نہیں۔
س: - کسی مسلمان کو بلاوجہ قادیانی کہنا سخت گناہ ہے، اگر ناوا قفیت یا ہے احتیالمی سے کہا ہے تو اسے فوراً تو بہ کرنی چاہئے ، اور اگر کسی غلط نہی کی بناء پر کہا ہے تو اس کی غلط نہی دُور کرنے کی کوشش کرنی چاہئے۔
چاہئے۔

۱۳۰۳/۸/۷ (فتوی نمبر ۱۳۳/۱۳۳۳ ح)

#### علماء کو بُرا بھلا کہنے والے کا حکم

سوال: - ایک شخص علمائے دین کولوطی کہتا ہے، اور کہتا ہے کہ دین فروشی ان کا پیشہ ہے، اور علم دین پڑھا کرلوگوں کو گمراہ کر رہے ہیں، علمائے دین بدمعاش ہیں، مدارسِ عربیہ گمراہی کے اُڈ ّے

 <sup>(</sup>۱) وفي مشكّوة المصابيح "باب حفظ اللسان والغيبة والشتم" ج: ۲ ص: ۱ ۱ ا رقم الحديث: ۲۸۱ سباب المسدم فسوق وقتاله كفر. وفي الهداية ج: ۲ ص: ۵۳۵ (طبع مكتبه شركت علميه) وكذا اذا قذف مسلمًا بغير الزنا، فقال: يا فاسق أو يا كافر، فوجب التعذير.

۳۱/۳۰۵ ه (فتوی نمبر ۳۱/۳۰۵ ب)

> حدیث کے نا قابلِ اعتبار ہونے اور جہنم کے دائمی نہ ہونے کاعقیدہ رکھنا

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے دین اور مفتیان شرع مندرجہ ذیل مسئلے میں کہ: -

ا: - ہمارے علاقے کے بعض حضرات کا بیعقیدہ ہے کہ موجودہ وقت میں حدیث کا جو ذخیرہ

ہے وہ غیرمعتبر اور جلانے کے قابل ہے۔ (معاذ اللہ)

۲: - ایک اور عقیدہ بیر کھتے ہیں کہ جنت دائی اور غیر فانی ہے، مگر جہنم دائی وابدی نہیں ہے،

یعنی جہنم ایک مدت کے بعد فانی اور غیر ابدی ہے، اور کہتے ہیں کہ اس کی انتہاء ہونے کے بعد انسان
سارے کے سارے یعنی مشرک و کافر رحمت (جنت) میں جائیں گے اور اس حدیث سے استدلال
کرتے ہیں ''ان د حسمت سسقت علی غضبی'' اور ساتھ ساتھ مولا ناشلی نعمانی کی کتاب سیرت النبی
چہارم میں دوزخ کی انتہاء کے مبحث لوگوں کو دکھا دکھا کرلوگوں کے ذہنوں کو خراب کرتے جا ہے ہیں،
اب آپ بنا کیں کہ ان لوگوں کا عقیدہ شریعت محمدی کے مطابق ہے یا نہیں؟

جواب: – مذكوره عقا ئد سخت گمرا ہانہ عقا ئد ہيں۔ پہلاعقيده كەسارا ذخيرهُ حديث (معاذ الله)

<sup>(</sup>۱) وفي خلاصة الفتاوي ج: ٣ ص: ٣٨٨ (مكته رشيديه كوئله) (الفاظ الكفر) من أبغض عالمًا بغير سبب ظاهر خيف عليه الكفر. وراجع أيضًا شرح الفقه الأكبر لمُلَّا على القارى ص: ٢٥٠ (طبع دار الاشاعت الاسلاميه بيروت). (٢) تفصيل كے لئے و كيمئے: فتاوي رشيديه ص: ١٢٥ و امداد الفتاوي ج: ١ ص: ٣٩٣ و امداد الاحكام ج: ١ ص: ١٢٥ ا

نا قابلِ اعتبار ہے، کفریہ عقیدہ ہے، جس کے بعد انسان دائر واسلام سے خارج ہوجاتا ہے، اور دُوسرے نا قابلِ اعتبار ہے، کفریہ عقیدہ ہے۔ ایسے عقائد کے شخص سے جب تک وہ تو بہ نہ کرے دوستانہ خصوصی تعلقات نہ رکھنا جائے۔

تعلقات نہ رکھنا جائے۔

۱۳۰۰/۹٫۲۴ ه (فتوی نمبر ۳۱/۱۲۷۲)

مسلمان کو کا فر کہنے والے کا حکم

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے دین کہ مسمیٰ مولانا ذاکراللہ سواتی حال ساکن لوندخوردہ آدہ نے اس بارے میں فتویٰ جاری کیا ہے کہ انجمن اشاعت التوحید والسنّت کے افراد سب کا فراوران کی عورتوں سے نکاح ناجائز ہے، اور محمد بن عبدالو ہاب نجدی اور ابن تیمیہ اور اساعیل شہید اور دیو بندیوں کو بھی کا فرکتے ہیں، کیا مولانا موصوف اس فتویٰ کی رُوسے کا فرہے یانہیں؟

جواب المسلمان کا کافر کہنا سخت گناہ ہے، اور جو شخص ایسا کہے وہ فاسق ہے، کین اس خاطل کی بناء پراسے مطلقاً کافر بھی نہیں کہا جاسکتا، تاوقتگہ اس کے دُوسرے بنیادی عقا کدخراب نہ ہوں، البتہ خطر ہ کفر سے خالی نہیں۔ البتہ خطر ہ کفر سے خالی نہیں۔ الجواب سے کے اللہ سجانہ اللہ عنہ البتہ خطر ہ کھر شفیع عفا اللہ عنہ بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ

(۱) وفي البزازية على هامش الهندية ج: ٢ ص: ٣٢٨ (طبع مكتبه حقانيه پشاور) اذا استخف بسنة أو حديث من أحاديثه عليه السلام كفر. وفي الهندية ج: ٢ ص: ٢٦٥ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه) (الباب التاسع، أحكام المرتدين) من أنكر المتواتر فقد كفر، ومن أنكر المشهور يكفر عند البعض. وقال عيسى ابن ابان: يضلل ولا يكفر وهو الصحيح، ومن أنكر خبر الواحد لا يكفر غير أنه يأثم بترك القبول. وفي شرح الفقه الأكبر ص: ٣٤٣ (طبع دار البشائر الاسلامية بيروت، فصل في العلم والعلماء) من قال لفقيه يذكر شيئًا من العلم أو يروى حديثًا صحيحًا أي ثابتًا لا مؤتوعا: هذا ليس بشئ، كفر .... الخ.

(۲) وقبى مشكوة المصابيح باب حفظ اللسان والغيبة والشتم ج: ۲ ص: ۱۱، رقم الحديث: ۳۸۱ (طبع قديمي
 كتب خانه) سباب المسلم فسوق وقتاله كفر.

(٣) عن ابن عسرٌ عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: أيما رجل قال لأخيه: كافر، فقد باء بها أحدهما. هذا حديث صحيح، جامع الترمذى ج: ٢ ص: ٨٨ (طبع فاروقى كتب خانه). وفى اللمعات والطيبى: انه محمول على المستحل لذلك ... أو لأنه فعل مثل فعل الكافر. (حواله مذكوره) وفى الدر المختار ج: ٢ ص: ٢٢٩ ، ٢٢٠ واعلم أنه لا يفتى بكفر مسلم أمكن حمل كلامه على محمل حسن أو كان فى كفره خلاف، ولو كان ذلك رواية ضعيفة. وقال الشامي تحت مطلب فى حكم من شتم دين مسلم (ج: ٢ ص: ٢٢٠): ثم ان مقتضى كلامهم أيضًا أنه لا يكفر بشتم دين مسلم أى لا يحكم بكفره لامكان التأويل، ثم رأيته فى جامع الفصولين حيث قال بعد كلام أقول، وعلى هذا ينبغى أن يكفر من شتم دين مسلم ولكن يمكن التأويل بأن مراده أخلاقه الرديئة ومعاملته القبيحة لا حقيقة دين الاسلام فينبغى أن لا يكفر حينذ، والله تعالى أعلم.

### "اگرفلال کام کروں تو کافر ہوجاؤں" کہنے کا حکم

سوال: - اگر بیوی نے کئی مرتبہ کہا: اب بھی نماز نہیں پڑھی تو ''من تبرک البصلاۃ متعمدًا فقد کفر''، یا اگر بیوی نے کہہ دیا کہ: ''فلال کام کروں تو کافر ہوجاؤں'' اور وہ کام کردیا یا بھول کرکوئی کفریہ فقرہ کہہ دیا (کفر حاصل کرنے کی غرض سے نہیں) تو کیا ان صورتوں میں وہ کافر ہوجائے گی یا طلاق ہوجائے گی؟

جواب: - جان بوجھ کرنماز جھوڑ نا انتہائی شدید گناہ ہے، لیکن اس سے انسان کافرنہیں ہوتا، اس طرح اگر کوئی شخص میہ کہہ دے کہ'' میں اگر فلال کام کروں تو کافر ہوجاؤں'' تو اتنا کہنے سے بھی کافر نہیں ہوتا، اور اگر وہ کام کر لے تب بھی کافر نہیں ہوتا، إلَّا میہ کہ وہ سمجھتا ہو کہ میہ کام کرنے سے میں واقعی کافر ہوجاؤں گا اور پھر بھی گفر پر راضی ہوکروہ کام کرلے۔

۲۱/۲۸/۲۰۱۵ (فتوی نمبر ۲۸/۲۰۱ ب)

### ''میں ہندو ہول'' کہنے کا حکم

سوال: - اس شخص کے بارے میں کیا تھم ہے کہ جس سے کہا جائے کہ رمضان کا مہینہ ہے، قرآن پاک کی تلاوت کیوں نہیں کرتا؟ تو مسلمان نہیں ہے؟ تو اس کا جواب یہ دے: ''ہاں! میں مسلمان نہیں ہوں بلکہ ہندو یا سکھ ہوں۔'' کیا وہ مسلمان رہتا ہے اور اس کا نکاح باقی رہتا ہے؟ مسلمان نہیں ہوں، ہندو یا سکھ ہوں'' کلمہ کفر ہے، اور اگر اس کا جواب: - یہ کلمہ کہ ''ہاں میں مسلمان نہیں ہوں، ہندو یا سکھ ہوں'' کلمہ کفر ہے، اور اگر اس کا

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختارج: إص: ٢٣٥ وتاركها عمدًا مجانةً أي تكاسلاً فاسق .... الخ. وكذا في شوح المسلم للنووي ج: اص: ٢١.

<sup>(</sup>٢) الدر المختار ج: ٣ ص: ١٥ / ١٥ . وفي البزازية على هامش الهندية ج: ٢ ص: ٣٢ ٢ (طبع رشيديه كوئنه) ان فعل كذا فهو يهو دى ثم أتى بالشرط ان كان عنده من أتى بهذا الشرط لا يكفر كانت عليه كفارة الحلف، وان حلف بهذه أعنى بقوله هو يهو دى أو نصراني أو مجوسي ان كان فعل كذا وقد كان فعله هو عالم بفعله لا يلزم الكفارة لأنه غموس وقد اختلفت الأجوبة في كفره والمختار ما قال السرخسي وبكر انه ان كان كفرا عنده الحلف بهذا فهو كافر لأنه رضى بكفر نفسه، والرضا بكفر نفسو كفر بلا نزاع .... الخ.

وہی مطلب مراد تھا جو الفاظ سے سمجھ میں آتا ہے تو انسان ان کلمات کے کہنے سے کا فر ہوجا تا ہے'، ایسے شخص کوتو ہہ کے بعدایمان کی تجدید اور نکاح کی تجدید کرنی لازم ہے، اور اگر مقصد کچھ اور تھا تو وہ لکھ کر دوبارہ سوال کرلیں۔تجدید ایمان اورتجدید نکاح ہرصورت میں کرلینی چاہئے ، کیونکہ یہ بڑا خطرناک اور عملین جملہ ہے۔اللہ تعالیٰ ہرمسلمان کوالی بات کہنے سے محفوظ رکھیں، ہمین۔

(فتوی نمبر ۱۲۱۲/۳۳ ج)

اذان کی گستاخی کاحکم

سوال: - ایک شخص نے مؤذّن کے متعلق جو کہ پانچ وقت جامع مسجد میں اذان دیتا ہے، ۵-۷ دفعہ میرے سامنے کہا کہ: '' بیمؤزّن صبح کے وقت زیادہ بکواس کرتا ہے، جس سے میری نیند میں خلل آتا ہے، اس کومنع کرو کہ مجے کے دفت اذان نہ دیا کرے۔'' ایک شخص نے اس شخص کوکسی بیار کو انجکشن لگانے کا کہا تو اس نے کہا کہ: ''جب تک مؤذّن سے اذان بندنہیں کرائیں گے، بیار کو انجکشن نہیں لگاؤں گا۔''اس شخص کا شرعی حکم کیا ہے؟

جواب: - جس شخص نے اذان فجر کے بارے میں ایسے گتاخانہ کلمات کہے ہوں وہ ا نتہائی بدعقیدہ معلوم ہوتا ہے، یہ کلمات کفر کے ہیں، اس شخص کو جاہئے کہ فوراً اپنے ان کلمات سے تو بہ کر کے ایمان کی تحدید کرے، اور جب تک وہ ایسا نہ کرے مسلمانوں کو اس ہے خصوصی تعلقات نەرىكھنے جاہئیں۔

(فتؤی نمبر ۲۸/۹۷ ج)

''میں کا فر ہوجاؤں گا، پتھروں کی بوجا کروں گا،اللہ تعالیٰ سےلڑائی كرول گا'' وغيره الفاظ كهنے كاحكم

سوال: - ایک شخص نے چند آ دمیوں کے درمیان بیرالفاظ کہے ہیں کہ:''میں کافر ہوجاؤں

(١) وفي الهندية ج: ٢ ص: ٢٤٩ مسلم قال: أنا ملحد، يكفر. ولو قال: ما علمت انه كفر، لا يعزر بهذا .... وفي اليتيمة: سألت والدي عن رجل قال: أنا فرعون أو ابليس فحينئذ يكفر، كذا في التاتار خانية. وفي جامع الفصولين ج: ٢ ص: ١ ٠٠ (طبع اسلامي كتب حانه) قال: هو يهودي أو نصراني .... كفر .... لأنه رضاء بالكفر، وهو كفر، وعليه الفتوي. وفي الهندية ج: ٢ ص: ٢٥٧ (أحكام المرتدين) ومن يرضي بكفر نفسه فقد كفر، وكذا في التاتار خانية

<sup>(</sup>٢) وفي الهندية ج: ٢ ص: ٢٦٩ (مكتبه رشيديه كوئشه) في النخيير الذّن أذّن فقال رجل: أين بانك غوغا است، يكفر ان قال علني وجه الانكار، وفي الفصول ولو سمع الأذان فقال: هذا صوت الجرس، يكفر كذا في التّتارخانية، وراجع أيضًا البحر الرائق ج: ٥ ص: ١٢٢ أحكام المرتدين. (محمرز بيرعفي عنه)

گا، پھروں کی پوجا کروں گا، اور اللہ تعالیٰ ہے لڑائی کروں گا، داڑھی کٹوادُوں گا" جب لوگوں نے گرفت کی تو اس نے چندآ دمیوں کے سامنے کلمہ پڑھ کرجھوٹ بولا کہ میں نے ایبانہیں کہا ہے، جبکہ اس کے اس قول کے پورے محلّہ والے گواہ ہیں، اور بغیر تقیدیق کئے اس نے الزام تراثی بھی کی ہے، تقیدیق کرنے پرمحلّہ کے چندآ دمیوں کے سامنے بیا قرار کیا کہ مجھ سے غلطی ہوگئ ہے، اب وہ معافی مانگ رہا ہے۔اس کا شرعی فتویٰ کیا ہے اور وہ اب اپنے" کا فر ہوجاؤں گا ۔۔۔اس کا شرعی فتویٰ کیا ہے اور وہ اب اپنے" کا فر ہوجاؤں گا ۔۔۔اس کا شرعی فتویٰ کیا ہے اور وہ اب اپنے" کا فر ہوجاؤں گا ۔۔۔ال کے "الفاظ سے تو بہ کر رہا ہے۔اس کو سے نتیار کی جائے؟

جواب: - صورتِ مسئولہ میں فدکورہ مخص نے یہ الفاظ کہہ کر شکین گناہ کا ارتکاب کیا، اسے فوراً صدقی دِل کے ساتھ اللہ تعالیٰ سے تو بہ و استغفار کرنا چاہئے، تو بہ کی صورت یہ ہے کہ صدق دِل نے اللہ تعالیٰ سے عرض کرے کہ: ''یا اللہ! میں نے فدکورہ کلمات کہہ کر سخت گراہی کا ارتکاب کیا، میں اس پر بے حد نادم و شرمسار ہوں، آئندہ کے لئے ایسے کلمات سے اور ہر طرح کے کفریہ کلمات و اعمال سے براء ت کا اظہار کرتا ہوں، یا اللہ! مجھے اپنے فضل سے معاف فرماد بجئے۔'' اس کے ساتھ ہی احتیاطا ایمانِ مفصل کی شہادت اور اسلام کے سوا ہر دین سے اپنی مکمل براء ت کا بھی لوگوں کے سامنے اظہار و اعلان کرے۔

۱۳۹۷/۲/۲۱ه (فتوی نمبر ۲۸/۲۲۴ الف)

## قرآنِ کریم میں لفظی تحریف کاعقیدہ رکھنا اور استدلال میں حضرت کشمیریؓ کی عبارت پیش کرنا

سوال: - باسمه سبحانه وتعالی

حضراتِ علمائے کرام ومفتیانِ عظام مسئلہ ذیل کے بارے میں کیا فرماتے ہیں:
ا:- ہمارے علاقے میں ایک مولوی صاحب اپنے بیان میں کہا کرتا ہے کہ قرآن میں لفظی و
معنوی دونوں فتم کی تحریفیں موجود ہیں۔ اور وہ مولوی صاحب اپنے قول کی تائید کے لئے درج ذیل
عبارت نقل کرتا ہے اور کہتا ہے کہ بیہ بات علامہ انور شاہ شمیریؓ نے اپنی ایک کتاب میں لکھی ہے، کتاب
کا نام نہیں بتایا ہے۔عبارت درج ذیل ہے:-

"واعلم أن في التحريف ثلاثة مذاهب، ذهب جماعة الى أن التحريف في الكتب السماوية قد وقع بكل نحو في اللفظ والمعنى جميعًا، وهو الذي مال اليه ابن حزم، .... و ذهب جماعة انكار التحريف اللفظى رأسا فالتحريف عندهم كله معنوى، قلت يلزم على هذا المذهب أن يكون القران أيضًا محرفًا، فان التحريف المعنوى غير قليل فيه أيضًا، والذي تحقق عندى أن التحريف فيه لفظى أيضًا، أما أنه عن عمد منهم أو لمغلطة."

#### اس عبارت کا کیا مطلب ہے؟

۲:- بیان کرنے والے مولوی صاحب کا شرعی تھم کیا ہے، آیا قابلِ امامت ہے یا نہیں؟ اور اس کا بیعقیدہ، قرآن مجید کی آیت: ''اِنَّا اَسْحُنْ نَنَوَّ لُنَا الذِّکُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحْفِظُوُنَ '' الآیة ، کا مخالف ہے یا نہیں؟ نیز جس مصنف کی کتاب کا حوالہ پیش کررہا ہے اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟ مسلمان ہے یا مرتد؟ مدل جواب عنایت فرما کرممنون فرما کیں۔

نوٹ: - شیخ الحدیث حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب مظلیم! ہمارے علیا قے کے علماء و عوام آپ ہی کے فتوی پر اعتبار کرتے ہیں، لہذا آپ اپنے دست مبارک سے جواب تحریر فرما ئیں، عین نوازش موگی۔ پینوا تو جروا فضل جاوید حنی باجوڑی

جواب: - قرآنِ کریم میں تحریف لفظی کاعقیدہ رکھنا کفر ہے، حضرت علامہ انورشاہ صاحب کشمیری رحمۃ اللہ علیہ نے مذکورہ عبارت میں بی فرمایا ہے کہ بچھلی کتبِ ساویہ کے بارے میں (یعنی تورات، انجیل، زبور کے بارے میں) جولوگ یہ کہتے ہیں کہ ان میں صرف تحریف معنوی ہوئی ہے، وہ غلط کہتے ہیں، کیونکہ کرنے والوں نے تو قرآنِ کریم میں بھی تحریف معنوی کی کوشش کی ہے۔ لہذا مضرت رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میرے نزدیک بچھلی کتبِ ساویہ میں تحریف لفظی بھی ہوئی ہے۔ حضرت کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت سے قرآنِ کریم کی تحریف لفظی کا عقیدہ کی بیعبارت کے بیانہ کی بیعبارت کی بیعبارت کے بین کی بین تحریف کو بیان کی بیعبارت کے بیعبارت کی بیعبارت کے بیعبارت کے تو کری کی بیعبارت کے بیعبارت کی بیعبارت کی بیعبارت کے بیعبارت کے بیعبارت کی بیعبارت کے بیعبارت کی بیعبارت کی بیعبارت کے بیعبارت کی بیعبارت کی بیعبارت کی بیعبارت کی بیعبارت کی بیعبارت کے بیعبارت کی بیعبارت کی

نکالنا قطعی گمراہی کی بات ہے، اور جوشخص قرآنِ کریم میں تحریفِلفظی کا قائل ہو وہ مسلمان نہیں، کافر ہے۔ایسے شخص کے پیچھے نماز بھی نہیں ہوگی۔ ہے۔ایسے شخص کے پیچھے نماز بھی نہیں ہوگی۔ ۱۳۲۱/۳۱ھ (فقری نمبر ۱۸/۷۳)

#### ایک طنزیہ مضمون میں اللہ تعالیٰ کی شان میں نامناسب الفاظ استعال کرنے کا حکم

سوال: - فتوی حاصل کرنے کا مقصد یہ ہے کہ ایک مصنف نے اپنے مضمون میں خدا کی شان میں گتاخی کی ہے، اس کے خلاف مقدمہ چلانا ہے۔ مندرجہ ذیل عبارات رسالہ 'الف لیل'' وائجسٹ کے صفحات: ۹۵ تا ۱۹۹ پر کھی ہوئی ہیں، جس کا خلاصہ یہ ہے: ''چند دن ہوئے میں نے خواب میں دیکھا، مجھے ایبالگا جیسے کوئی سوتے میں جگارہا ہے، سراُ ٹھایا تو ایک فرشتہ تھا، کہنے لگا: اچھے جرنگٹ ہو، میں دیکھا، مجھے ایبالگا جیسے کوئی سوتے میں جگارہا ہے، سراُ ٹھایا تو ایک فرشتہ تھا، کہنے لگا: اچھے جرنگٹ ہو، خدا کے دربار میں ہنگامہ ہے اور تم یہاں پڑے ہوتے میں نے کہا: ''میرا ڈیئر تو کہتا ہے کہ صرف وزیروں اور زراعتی ناحداؤں کے ہاں جایا کرو، مگرتم کہتے ہوتو آجے خدا کو بھی دیکھے لیتے ہیں، پتہ نہیں اس کی اسٹوری اخبار والے قبول کرتے ہیں یانہیں؟ کیونکہ وہ ہماری پارٹی کا نہیں، املیس ہوتا تو دُوسری بات تھی۔ اسٹوری اخبار والے قبول کرتے ہیں، نور کی رُوح پرور روشنی ہے، چاروں طرف فرشتے سجدے میں پڑے ہے، اللہ میاں تحد و نتا کی موسیقی ہے، دھیمی خوشبو کی لہریں اُٹھ رہی ہیں، مگر درمیان میں چند میں، نہر کی سائندان کھڑے گاخان طریقے سے شور کررہے ہیں۔

اس فرشتے نے کان میں کہا کہ: خدا ہے بغاوت کرکے اپنی خودمختاری کا نوٹس دینے آئے ہیں، میں نے غور سے سنا تو ایک بڈھا سائنسدان چیخ رہاتھا۔

ہم کیوں مانیں تیری خدائی؟ کیا ہے تیرے پاس جو ہمارے پاس نہیں؟ تیری خدائی کی بنیاد صرف دو چیزوں پر ہے، ایک تخریب جو قہر اور عذاب بن کر آتی ہے اور دُوسری تخلیق۔ ہمارے پاس بھی یہ دونوں چیزیں موجود ہیں۔

ہمارے ایٹم بم آج تیری دُنیا کا ایسے اندازیں خاتمہ کر سکتے ہیں کہ اتنے بڑے پیانے پر تو نے بھی آج تک تخریب نہ کی ہوگی، تو نے دُنیا کو قیامت کے دن حشر برپا کرنے کی دھمکی دے کر زیر کیا اور انہیں ندہب کی زنجیروں میں جکڑا، وہی حشر ہم اپنے بموں سے برپا کر سکتے ہیں''....(الخ تاص: ۹۳-از ناقل) تمام صفحات کی عبارات سے اللہ تعالیٰ کی تحقیر، تو ہین و تذکیل ہوتی ہے یانہیں؟ مسلمانوں کے عقیدے میں خلل پڑتا ہے یانہیں؟

نمبر۱۳۰۲-کیااس عبارت سے کفرلازم آتا ہے یانہیں جواُوپر (قوسین) میں نقل کی گئے ہے؟
میری نمبر۲۰-''کیا میں غلط کہدر ہاتھا اے خدا! میں نے جراُت کرکے پوچھ لیا، اللہ میاں نے میری طرف دیکھا اور پھراپی تخلیق پرشرم سے سر جھکالیا، تو عرفی میاں، مغرب کے سائنسدان اپنی صدیوں کی سائنسی ترقی سے خدا کا سر نہ جھا سکے اور ہم نے اس ملک کی ہیں برس کی زندگی میں خدا کا سر جھکادیا ہے، ہم آگے ہیں یانہیں؟''

نمبر ۲۰۵۰: - کیا ایسے مسلمانوں کو جو پاکتان میں رعایا کی حیثیت سے مقیم جن ان کی ، عام مسلمانوں کی ول آزاری اور باری تعالی سے اس درجہ گتاخی کی بناء پر اگر ملک پاکتان کے دستور کی بناء پر اگر ملک پاکتان کے دستور کی بناء پر اگر ملک باک رہی ہوتو اس کو دستور اساس کا منکر تصور کرنا چاہئے یا نہیں؟ اور ملک کا اور خدا کا دُشمن اور ملک کا باغی سمجھنا چاہئے یا نہیں؟

جواب: - اگر چه منسلکه مضمون ایک طنزیه مضمون یه، جس میں الفاظ کی حقیقت مراد نہیں ہوتی، لیکن طنزیه انداز میں بھی اللہ تعالیٰ کی شان میں ایسی با تیں کرنا، اور اس کی طرف ایسی فرضی با تیں منسوب کرنا علین گتاخی ہے، جس پر گفر کا بھی خوف ہے۔ لہٰذا ایسے مضمون لکھنے والے کوفوراً صدقِ وِل سے تو بہ کرنی چاہئے۔ ایسے مضامین کی نشر واشاعت بالکل ناجائز ہے، اللہ تبارک و تعالیٰ کی تخلیق اور اس کے کارخانۂ قدرت کو طنز و مزاح کا موضوع بنانا انتہائی خطرناک گناہ ہے۔ اگر کوئی شخص ایسے الفاظ کو حقیقت سمجھتا ہوتو اس کے کفر میں کوئی شبہیں۔

لما فی العالمگیریة: یکفر اذا وصف الله تعالی بما لا یلیق به أو سخر باسم من أسمائه أو بأمر من أو امره أو أنكر وعده و وعیده أو جعل له شریكًا أو ولدًا أو زوجة أو نسبه الى المجهل أو العجز أو النقص، ویکفر بقوله: یجوز أن یفعل الله تعالی فعلًا لا حکمة فیه. الى المجهل أو العجز أو النقص، ویکفر بقوله: یجوز أن یفعل الله تعالی فعلًا لا حکمة فیه. (عالمگیریة ج: ۲ ص: ۲۵۸) وراگر الفاظ کی حقیقت مقصود نه به بلکه صرف موجوده دور کے انبانوں پر طنز مقصود به وتو چونکه تکفیر سے تو کف لمان کیا جائے گا، لیکن اس کے علین گرتا خی اور سخت گناه بونے میں کوئی شک نہیں۔ اس مضمون کے مصنف اور ناشر دونوں کو کے علین گرتا خی اور سخت گناه بونے میں کوئی شک نہیں۔ اس مضمون کے مصنف اور ناشر دونوں کو

<sup>(</sup>١) الباب التاسع في أحكام المرتدين (طبع مكتبه حقانيه پشاور).

 <sup>(</sup>۲) وفي الدر المختار ج: ٣ ص: ٢٢٩ (طبع ايج ايم سعيد) واعلم أنه لا يفتي بكفر مسلم أمكن حمل كلامه على
 محمل حسن.

آخرت کے مؤاخذے کی فکر کر کے فوراً اس پرتو بہ کربنی چاہئے ، اور حکومت کو ایسے مضامین کی اشاعت کی ا اجازت ہرگز نہ دینی چاہئے۔

قادیا نیوں کے ''لا ہوری گروپ'' سے تعلق رکھنے والے شخص کے چند کفریہ عقائد کا حکم چند کفریہ عقائد کا حکم

سوال: - ایک شخص کئی سال تک لا ہوری، احمدیوں کے ایک تبلیغی رسالے کا ایڈیٹر رہتا ہے، اور اس کے عقائد یہ ہیں: -

الف: - ایک غیرعرب مسلمان کو (جوعر بی نہیں جانتا ) نماز میں اپنی مادری زبان میں قرآن کا ترجمہ جولفظاً ہو پڑھنے کی اجازت دی گئی ہے۔

ب: - امام ابوطنیفهٔ نے بیفتویٰ دیا تھا کہ ایک غیر عرب مسلمان جوعر بی زبان نہیں جانتا نماز میں قرآن کا فاری ترجمہ پڑھ سکتا ہے۔

ج:- محنت کش طبقہ (کسان اور مزدور) کے لئے روزہ رکھنا ضروری نہیں، اور بید کہ رمضان کے روزہ رکھنا ضروری نہیں، اور بید کہ رمضان کے روزوں کے لئے وقت اور مہینے کی پابندی بھی لازم نہیں ہے۔ کیا ایسے شخص کومسلمان شار کیا جانا چاہئے؟ اور کیا اسے کسی اسلامی ادارے کی نگرانی اور ذمہ داری سونی جاسمتی ہے جبکہ وہ اپنے عقائد کا تحریری وتقریری اظہار کرتا ہے؟

جواب: - اگریہ صاحب اب بھی لا ہوری ، مرزائیوں کے عقائد ہے متفق ہیں تب تو ان کے کفر میں کوئی شبہ ہیں ہے ، اور اگر ان عقائد ہے تائب ہو چکے ہیں تب بھی ان کا بیعقیدہ کہ روزوں کے لئے وقت اور مہننے کی پابندی لازم نہیں ہے ، کفریہ عقیدہ ہے ، اور غیر عرب کے لئے اپنی مادری زبان میں نماز کی اجازت بھی گراہی ہے ، امام ابوضیفہ کی طرف جو بات انہوں نے منسوب کی ہے وہ بھی اس اطلاق کے ساتھ دُرست نہیں ، امام صاحب کا مطلب کچھ اور تھا ، اور ایسے شخص کو کسی اسلامی ادارے کی ذمہ داری سونینا ہرگز دُرست نہیں ۔ واللہ سجانہ اعلم

۳۹۷/۱۰۷۳ه (فتوی نمبر ۲۸/۱۰۰۸ ج)

<sup>(</sup>۱) نیز د کھئے اہداد الفتاویٰ ج:۵ ص:۳۹۳\_

<sup>(</sup>٢) "أيَّامًا مَّعُدُودْتِ" (البقرة: ١٨٣)، "فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهُرَ فَلْيَصُمُهُ" الأية (البقرة: ١٨٥).

<sup>(</sup>٣) تقصيل ك لئے وكيم : رد المحتار مطلب في حكم القرائة بالفارسية ج: ١ ص: ٨٥٥ (طبع سعيد).

# ﴿فصل فی الفِرَق والأحزاب الإسلامية والباطلة والباطلة والأشخاص المتعلقین بها ﴾ والأشخاص المتعلقین بها ﴾ (مخلف اسلامی وغیراسلامی فرقول اوران سے متعلق شخصیات کے بیان میں)

'' الهدى انٹریشنل'' کے افکار وعقائد کا حکم سوال: - حضرت جناب مفتی صاحب، زیدت معالیہم السلام علیم ورجمیة الله و بر کانة!

سائلہ نے اسلام آباد کے ایک ادارے''الہدیٰ انٹریشنل' سے ایک سالہ ڈیلومہ کورس ان اسلامک اسٹڈیز (One Year Diploma Course in I.S) کیا ہے۔ سائلہ اس ادارے میں طلب علم کی جنبجو میں گئی تھی اور ان کے خفیہ عقائد سے ناواقف تھی ، ایک سالہ کورس کے بعد ان کے عقائد کچھ معلوم نہ ہوئے تو سوچا کہ علمائے کرام سے فتوی طلب کیا جائے ، تا کہ اُمتِ مسلمہ کی بیٹیوں تک عقائد صحیحہ کو بہنچا کر ان کو گراہی سے بچایا جاسکے۔ ہماری اُستاد اور ''الہدی انٹریشنل'' کی نگران محتر مہ ڈاکٹر فرحت ہائمی صاحبہ کے نظریات کا نجوڑ پیش خدمت ہے۔

ا:- إجماع أمت عيه كرايك نئ راه اختيار كرنا-

۲: - غیرمسلم اور اسلام بیزار طاقتوں کے نظریات کی ہم نوائی۔ تا

س:-تلبيسِ حق و باطل \_ فت

· · · فقهی اختلافات کے ذریعے دین میں شکوک وشبہات پیدا کرنا۔

۵:-آسان دین۔

۲: - آ داب ومستخبات کونظرا نداز کرنا۔

اب ان بنیادی نکات کی کچھ تفصیل درج ذیل ہے:-

ا: - إجماع أمت سے ہٹ كرنئ راہ اختيار كرنا:

ا: - قضائے عمری سنت سے ثابت نہیں ، صرف توبہ کرلی جائے ، قضا ادا کرنے کی ضرورت

نہیں ہے۔

۲: - ۳ طلاقوں کوایک شار کرنا۔

س: - نفلی نمازوں، صلوٰۃ التبیح، رمضان میں طاق راتوں خصوصاً ۲۷ویں شب میں اجتماعی عبادت کا اہتمام اور خواتین کے جمع ہونے پر زور دینا۔

۲: - غیرمسلم، اسلام بیزار طاقتوں کے خیالات کی ہم نوائی:

ا: - مولوي (عالم)، مدارس اورعربي زبان سے دُورر ہيں -

۲:- علماء، دین کومشکل بناتے ہیں، آپس میں لڑتے ہیں، عوام کوفقہی بحثوں میں اُلجھاتے ہیں۔ بلکہ ایک موقع پر تو فرمایا کہ: اگر آپ یوکسی مسئلے میں صحیح حدیث نہ ملے تو ضعیف سے لیں، لیکن علماء کی بات نہ لیں۔

س:- مدارس میں گرامر، زبان سکھانے، فقہی نظریات پڑھانے میں بہت وقت ضائع کیا جاتا ہے، قوم کوعر بی زبان سکھنے کی ضرورت نہیں، بلکہ لوگوں کوقر آن صرف ترجے سے پڑھایا جائے۔

ایک موقع پر کہا (ان مداری میں جوے، 2، ۸، ۸ سال کے کوری کرائے جاتے ہیں، یہ دین کی رُوح کو پیدانہیں کرتے، اپنی فقہ کو سیح ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں) اشارہ دریں نظامی کی طرف ہے۔

ہ:۔ وحیدالدین خان کی کتابیں طالب علموں کی تربیت کے لئے بہترین ہیں، نصاب میں بھی شامل ہیں اور اسٹالز پر بھی رکھی جاتی ہیں، کسی نے احساس دِلایا کہ اُن کے بارے میں علماء کی رائے کیا ہے؟ تو کہا کہ:'' حکمت، مؤمن کی گمشدہ میراث ہے'۔

میں:۔ تلبیس حق و باطل:

ا: - تقلید شرک ہے، (لیکن کون می برحق ہے اور کس وقت غلط ہے؟ یہ بھی نہیں بتایا)۔ ۲: - ضعیف حدیث پرعمل کرنا تقریباً ایک جرم بنا کر پیش کیا جاتا ہے (جب بخاری میں صحیح ترین احادیث کا مجموعہ ہے تو ضعیف کیوں قبول کی جائے؟)۔

ہم: - فقہی اختلافات کے ذریعے دین میں شکوک وشبہات بیدا کرنا: ۱: - اپنا پیغام، مقصداور متفق علیہ باتوں سے زیادہ زور دُوسرے مدارس اور علماء پرطعن وشنیع۔ ۲: - ایمان، نماز، روزہ، زکوۃ، حج کے بنیادی فرائض، سنتیں، مستحبات، مکروہات سکھانے سے زیادہ اختلافی مسائل میں اُلجھادیا گیا، (پروپیگنڈاہے کہ ہم کسی تعصب کا شکار نہیں اورضیح حدیث کو پھیلا

رہے ہیں)۔

":- نماز کے اختلافی مسائل رفع یدین، فاتحہ خلف الامام، ایک وتر،عورتوں کومسجد جانے کی ترغیب،عورتوں کی جماعت، ان سب پر سیح حدیث کے حوالے سے زور دیا جاتا ہے۔ سم:- زکوۃ میں غلط مسائل بیان کئے جاتے ہیں،خواتین کوتملیک کا پچھلم نہیں۔

۵:- آسان دين:

ا: - دین مشکل نہیں، مولو یوں نے مشکل بنادیا ہے، دین کا کوئی مسئلہ کسی بھی امام سے لے لیں، اس طرح بھی ہم دین کے دائرے میں ہی رہتے ہیں۔

۲:- حدیث میں آتا ہے کہ آسانی پیدا کرو، تنگی نہ کرو، للبذا جس امام کی رائے آسان معلوم ہو وہ لے لیں۔

۳: - روزانہ کیسین پڑھناصیح حدیث سے ثابت نہیں، نوافل میں اصل صرف جاشت اور تہجد ہے، اِشراق اور اَوّا بین کی کوئی حثیبت نہیں۔

ہم:- دین آ سان ہے، بال کوانے کی کوئی ممانعت نہیں، اُمہات المؤمنین میں سے ایک کے بال کٹے ہوئے تھے۔

۵:- دین کی تعلیم کے ساتھ ساتھ کینک، پارٹیاں، اچھالباس، زیورات کا شوق، محبت، مَسنُ حَرَّمَ ذِیُنَةَ اللهٰہِ۔

۲: - خواتین دین کو پھیلانے کے لئے گھر سے ضرور نکلیں۔

2:-محترم کا اپناعمل طالب علموں کے لئے جحت ہے،محرَم کے بغیر تبلیغی دوروں پر جانا، قیام اللیل کے لئے راتوں کو نکلنا،میڈیا کے ذریعے تبلیغ (ریڈیو،ٹی وی،آڈیو)۔

۸:- آداب ومستحبات کی رعایت نہیں، خواتین ناپا کی کی حالت میں بھی قرآن چھوتی ہیں،
 آیات پڑھتی ہیں، قرآن کی کلاس میں قرآن کے اُوپر نیچے ہونے کا احساس نہیں۔

#### ۲:-متفرقات:

ا: - قرآن کا ترجمہ پڑھا کر ہرمعا ملے میں خوداجتہاد کی ترغیب دینا۔ ۲: - قرآن و حدیث کے فہم کے لئے جوا کابر علمائے کرام نے علوم سکھنے کی شرائط رکھی ہیں، ان کو برکار، جاہلانہ یا تیں اور سازش قرار دینا۔

m:- کسی فارغ انتحصل طالبہ کے سامنے دین کا کوئی تھکم یا مسئلہ رکھا جائے تو اس کا سوال میہ

ہوتا ہے کہ بیشج حدیث سے ثابت ہے یا نہیں؟ ان تمام باتوں کا نتیجہ یہ ہے کہ گلی گلی، محلے محلے''الہدیٰ' کی برانچز کھلی ہوئی ہیں، اور ہرفتم کی طالبہ خواہ ابھی اس کی تجوید ہی دُرست نہ ہوئی ہوآ گے پڑھا رہی ہے، اورلوگوں کومسائل میں بھی اُلجھایا جارہا ہے۔

گھر کے مردوں کا تعلق عمو ماً مسجد ہے ہے (جہاں نماز کا طریقہ فقدِ حنفی کے مطابق ہے )، گھر کی عورتیں مردوں ہے اُلجھتی ہیں کہ ہمیں مساجد کے مولویوں پر اعتماد نہیں۔

مطلوبه سوالات:

ا:- مٰدکورہ بالاتمام مسائل کی شرعی نقطۂ نظر سے وضاحت فر ماکرمشکور فر مائیں۔ ۲:-محتر مہ ڈاکٹر فرحت ہاشمی کے اس طریقۂ کار کی شرعی حیثیت، نیزمحتر مہ کی گلاسگو یو نیورسٹی سے پی ایچے ڈی کی شرعی حیثیت کیا ہے؟

س:-ان کے اس کورس میں شرکت کرنا، لوگوں کو اس کی دعوت دینا، اور ان سے تعاون کرنے کی شرعی نقطۂ نظر سے وضاحت فرماد بچئے، جزا کم اللّہ خیرُ ا اُحسن الجزاء۔

مستفتيه مسزسيما افتخار

One Year Diploma Holder from Al-Huda International Islamabad

جواب: - سوال میں جن نظریات کا ذکر کیا گیا ہے، خواہ وہ کی کے بھی نظریات ہوں، ان میں سے اکثر غلط ہیں، بعض واضح طور پر گراہانہ ہیں، مثلًا: اِجماع اُمت کو اہمیت نہ دینا، تقلید کوعلی الاطلاق شرک قرار دینا، جس کا مطلب ہیہ ہے کہ چودہ سوسال کی تاریخ میں اُمت مسلمہ کی اکثریت جو المئیہ مجتدین میں ہے کسی کی تقلید کرتی رہی ہے، وہ مشرک تھی، یا ہے کہنا کہ قضائے عمری فوت شدہ نمازوں کو قضا کرنے کی ضرورت نہیں، صرف توبہ کافی ہے۔ بعض نظریات جمہوراُمت کے خلاف ہیں، مثلًا: تین طلاقوں کو ایک قرار دینا۔ بعض بوعت ہیں، مثلًا: صلوٰ ۃ الشیح کی جماعت یا قیام اللیل کے لئے مثلًا: تین طلاقوں کو اہتمام کے ساتھ لوگوں کو زکالنا یا خواتین کو جماعت سے نماز پڑھنے کی ترغیب۔ بعض انتہائی گراہ کن ہیں، مثلًا: قرآن کریم کو صرف ترجے سے پڑھ کر پڑھنے والوں کو اجتہاد کی دعوت، یا اس بات پر لوگوں کو آمادہ کرنا کہ وہ جس نہ بب میں آسانی پائیں، اپنی خواہشات کے مطابق اسے اختیار کرلیں، یا لوگوں کو آمادہ کرنا کہ وہ جت قرار دینا۔ اور ان میں سے بعض نظریات فتنہ آگیز ہیں، مثلًا: علاء و فقہاء سے برطن کرنا، دینی تعلیم کے جو ادارے اسلامی علوم کی وسیع و عمیق تعلیم کا فریضہ انجام دے رہے ہیں ان کی برظن کرنا، دینی تعلیم کے جو ادارے اسلامی علوم کی وسیع و عمیق تعلیم کا فریضہ انجام دے رہے ہیں ان کی برظن کرنا، دینی تعلیم کے جو ادارے اسلامی علوم کی وسیع و عمیق تعلیم کا فریضہ انجام دے رہے ہیں ان کی

<sup>(</sup>۱) قضائے عمری سے متعلق حضرتِ والا داست برکاتہم کاتفصیلی فتویٰ آگے "کتاب الصلوٰۃ، باب قضاء الفوانت" میں ملاحظہ فر ما کیں۔ (محمہ زبیر عفی عنہ)

اہمیت ذہنوں سے کم کرکے مختصر کورس کوعلم دین کے لئے کافی سمجھنا، نیز جو مسائل کسی امامِ مجتبد نے قرآن و قرآن و حدیث سے اپنے گہرے علم کی بنیاد پرمستنبط کئے ہیں، ان کو باطل قرار دے کر اسے قرآن و حدیث کے خلاف قرار دینااور اس براصرار کرنا۔

جوشخصیت یا ادارہ مذکورہ بالانظریات رکھتا ہو، اوراس کی تعلیم و تبلیغ کرتا ہو، وہ نہ صرف یہ کہ بہت سے گراہانہ، گراہ کن یا فتنہ انگیز نظریات کا حامل ہے، بلکہ اس سے مسلمانوں کے درمیان افتراق و انتشار پیدا ہونے کا قوی اندیشہ ہے، اورا گر کوئی شخص سہولتوں کی لاپنچ میں اس قسم کی کوششوں سے دین کے قریب آئے گا بھی، تو مذکورہ بالا فاسد نظریات کے نتیج میں وہ گراہی کا شکار ہوگا، لہذا جو ادارہ یا شخصیت ان نظریات کی حامل اور مبلغ ہو، اور اپنے ڈروس میں اس قسم کی ذہن سازی کرتی ہو، اس کے شخصیت ان نظریات کی حامل اور مبلغ ہو، اور اپنے ڈروس میں اس قسم کی ذہن سازی کرتی ہو، اس کے درس میں شرکت کرنا اور اس کی دعوت دینا، ان نظریات کی تائید ہے جو کسی طرح جائز نہیں، خواہ اس کے پاس کسی قسم کی ڈگری ہو، اور گل سگو یو نیورسٹیوں میں مستشر قین نے اسلامی تحقیق کے نام پر اسلامی آخکام نہیں رکھتی، بلکہ غیر مسلم ممالک کی یو نیورسٹیوں میں مستشر قین نے اسلامی تحقیق کے نام پر اسلامی آخکام میں شکوک وشبہات پیدا کرنے اور دین کی تحریف کا ایک ساسلہ عرصۂ دراز سے شروع کیا ہوا ہے۔

ان غیر مسلم مستشرقین نے ، جنوبی ایمان تک کی توفیق نہیں ہوئی ، اس قتم کے اکثر ادارے در حقیقت اسلام میں تحریف کرنے والے افراد تیار کرنے کے لئے قائم کئے ہیں ، اور ان کے نصاب و نظام کواس انداز سے مرتب کیا ہے کہ اس کے تحت تعلیم حاصل کرنے والے - اللّ ، اشاء اللہ - اکثر و بیشتر دجل و فریب کا شکار ہوکر عالم اسلام میں فتنے ہر پاکرتے ہیں ۔ لہٰذا گلاسگو یو نیورٹی سے اسلامی علوم کی کوئی و گری نہ صرف ہے کہ کسی شخص کے متند عالم ہونے کی کوئی دلیل نہیں ، بلکہ اس سے اس کے دینی فہم کے بارے میں شکوک بیدا ہونا بھی بے جانہیں ۔

دُوسری طرف بعض اللہ کے بندے ایسے بھی ہیں جنھوں نے ان یو نیورسٹیوں سے ڈگریاں حاصل کیس، اورعقائدِ فاسدہ کے زہر سے محفوظ رہے، اگر چہان کی تعداد کم ہے، لہذا بید ڈگری نہ کسی کے متند عالم ہونے کی علامت ہے، اور نہ محض اس ڈگری کی وجہ سے کسی کومطعون کیا جاسکتا ہے، بشرطیکہ اس کے عقائد واعمال دُرست ہوں۔

مذکورہ بالا جواب ان نظریات پرمبنی ہے جو سائلہ نے اپنے استفتاء میں ذکر کئے ہیں ، اب کون شخص ان نظریات کا کس حد تک قائل ہے؟ اس کی ذمہ داری جواب د ہندہ پرنہیں ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم ا۲۲،۶۲۲ ھ (فتوی نمبر ۱۸۲۱)

#### بریلوی فرقے کا تعارف اور حکم (عربی فتویٰ)

السؤال:-

الحمد لله رب العالمين، والصلوة السلام على رسول الله واله وصحبه أجمعين. شيخي الكريم العلامة محمد تقى العثماني حفظه الله

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

كل عام وأنتم بخير، وتقبل الله منكم الطاعات، وأعاد الله هذا العيد عليكم وعلينا وعلى المسلمين باليمن والبركات. أرجو أن تكون وأسرتك وجميع أحبابك في خير وعافية، كما أرجو المعذرة في تأخر المراسلة، فقد انشغلت بالدراسة وأمور الأسرة والله المستعان.

أرسلت اليك رسالة وبطاقة معايدة في عيد الفطر، فهل وصلاك؟

فه مت اشارتك وأرجو التوفيق، وهو شرف أن أقوم بترجمة كتاب لك، لكننى مشغول بالاعداد للدكتوراه في حقوق التأليف، ومن أهم مراجعي كتابك (قضايا فقهية معاصرة) وسأقوم ان شاء الله بترجمة بعض كلامك، وأرسل اليك ما ترجمته في حينه.

ما يقول الشيخ أيده الله في الطريقة البريلوية، اذ لا توجد هذه الطريقة في بلادنا، ولم أجد كتابا بالعربية يتحدث عنها سوى كتاب لأحد علماء نجد، وقد رأيته غير منصف مع غير البريلوية، فلم أثق في حكمه أو نقله، فالرجاء بيان حالهم، فالناس بين محب غال أو مبغض قال، والله الهادى للصواب. والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته

محمد على محمد احداش

#### الجواب:-

الى فضيلة الأخ الكريم العلامة محمد على محمد احداش، حفظه الله تعالى ورعاه السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، وبعد:

فقد تسلمت بسرور رسالتك الكريمة، ودعوت لك بالتوفيق والنجاح، وأن وفقك الله تعالى لاتمام عملك كما يحبه ويرضاه، وقد سألتنى عن أمرين: -(!) الأوّل: بالنسبة للطريقة البريلوية وان هؤلاء يتميزون عن جمهور المسلمين في

<sup>(</sup>١) والسؤال الثاني يتعلق بعقد الاجارة، وسيجئ في بابه ان شاء الله. (محمد زبير)

بعض العقائد والأعمال المبتدعة، فمن عقائدهم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم عالم للغيب، ومطلع على جميع ما كان وما يكون، وأن روحه الشريفة متصرفة في الناس بالنفع والضرر، وأن امامهم الشيخ أحمد رضا خان البريلوى نشر فتوى التكفير ضد علماء ديوبند، حتى قال: من لم يكفرهم فهو كافر. وذلك لأنهم نقدوا هذه العقائد، وقالوا: ان علم الغيب صفة الله سبحانه وتعالى يطلع رسله على ما يشاء صفة الله سبحانه وتعالى يطلع رسله على ما يشاء من أنباء الغيب. ومن أعمالهم المبتدعة أنهم يحتفلون بأعياد لم تثبت من القران والسنة، ومع ذلك يعتقدونها مستحبة، بل قد يعاملونها معاملة الواجبات من النكير الشديد على من لا يشاركهم فيها، وكذلك اخترعوا تقاليد عند موت أحد، مثل أن يقوم أهل الميت بدعوة الناس في اليوم الثالث والعاشر والأربعين بعد وفاة مورثهم، وأن يصنع لهم طعاما ومن لم يفعل ذلك، فانه يلام أشد الملامة، وما الى ذلك من البدعات الكثيرة.

والحديث عن هذه الطريقة يطول، وللكن ما ذكرته هو تصور جملي عن عقائدهم وأعمالهم، ويوجد فيهم من يفوط فيها ويلغو ويتعصب، ومن هو معتدل بالنسبة للأخرين.

والله سبحانه أعلم

محمد تقى العثماني عفى عنه ١٤٢٦/١/٥هـ

#### غلام احمد پرویز کے پیروکار کا حکم ا

سوال: - استفتاء از علائے شریعت محمدی صلی اللہ علیہ وسلم اس مسئلے میں کہ مشہور منکر حدیث غلام احمد پرویز جس کو جمہور علائے اُمت نے کا فرقر ار دیا ہے، اس کا ایک پیروکار، ہم عقیدہ، ہم مسلک بلکہ مسلک پرویز کا مبلغ مرگیا ہے، جبکہ جمہور علائے اُمت نے پرویز کے متبعین کو بھی خارج از اسلام قرار دیا ہے۔ اس پرویز کی پراہلِ سنت والجماعت مسلمانوں کے ایک پیش امام نے نماز جنازہ پڑھائی، امام نہ خلام احمد پرویز کا کیا تھم ہے؟ اور کس بناء پر اس پر کفر کا فتو کی لگایا گیا ہے؟ اور کس بناء پر اس پر کفر کا فتو کی لگایا گیا ہے؟ اور کی اس امام کی اقتداء دُرست ہے؟

جواب: - غلام احمد پرویز پر کفر کا فتو کی ان کے عقائد ونظریات کی بنیاد پر لگایا گیا ہے، لہذا جو شخص ان کے عقائد ونظریات سے متفق ہو، وہ بھی انہی کے حکم میں ہے۔ اور کا فرہونے کی بناء پر اس

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے رسالہ 'علائے أمت كامتفقہ فتوى پرویز كافر ہے' ملاحظہ فرمائیں۔

پر نماز جنازہ پڑھنا جائز نہیں، اگر کسی امام صاحب نے غلط فہمی یا ناوا تفیت کی وجہ سے اس کی نماز جنازہ یڑھائی ہے تو انہیں جائے کہ وہ اِستغفار کریں۔ایسی صورت میں وُ وسرے مسلمان اپنی عام نمازوں میں ان کی اقتداء کر سکتے ہیں۔لیکن اگر وہ میت کو پرویزی تشلیم کرنے کے باوجود اس عمل کی صحت پر اصرار فقظ والله سبحانه اعلم کرتے ہیں تو ان کے پیچھے نماز پڑھنا دُرست نہیں۔ احقر محمرتقي عثماني عفي عنه الجواب صحيح محمد عاشق الهي عفي عنه

DITAZ/17/5. (فتوى نمبر ١٨/١٣٦٣ الف)

فكرِ ولى اللَّهِي تحريك كاحكم

بعد از سلام عرض ہے کہ ہم خیریت سے ہیں، اور خداوند کریم سے آپ کی خیریت نیک مطلوب حاہتے ہیں۔

بعد از سلام عرض ہے کہ میں نے ایک عرض نامہ پہلے بھی بھیجا ہے،لیکن اس خط کا جواب ابھی تک نہیں ملاء عرض یہ ہے کہ ہم تنظیم فکر ولی اللّہی کے بارے میں یو چھنا چاہتے ہیں کہ اس فتویٰ کی حقیقت کیا ہے جواس خط کے نیچے ہے، اور ہم نے مولا ناشخ الحدیث معزالحق کوعریضہ لکھا، انہوں نے یہ باتیں ہمیں لکھ کر دی ہیں۔ ہم نے یہاں کے مفتی رشید احمد صاحب کو کہا، انہوں نے کہا کہ علائے کرام مشاورت عظمیٰ اور مفتیان صاحبان کے مشورے کے بعد بتائیں گے۔ یہ اِدِ چھنا جاہتے ہیں کہ چونکہ اس تنظیم کا گڑھ ہمارے نوشہرہ میں مسجد درزیاں ہے اور اس کا امام بھی یہاں مقرّر ہوگیا ہے، ہمیں بتائیں کہ ان کے پیچھے نماز ہوتی ہے یانہیں؟ اور یہ کیسے لوگ ہیں؟ اور ان سے کیسا برتاؤ کرنا جا ہے؟

اہل مسجد درزیاں

مزاج گرامی!

السلام عليكم ورحمة اللدوبركاته

عرض میہ ہے کہ گزشتہ زمانے میں ہمارے مدرسے میں ایک عالم مسمیٰ مولوی خالدمحمود، بواپنے ہے کو تنظیم فکرِ ولی اللّٰہی کی طرف منسوب کرتا ہے، شاہ ولی اللّٰہٌ کا تر جمان بتلا تا ہے،حسبِ ذیل نوعیت کی باتیں کرتا رہتا ہے:-

ا: - مقصودِ اصلی قیامِ خلافت ہے، جب تک خلافت کا قیام نہ ہواس وقت تک ایمان ، اعمال ، عبادات سب کچھ برکار ہیں ۔

٢: - مقصودِ اصلی إنتاع رسالت میں مقصدِ بعثت خصوصاً "هُو الَّذِی اَرُسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدی وَدِیْنِ الْحَدِی اَرُسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدی وَدِیْنِ الْحَدِیِّ لِیُظْهِرَهُ عَلَی الدِیْنِ کُلِهِ وَلَوُ کَرِهَ الْمُشُرِکُونَ "کے بموجب سپر پاورز کے خاتے کو سمجھنا ہے۔ باقی انفرادی عادات واطوار، وضع قطع ،نشست و برخاست میں اِنتاع رسالت بے کار ہے ، اس کا چندال فائدہ نہیں۔

س:- اعمال، نماز، روزہ، حج، زکوۃ ہے مقصود ہمہ جہتی تربیت فرد و معاشرہ ہے، کیکن زیادہ زور اجتماعی، سیاسی اور حکومتی ذمہ داریوں کو سنجا لنے کی تربیت پر ہے۔ اگر ان اعمال کا صرف رُوحانی حلقۂ اثر تسلیم کیا جائے تو باقی فداہب کی عبادات سے اسلامی عبادات کا تفوق کیسے ثابت کیا جائے؟ کیونکہ رُوحانی اثرات تو بوگ (Mysticism) اور تصوف و إحسان وسلوک کے ایک جیسے ہیں۔

ہم: - جزاء وسزا کا میضور صرف متوسط اذہان کے لئے قابلِ قبول ہے، اعلیٰ اذہان کے لئے قابلِ فہم اور لائقِ قبول نہیں۔

۵: - قرآن،مولویوں کے سلوک کے نتیج میں بازیچۂ اطفال بن گیا ہے، ما سوائے تعلیم الفاظ ومعانی، آگے کوئی تعلیم ونزبیت نہیں، ذہن سازی نہیں۔ جب نظام قرآنی نہ ہوتو صرف الفاظ کے رشخ کا کیا فائدہ؟ چنانچہ حفظ قرآن ضیاع وقت ہے۔

۲: - علمائے عصر چونکہ عصر حاضر کے تفاضوں سے ناواقف ہیں، لہٰذا بقول امام محد (من لم یعوف احدوال زمان، فھو جاھل) جاہل ہیں۔ مدارس کے اندرتو ان کا حاقۂ اثر وارادت بڑا وسیع ہے، لیکن مدرسہ سے باہر بینک کے چوکیدار اور بس کے ایک معمولی سے ڈرائیور پر بھی ان کا بس نہیں چاتا۔ چنانچہ ان علماء کا معاشرے میں کوئی قابلِ قدر کردار نہیں، بی علماء معاشرے کا عضومعطل ہیں۔

2:- جنت کا عام ومعروف تصوّر کم فنجی کا نتیجہ ہے، اصل میں جنت وُنیا کامستقبل ہے، وُنیا کا اس کی اس ہے۔ جنت کا عام ومعروف تصوّر کم فنجی کا نتیج کمزور ہووہ پودا طاقت ورنہیں بن سکتا، جو دُنیا میں وُ کھ دَرد، اس کی اساس ہے۔ چنانچے جس پودے کا نتیج کمزور ہووہ تودا طاقت ورنہیں بن سکتا، جو دُنیا میں وُ کھ دَرد، تکالیف ومصائب اورغر بت وکسمپری میں گھرا ہوا ہووہ آخرت میں کا میاب وخوشحال کیسے کہلاسکتا ہے؟ تکالیف ومصائب اورغر بت سے متعلق عام احادیث محض خوش فنجی ہیں، جب بندہ بچھ نہ کر سکے تو پھر لازما اسے

جنت کا انتظار کرنا ہی پڑے گا۔'' کا فرکو ملے حور وقصور اور مؤمن کو فقط وعد ہ حور'۔

9: - امام مہدی کا تصوّر وعقیدہ بھی محض مردہ قوموں کا تخیل ہے۔

١٠: - يأجوج و مأجوج چيني اور رُوي عوام بين، ان سے متعلق معروف تصوَر گھيک نہيں -

اا: - داڑھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک بشری عادت ہی تو تھی ، اتن اہمیت کیوں دی جاتی ہے؟

۱۲: - علمائے عصر کی پاکستانی شنظیمیں امر کی مفادات کے تحفظ کے لئے استعال ہور ہی ہیں۔

۱۲: - علمائے عصر کی پاکستانی شنظیمیں امر کی مفادات کے تحفظ کے لئے استعال ہور ہی ہیں اور

۱۲: - تبلیغی جماعت کی محنت کے نتیج میں جو اسلام دُنیا میں آئے گا ، اس پر چھاپ امر کی اور

یور پی ہوگی ، اور یوں مغربی دُنیا اس کا سہارا لے کر اپنے معاشی ، سیاسی ، سامرا جی اہداف حاصل کرے گی۔

ہور پی ہوگی ، اور یوں مغربی دُنیا اس کا سہارا لے کر اپنے معاشی ، سیاسی ، سامرا جی اہداف حاصل کرے گی۔

ہور تی ہوگی ، اور یوں مغربی دُنیا اس کا سہارا ہے کر اپنے معاشی ، سیاسی ، سامرا جی امداد کا پُر فریب اور

ہوش کن جھانسہ دے کر اسلام کو اپنے مفادات کے لئے استعال کیا ہے۔

10: - موجودہ اسلامی تصوّر امریکی خواہش کے زیرِ اثر پنپ چکا ہے، حالانکہ اگر مسلمان رُوس کا ساتھ دیتے تو رُوس ان کے لئے نسبتاً زیادہ دور رہتا، لیکن مسلمان ہمیشہ جذباتی رہا،مسلم جماعتوں کا جھکاؤ امریکہ کی جانب ہی رہا۔

۱۱: - نفذریکا موجودہ اور معروف تصور بھی غلط ہے، حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اسے پُرانی و سابقہ حالت پر رکھے جھوڑا، کیونکہ ابتدائی اسلامیوں (صحابہؓ) میں اسے سبجھنے کی استعداد نہ تھی، لہذا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس مسئلے کو نہ چھیڑ کرعمل کی طاقت کی بناء پر انقلاب کی راہیں ہموار کیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس مسئلے کو نہ چھیڑ کرعمل کی طاقت کی بناء پر انقلاب کی راہیں ہموار کیں۔ کا: - تھانوی لائن کے علماء ہمیشہ حکومتی خواہشات کے لئے استعمال ہوتے رہے، نینجماً انہیں سرکار کی جانب سے نوازا جاتا رہا، اور مدنی لائن کے علماء کوا پی حریت پسند جذبات کی بناء پر ہمیشہ قید و بند کی صعوبتیں برداشت کرنی بڑیں۔

۱۸:-"أمُوالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمُ قِيامًا" (الآية) اور "من الدُنوب ذنوب لا يكفرها الا الهم في المعيشة" (الحديث) جيها استدلالات سه عموماً به باوركرايا جاتا هم كه جب تك معاش مساوات نه مومعاشر كى اصلاح نبين موسكتى قبض وبسط كى تشريح بهى مختلف انداز سه كرتا هم مساوات نه مومعاشر كى اصلاح نبين موسكتى موسكتى مواز هم اليك مدتك جواز هم اليكن انقلاب كى رابين مهمواركرتے وقت ذاتى ملكيت ثابت نبيس موسكتى ، كيونكه ابتداءً حضرت عثمان اور عبدالرحمٰن بن عوف كا مال واسباب ابنى ذات سه زياده راوانقلاب مين خرج مونا رہا۔

۲۰: - خمینی انقلاب أمت مسلمه کے لئے خوش آئند ہے۔

ات: - طالبانِ افغانستان سادہ لوح لوگ ہیں، یہ حکومتی مزاج سے ناواقف ہیں، حکومت چلانا ان کے بس کی بات نہیں۔ مسائلِ حاضرہ اور موجودہ تعلیم سے یہ ناواقف ہیں۔ فرمایئے ان عقائد کی حامل'' تحریک ِفکرِ ولی اللّٰہی'' کا کیا حکم ہے؟

جواب: - فكر ولى اللّبي محض ايك دهوكا ہے، عام طور ہے بيلوگ حضرت شاہ صاحب م

نام کی آڑ میں اشترا کی نظریات کا پر چار کررہے ہیں۔ ۱۸۱۹/۱۹۱۵ھ (فتری نمبر ۳۱۹/۲۵)

# ''گروپ آف لبرل مسلمزتحریک'' کے قیام پر حضرت ِ والا دامتِ برکاتہم کی رائے

سوال: - السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

دُعائے صحت، درازی عمر اور بلندی ایمان کے ساتھ جناب والا کی خدمتِ عالیہ میں مؤد بانہ عرض ہے کہ قیامِ وطنِ عزیز کے مقاصد کی تعمیل باون سالوں میں بھی نہ ہونے کا اصل سبب ہماری تعلیماتِ قرآنِ کر پی سے عدم تو جہی، غفلت اور کوتا ہی ہے۔ اگر چہ ہر سابق حکومت نے اسلام کے نام پر قوم کو فریب دیا، کیکن قرآنی تعلیمات سے ناآشنائی اور عدم تو جہی ہمارے ندہبی راہنماؤں کی کوتا ہی اور غفلت بھی ہے۔ خفلت بھی ہے، جو بنیادی حقیقت ہے، یہی ہماری باہمی نفرتوں اور اختلافات کا اصل سبب بھی ہے۔ المحدللہ نوجوان نسل میں پیار اور اُنسیت اُجاگر کرنے، نفرتوں کو مٹانے، نیز وحدتِ اسلامی کے نیک مقاصد کی تعمیل کے لئے ''گروپ آف لبرل مسلمز'' کا قیام وجود میں آیا ہے۔

ہمارا مقصد سوائے اصلاح کے پیچے نہیں، ایک معتدل معاشرہ اور اُخوتِ اسلامی کو اُجا گرکرنے اور فہم قرآنِ کریم نوجوان نسل خاص کر حفاظ مسلمان بنات اور شبان کو معانی قرآنِ کریم سیھنے کی دعوت اور اس پڑمل کی ترغیب ہمارا مقصد ہے، کیونکہ ذہنی انقلاب اور اسلامی تعلیمات ہے آگاہی کے بغیر نفاذِ اسلام کی عملی صورت نظر نہیں آتی۔مشن کی کامیا بی کے لئے دُعا کی درخواست ہے۔عقیدت و احترام کے ساتھ اِجواب کا انتظار رہے گا۔

جواب: - جس مقصد کے لئے آپ نے بیٹظیم قائم کی ہے، وہ بڑا مبارک ہے، اللہ تعالیٰ آپ کواپنی رضا کے مطابق ملک وملت کی خدمت کی تو فیق عطا فرمائیں، آمین۔

البتہ ایک گزارش میہ ہے کہ آپ نے اپنے نام میں ''لبرل' (Liberal) کا جو اضافہ کیا ہے،
اس کے بارے میں میہ طے کرلینا چاہئے کہ اس کا کیا عصد ہے؟ اور کن لوگوں کو اس لفظ کے ذریعہ
اس کے بارے میں میہ طے کرلینا چاہئے کہ اس کا کیا عصد ہے؟ اور کن لوگوں کو اس لفظ کے ذریعہ
اس کے بارے میں میں میں مقصود ہے، اس سوال کا صحیح جواب متعین کرنے سے پہلے یورپ کے لبرلزم کی تحریک وجود میں آنے کے کیا اسباب سے کیا وہ اسباب
تاریخ کا مطالب بھی مفید ہوگا کہ اس لبرلزم کی تحریک وجود میں آنے کے کیا اسباب سے کیا وہ اسباب ہارہ کیا ہوں بیں؟

اُمید ہے کہ ان سوالات پرمعروضی مطالعے کے ذریعیہ غور وفکر فرمائیں گے۔ والسلام احقر محمد تقی عثمانی عفی عنہ از طیارہ براہ لا ہور مراابر ۴۲۰ساھ (فتوی نمبر ۴۲۰۰/۲۹)

> (یہ جواب طیارے سے لکھ رہا ہوں ، اس لئے الگ کاغذیر نہیں لکھ سکا، معذرت خواہ ہوں) روافض کوعلی الاطلاق کا فرنہ قرار دینے کی وجہ

سوال: - مسئلہ یہ ہے کہ ''بینات' والوں نے دونمبر روافض کے بارے میں شائع کئے ہیں،
ٹائٹل پرلکھا ہے کہ ''علاء کا متفقہ فیصلہ یعنی شیعہ کافر ہے'۔ اس میں ہند و پاک کے بڑے بڑے علاء
کے دستخط موجود ہیں۔ آپ کے دستخط نظر سے نہیں گزرے، اور ہمارے ایک دوست کا کہنا یہ ہے کہ
مولانا محمد رفیع صاحب کوشیعہ روافض کی تکفیر کے بارے میں تردّد ہے۔ برائے مہر بانی آپ اپنی رائے
کا اظہار فرما ئیں کہ کیا واقع ایسا ہے کہ آپ شیعوں کو کافر نہیں سمجھتے ؟
فقط والسلام

احقر حافظ مشتاق احمد

جواب: - جوشیعہ کفریہ عقائدر کتے ہوں، مثلاً قرآن کریم میں تحریف کے قائل ہوں یا بیہ عقیدہ رکھتے ہوں کہ حضرت جریل علیہ السلام ہے وجی لانے میں غلطی ہوئی، یا حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا پر تہمت لگاتے ہوں، ان کے کفر میں کوئی شبہیں۔ لیکن یہ بات کہ تمام شیعہ یہ یا اس قتم کے کفر انہ عقائدر کتے ہیں، تحقیق ہے تابت نہیں ہوئی۔ اور کئی شیعہ یہ کتے ہیں کہ الکافی یا اُصول الکافی وغیرہ میں جتنی با تیں لکھی ہیں، ہم ان سب کو دُرست نہیں سجھتے۔ دُوسری طرف کسی کو کا فرقرار دینا چونکہ نہایت سکین معاملہ ہے، اس لئے اس میں بے حداحتیاط ضروری ہے۔ اگر بالفرض کوئی تقیہ بھی کرے تو وہ اپنے باطنی عقائد کی وجہ سے عنداللہ کا فر ہوگا، لیکن فتوئی اس کے ظاہری اقوال پر ہی دیا جائے گا۔ اس لئے چودہ سوسال میں علائے اہل سنت کی اکثریت شیعوں کوعلی الاطلاق کا فر کہنے کے بجائے یہ کہی آئی ہے کہ جوشیعہ ایسے کا فرانہ عقائدر کھے، کا فر ہے۔ اور یہی طریقہ بیشتر اکابر علائے دیوبند کا رہا ہے، اور چونکہ جمہور علاء کے اس طریقے میں کوئی تبدیلی لانے کے لئے کافی دلائل محقق نہیں ہوئے، اس لئے دارالعلوم کرا چی، حضرت مفتی اعظم مولانا مفتی محمد شفیع صاحب قدس سرہ کے وقت ہے اکابر کے ای طریقے کے مطابق فتوئی ویتا آیا ہے کہ جوشیعہ ان کا فرانہ عقائد کو قواہ اس کے عقائد کیے بھی ہوں، کا فراز دینے سے جمہور علائے اُم مت کے مطابق طریقے کے مطابق فتوئی ویتا آیا ہے کہ جوشیعہ ان کا فرانہ عقائد کا قائل ہو، وہ کا فر ہے، مگر علی الاطلاق ہر شیعہ کوخواہ اس کے عقائد کیے بھی ہوں، کا فرقرار دینے سے جمہور علائے اُم مت کے مسلک کے مطابق

احتیاط کی ہے۔لیکن اس کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ شیعوں کی گمراہی میں کوئی شبہ ہے،جن شیعوں کو کا فرقرار دینے سے احتیاط کی گئی ہے، بلا شبہ وہ بھی سخت صلالت اور گمراہی میں ہیں۔اللہ تعالیٰ ان گمراہیوں سے ہرمسلمان کی حفاظت فرمائیں، آمین۔

211/1/11

#### سرسیّداحدخان کےنظریات اور تبلیغی جماعت کے بارے میں حکم

سوال: - زید اکثر دوستوں یا عام مجالس میں سرسیّد کی تعریف کرتا ہے، اور یہ کہتا ہے کہ سرسیّد نے قوم کو بیدار کیا، مسلمانوں کو آزادی ان کی تعلیمات ہی کی بناء پر ہوئی۔ بکر کہتا ہے کہ شعور اور بیداری مسلمانوں کو قرآن و سنتِ نبوی ہی ہے ہوسکتی ہے، اور آزادی کی خالص وجہ علمائے حق کی قربانیاں ہیں۔ نیز بکر یہ بھی کہتا ہے کہ سرسیّد نے فرشتوں اور جنات کے وجود کا انکار کیا ہے، اور یہ فعل صریح کفر ہے، سرسیّد کے بجائے علمائے حق کی جتنی تعریف کی جائے کم ہے۔

مسلمانوں کا زوال اور پستی انگریزی تعلیم سے محروم رہنا ہے، وہ یہ بھی کہتا ہے۔ مگر بکر اس کا قائل نہیں، زوال کی وجہ حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات پڑمل نہ کرنا ہے۔

نیز زیرتبلیغی جماعت کونہایت ست کہتا ہے، اور کہتا ہے کہ ان کا طریقہ سنت کے خلاف ہے، جبکہ بکر کہتا ہے کہ تبلیغی جماعت صحیح راستے پر گامزن ہے، ان کا ہر قول وفعل حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقوں کے مطابق ہے، یہی وجہ ہے کہ کثرت سے غیر مسلم مشرف جا سلام ہوئے ہیں۔ نیز زید ظاہری شکل وصورت کا بھی بالکل قائل نہیں، مسلم داڑھی اور لباس وغیرہ فراڈ ہے، لازمی نہیں۔ آپ ہم کثیر یا کتا نیول کی رہنمائی فرمائیں۔

جواب: - بکر کی باتیں دُرست ہیں، سرسیّد احمد خان صاحب کے دینی نظریات جو انہوں نے اپنی تفسیر میں بیان کئے ہیں، انتہائی گمراہانہ ہیں، اور تبلیغی جماعت ماشاء اللہ اچھی دینی خدمت انجام دے رہی ہے۔ اس کے افراد کے کسی عمل یا کام پر تنقید کی جاسمتی ہے، لیکن بحثیت مجموعی جماعت کو بُرا بھلا کہنا بہت بُرا کام ہے۔

واللہ سبحانہ اعلم واللہ ہیں۔ اس کے افراد کے کسی عمل میں کام پر تنقید کی جاسمی کے اللہ سبحانہ اعلم میں کہنا بہت بُرا کام ہے۔

(فتوی نمبر ۳۲/۱۹۳۷ ج)

<sup>(</sup>۱) سرسیداوران کے نظریات ہے متعلق تفصیلی تھم کے لئے امدادالفتاویٰ ج:۲ ص:۱۶۱ تا ۱۸۵ ملاحظہ فرمائیں۔ (۲) تبلیغی جماعت ہے متعلق حضرت والا دامت برکاتہم کاتفصیلی فتویٰ ای جلد کی ''فصل فبی الدعو ہ و التبلیغ'' میں ملاحظہ فرمائیں۔ (محمد زبیر عفی عنہ)

# ر کتاب السنة و البدعة به البدعة به البدعة به البدعة بدعت مسائل كابيان)

www.ahlehad.org

فرض نماز کے بعد "إِنَّ اللهَ وَ مَلْئِكَتَهُ يُصَلُّوُنَ عَلَى النَّبِيّ" برِ هنا سوال: - اگرفرض نماز کے بعد "إِنَّ اللهَ وَمَلْئِكَتَهُ ... الخ" والى آيت پر هے تو شريعت میں کیا حکم ہے؟ اور کیا بدعت، حسنہ بھی ہوسکتی ہے؟

جواب: - آج کل جس طرح اس آیت کو پڑھنے کا التزام کیا جاتا ہے کہ اس کے تارک پر الیی نکیر کی جاتی ہے جیسے فرائض کے تارک پر کی جاتی ہے، تو یہ بدعت ِسیئہ ہے، اور'' بدعت'' اصطلاحی معنول میں صرف سیئه ہی ہوتی ہے، حہ بنہیں ہوتی ،لقولہ علیہ السلام: "کل بدعة ضلالة" \_ (( والتدسبحا نبداعكم

01417/10 (فتوی نمبر ۲۸/۲۵۴ پ)

سوال: - اگر کسی نے کچھ پکا کر نیاز فاتحہ دیا تو کیا جب تک نیاز فاتحہ نہ دیا جائے ،تقسیم کرنا

جواب: - نیاز فاتحه کا مروّجه طریقه ہی شریعت کی رُو ہے دُرست نہیں ہے۔ ہاں! اگر کسی بزرگ کی رُوح کوابصالِ تُواب کرنا ہے تو کھانا پکا کرکسی کوصدقہ کردیا جائے ، اور بید دُعا کر لی جائے کہ الله تعالیٰ اس صدقے کا ثواب فلال کو پہنچادے، یہ جائز ہے، اور اس نیت سے کرنے کے لئے نیاز فاتحہ کی ضرورت نہیں ہے۔

(١) رواه أحمد وأبو داؤد والترمذي وابن ماجة، راجع الى مشكوة المصابيح باب الاعتصام بالكتاب والسُّنة ج: ا ص: ٣٠ (طبع قديمي كتب خانه) وفي مرعاة المفاتيح لابي الحسن المبار كفوري الهندي ج: ١ ص: ٢٦٣ (طبع بنارس هند) والمراد بالبدعة ما أحدث في الدين ما لا أصل له في الشريعة يدل عليه واما ما كان له أصل من الشرع يدل عليه فليس بمدعة شرخًا وان كان بدعة لغة واما ما وقع في كلام السلف من استحسان بعض البدع فانما ذلك في البدع اللغوية لا الشرعية .... فالبدع الشرعية كلها مذمومة لأنها موجبة للضلال رالغواية. وفي التعليق الصبيح على مشكوة المصابيح للشيخ محمد ادريس الكاندهلوي ج: ١ ص: ٨٨ (طبع دار احياء التراث العربي بيروت) فالبدعة في عرف الشيرع مذمومة بخلاف اللغة فان كل شئ أحدث على غير مثال يسمّى بدعة سواء كان محمودًا أو مذمومًا ... النع. نيز و يكفئ فتاوى رشيديه ص: ١٣٧ (طبع اداره اسلاميات) - (محدز بيرحن نواز)

#### کسی بزرگ کے مزاریراجماعی قرآن خوانی کرنا

سوال: - کسی بزرگ کے مزار شریف پراجماعی حیثیت سے بہنیتِ ایصالِ ثواب قر آن خوانی کی جاسکتی ہے یانہیں؟

جواب: - ایصالِ ثواب جائز ہے اور وہ ہر جگہ، ہر وقت ہوسکتا ہے، مگر کسی کی قبر پر اجتاعی طور سے قرآن خوانی کرکے ایصالِ ثواب کرنے کا صحابہ کرامؓ سے کوئی ثبوت نہیں ہے، لہذا اس طریقے سے اجتناب بہتر ہے۔

احتناب بہتر ہے۔

الجواب صحیح

احقر محمر تقی عثمانی عفی عنہ الجواب صحیح

01511/1/1

بنده محدشفيع عفااللهءنه

ختم قرآن کے موقع برمسجد میں چراغال کرنا اور مٹھائی تقسیم کرنا سوال: - ماہِ رمضان میں ختم قرآن پرمسجد کوسجانا، روشنی کرنا اور قراءت کا مقابلہ وغیرہ کرنے کے بعد مٹھائی تقسیم کرنا جائز ہے یا ناجائز؟

جواب: - مسجد میں چراغاں کرنا إسراف ہے، اور کسی حال جائز نہیں، قراءت کا مقابلہ اگر بچوں میں قرآنِ کریم کی ترغیب کی غرض سے ہوتو اس کی گنجائش ہے، لیکن آج کل اس طرح نام ونمود اور تفاخر کی غرض سے جو مقابلے منعقد کئے جاتے ہیں، ان سے احتراز لازم ہے۔ جہاں تک مٹھائی تقسیم کرنے کا تعلق ہے، اس کا مسئلہ یہ ہے کہ مسجد کی رقم سے مٹھائی تقسیم کرنا جائز نہیں، ہاں! اگر کوئی شخص اپنی خوشی سے مٹھائی تقسیم کرے اور اسے مسئون اور لازم بھی نہ سمجھے تو اس کی گنجائش ہے۔ شخص اپنی خوشی سے مٹھائی تقسیم کرے اور اسے مسئون اور لازم بھی نہ سمجھے تو اس کی گنجائش ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم

۲۵/اارا۱۹۰۰ھ (فتوی نمبر ۳۲/۱۲۰۰ ج)

#### مفرکر کے بزرگ کے مزار کی زیارت کرنا

سوال: - زید بھی بھاراتی نؤے میل سفر کر کے کسی بزرگ کی قبر پر چلا جاتا ہے، خیال میہ ہوتا ہے کہ اس مقام پراللہ تعالیٰ دُعا قبول فرماتے ہیں، اس مقبرے پربعض مشر کانہ افعال بھی کئے جاتے

(۱) وقال العلامة الشاطبي في الاعتصام ج: ۲ ص: ۲۷۳ (طبع دار المعرفة بيروت) ان النار ليس ايقادها في المساجد من شأن السلف الصالح و لا كانت مما تزين بها المساجد ألبتة، ثم أحدث التزين بها حتى صارت من جملة ما يعظم به رمضان واعتقد العامة هذا، ... وبعد اسطر ... ومثله ايقاد الشمع بعرفة ليلة الثامن ذكر النووي انها من البدع القبيحة وانها ضلالة فاحشة جمع فيها أنواع من القبائح، منها اضاعة المال في غير وجهه، ومنها اظهار شعائر المجوس القبائح، منها اضاعة الأمور، وذكر أيضًا في قبائح سواها. (مرتبعثي عنه) ... وقد ذكر الطرطوسي في ايقاد المساجد في رمضان بعض هذه الأمور، وذكر أيضًا في قبائح سواها. (مرتبعثي عنه)

ہیں، کیا اس طرح جانا جائز ہے؟

جواب: - اگرزیدشرک و بدعات کے مسائل ہے اچھی طرح واقف ہو، اور اسے اعتماد ہو کہ وہاں شرک و بدعات میں مبتلانہیں ہوگا، تو اس کے لئے جانا جائز ہوگا ورنہ ہیں۔

قال ابن حجر في فتاويه: ولا تترك (أى الزيارة) لما يحصل عندها من منكرات ومفاسد .... لأن القربات لا تترك لمثل ذلك بل على الانسان فعلها وانكار البدع بل وازالتها ان أمكن. اهـ. (شامي ج: اص: ٨٣٣)-

#### فرض نماز اورعیدین کے بعد مصافحہ ومعانقہ کا حکم

سوال: -عموماً عیدین (عیدالفطر وعیدالفخی) کی نماز کے بعد نمازی معجد کے اندر ہی خطبے اور دُعا کے بعد ایک دُور کے کوعید مبار کباد کہتے ہوئے مصافحہ اور معانقہ کرتے ہیں۔ کچھ لوگ اس کو ضروری سجھتے ہیں، کچھ رسم پوری کرنے کی غرض ہے، اور کچھ سنت کی غرض ہے مصافحہ اور معانقہ کرتے ہیں۔ نمازیوں میں کچھ حضرات بزرگ ہوتے ہیں، ان کے متعلق الله والا ہونے کا حسن ظن لوگ رکھتے ہیں کہ ان کے ساتھ ایسا کرنے سے فیض حاصل ہوگا اور نیکیوں پر مدد ملے گی، وہ نہ اس کو رسم سمجھ کر میں اور نہ ضروری سمجھ کر بلکہ نیک لوگوں کی عقیدت سے معانقہ کرتے ہیں، آیا یہ فعل سنت ِ رسول صلی اللہ علیہ وسلم ، آثار صحابہ یا فتاوی ائمہ اربعہ سے ثابت ہے یا نہیں؟

جواب: - دومسلمانوں کی ملاقات کے وقت مصافحہ مسنون ہے، نیز کوئی شخص سفر ہے آئے تو اس سے معانقہ کرنا بھی سنت سے ثابت ہے، ان دونوں مواقع کے علاوہ سنت نہیں، لیکن اگر سنت سمجھے بغیر اتفا قائم بھی کرلے تو گناہ بھی نہیں، اور سنت سمجھ کر کرے تو بدعت ہے۔ ہمارے زمانے میں چونکہ فرض نمازوں کے بعد مصافحہ اور عیدین کے بعد معانقہ کوسنت سمجھا جانے لگا ہے حالانکہ یہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت نہیں، اس لئے علماء نے اس کو بدعت قرار دیا ہے اور اس سے بچنے کی تاکید فرمائی ہے، لیکن کہیں اعتقادِ سنت کی یہ علت نہ ہوتو مباح ہے۔

فى ردّ المحتار قد يقال: ان المواظبة عليها بعد الصلوات خاصة قد يؤدى الجهلة الى اعتقاد سنيتها فى خصوص هذه المواضع، وان لها خصوصية زائدة على غيرها مع أن ظاهر كلامهم أنه لم يفعلها أحد من السلف فى هذه المواضع .... و نقل فى تبيين المحارم عن

<sup>(</sup>١) شامي ج ٢٠ ص: ٢٣٢ (طبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) يفوي "البلاغ" كے شاره ذيقعده ١٣٨٧ه سے ليا كيا ہے۔ (مرتب)

الملتقط أنه تكره المصافحة بعد اداء الصلوة .... و لأنها من سنن الروافض اهه. ثم نقل عن ابن حجر عن الشافعية أنها بدعة مكروهة، لا أصل لها في الشرع، وأنه ينبه فاعلها أوّلا ويعزر (۱) (۲) (۱) ثانيًا .... الخ. (رد المحتار، باب الاستبراء وغيره من كتاب الحظر والاباحة، ومثله في عزيز الفتاوى) والله الله والاباحة ومثله في عزيز الفتاوى والاباحة والله والاباحة والله والاباحة والمتاون والاباحة والاباحة والله والاباحة والاباحة والله وا

#### نماز کے بعد یا مہمان سے ملاقات کے وقت مصافحہ کرنا

سوال ا: - فرض نماز کے بعد خصوصاً اور عصر کی نماز کے بعد دُعا ہے فارغ ہوکر مصافحہ کرنا، آپس میں ہاتھ ملانا اور امام صاحب کا مصلے پر کھڑے ہوکر ہاتھ ملانا لازمی ہے یانہیں؟

۲:- اگر کوئی مہمان مسجد میں نماز کے بعد مصافحہ کرنا چاہے تو اس سے مصافحہ کرنا دُرست ہے یانہیں؟

جواب ا: - ہرگز لازم نہیں، بلکہ لازم یا ثواب وسنت سمجھ کر مصافحہ کرنا بدعت ہے، اور اس کا رپ ترک واجب ہے۔

ا:- مہمان سے پہلی ملاقات میں مصافحہ مسنون ہے، اس نیت سے مصافحہ وُرست ہے۔ واللہ اعلم

(فتوی نمبر ۸۸۴ ج)

میّت کے سر ہانے بیٹھ کریا قبرستان لے جاتے وقت کلمہ پڑھنا

سوال: - میت کی جار پائی کے پاس بیٹھ کر یا کھڑے ہوکر کلمۂ طیبہ بلند آواز ہے پڑھنا یا میت کو قبرستان کی طرف لے جاتے وفت کلمۂ طیبہ پڑھنا کیسا ہے؟

جواب: - دونوں حالتوں میں کلمۂ طیبہ پڑھنا دُرست ہے، مگر اس کو لازم اور ضروری نہ سمجھا

<sup>(</sup>۱) فتاوی شامیة ج: ۲ ص: ۳۸۱. نیز دیکیئے امدادالفتاوی ج:۵ ص:۲۶۰، امدادالاحکام ج:ا ص:۱۹۵ـ

<sup>(</sup>۲) عزیز الفتاوی ص: ۱۲۸\_

<sup>(</sup>٣) وفي الشامية ج: ٢ ص: ١ ٣٨ (طبع سعيد) ونقل في تبيين المحارم عن الملتقط أنه تكره المصافحة بعد أداء الصلوة ولأنها من سنن الروافض (الى أن قال) فيزجر الصلوة بكل حال لأن الصحابة رضى الله عنهم ما صافحوا بعد أداء الصلوة ولأنها من سنن الروافض (الى أن قال) فيزجر فاعله لما أتى به من خلاف السّنة. تيزو كيحيّة: الماء الفتاوي ج: ٢ ص: ٢٦٠، عزيز الفتاوي ص: ١٢٨، الماد الاحكام ج: ١ ص: ١٩٥ - (٣) وفي الشامية أيضًا وموضع المصافحة في الشرع انما هو عند لقاء المسلم لأخيه لا في ادبار الصلوة.

والله سبحانه اعلم احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۲۱ر۲/۸۸۱۱هه (فتوی نمبر ۱۸/۲۴۸ الف)

جائے ، اور بلند آواز سے نہ بڑھا جائے۔ الجواب صحیح بندہ محمد شفیع عفا اللّٰدعنہ

كفن يركلمه طيبه لكصنا

سوال: - کفن پرکلمهٔ طیبهلکھنا آپ کے خیال میں کیسا ہے؟

جواب: - جائز تو ہے،لیکن چونکہ صحابہ کرامؓ،سلف صالحینؓ ہے منقول نہیں اس لئے نہ لکھنا

فقط والله سبحانه اعلم احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه

۱۲۸۸/۲/۱۹هـ (فتوی نمبر ۱۸/۲۴۸ الف) ى بہتر ہے۔ الجواب صحیح بندہ محد شفیع عفاللّٰدعنہ

جشن میلا دالنبی صلی الله علیه وسلم کی شرعی حیثیت

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے دین کہ ایک جمعہ، مسجد میں بیہ اعلان کردیا جائے کہ فلال تاریخ کو جلسہ جشن عید میلا دہوگا، اور بعد میں ایک آ دمی کے کہنے پر فلال مولوی اس مسجد میں تقریر کرنے نہ آئے، کیونکہ وہ میرے ساتھ ناراض ہے، پھر چندآ دمی اس کا ساتھ دے کر جلسہ ملتوی کردیئے کا اعلان کردیں، باقی عوام کا خیال نہ رکھیں۔ شریعت کی رُوسے مسئلہ مل کرکے ارسال کریں، والسلام۔ جواب: - جشن عید میلا کی شریعت میں کوئی اصل نہیں ہے، البتہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم

(۱) في الدرّ المختار ج: ۲ ص: ۲۳۳ كره فيها رفع صوت بذكر أو قراءة فتح وفي الشامية (قوله كما كره) قيل تحريما وقيل تنزيها كما في البحر عن الغاية، وفيه عنها وينبغي لمن تبع الجنازة أن يطيل الصمت، وفيه عن الظهيرية فان أراد أن يذكر الله تعالى يذكره في نفسه لقوله تعالى: "إنَّهُ لا يُجِبُّ الْمُعْتَدِينَ" أي الجاهرين بالدعاء، وعن ابراهيم أنه كان يكره أن يقول الرجل وهو يمشى معها: استغفروا له غفر الله لكم. قلت: واذا كان هذا في الدعاء والذكر فما ظنك بالغناء الحادث في هذا الزمان. وفي الفتاوي الخانية على هامش الهندية ج: ١ ص: ١٩٠ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه) ويكره رفع الصوت بالذكر فان أراد أن يذكر الله يذكره في نفسه وعن ابراهيم كانوا يكرهون أن يقول الرجل وهو يمشى معها: استغفروا له غفر الله لكم .... الخ.

(۲) تفصیل کے لئے و کیھئے عزیز الفتاوی ص:۹۹۔

کے ذکرِ مبارک اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرتِ طیبہ کو سننے اور سنانے کے لئے کوئی مجلس کسی خاص دن یا تاریخ کی قید کے بغیر منعقد کی جائے تو دُرست ہے، بشرطیکہ اس کا مقصد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذکرِ مبارک سے برکت حاصل کرنا اور سیرتِ طیبہ پرعمل کا جذبہ پیدا کرنا ہو، نام و نمود مقصود نہ ہو۔ صورتِ مسئولہ میں اگر محفل اسی غرض کے لئے منعقد کی گئی تھی تو ٹھیک تھی، لیکن اگر کسی مصلحت سے اسے صورتِ مسئولہ میں اگر محفل اسی غرض کے لئے منعقد کی گئی تھی تو ٹھیک تھی، لیکن اگر کسی مصلحت سے اسے ملتوی کردیا گیا تو اس میں بھی کوئی شرعی قباحت نہیں، مثلاً: یہ کہ کوئی عالم سیرت بیان کرنے کے لئے موجود نہ ہو یا کسی فتنے فساد کا اندیشہ ہو۔ ہاں! اگر کسی عذر کے بغیر جلسہ ملتوی کردیا گیا تو اس میں حاضرین کوخواہ تخواہ تکلیف بہنچانے کا گناہ ہوگا۔

۳۱/۲/۰۰/۱۵ (فتوی نمبر ۳۱/۷۳۲ ج)

#### شادی کے موقع پرلوگوں کوسفید پیڑیاں دینا ختنہ کے موقع پرلوگوں کو جمع کرنا

سوال ا: - ہمارے ہاں شادی کے گھر سے جب لوگوں کو رُخصت کیا جاتا ہے تو سفید پگڑیاں عطا کی جاتی ہیں، بیلوگ بید پگڑیاں باندھ کریا ہاتھ میں لے کراپنے گھروں کو جاتے ہیں اور بیا یک بڑی عزّت کی بات مجھی جاتی ہے، آیا بیطریقہ جائز ہے یار سم ہے؟

۲:- اور ختنے کے موقع پرلوگوں کو جمع کرنا سنت ہے یا برعت؟

جواب : - بیرسم اگرسنت سمجھ کر کی جاتی ہے تو بدعت اور واجب الترک ہے، اور اگر سنت نہیں سمجھا جاتا کیکن اس کی ایسی پابندی کی جاتی ہے جیسے فرائض و واجبات کی ، کی جاتی ہے، اور اگر نہ کرے تو اسے بُراسمجھا جاتا ہے تب بھی بید ناجائز ہے، اور اگر ان باتوں سے پر ہیز کرتے ہوئے محض خوش دِلی سے کسی دباؤ کے بغیر دیا جاتا ہے اور بدلے کی تو قع بھی نہیں ہوتی تو جائز ہے۔ خوش دِلی سے کسی دباؤ کے بغیر دیا جاتا ہے اور بدلے کی تو قع بھی نہیں ہوتی تو جائز ہے۔ است سمجھ کر جمع کرنا یا اس کی سنتوں کی طرح پابندی کرنا اور نہ کرنے والے کو بُراسمجھنا

( گزشت پیرست).....

۱: - فآوی میلا دشریف مجموعه افاضات حضرت مولا نا احمایی سهار نپوری ، حضرت گنگو ہی ، حضرت تھا نوی حمہم اللہ

۲: - فیصله بهفت مسئله

٣: - التحذير من البدع

٣: - الأنصاف فيما قيل في المولد

۵:- جواهرالفقه (ج:ا ص:۲۰۵) ۲:- راه سنت (ص:۱۲۵)

2: - تاریخ میلاد

حضرت حاجی امداد الله مهاجر مکی رحمه الله عبدالعزیز بن عبدالله بن باز رحمه الله ابو بکر جابر الجزائری مفتی اعظم پاکستان حضرت مولا نامفتی محد شفیع عباحب رحمه الله

مفتی انتظم پاکستان حضرت مولا نامفتی محد شفیع صاحب رحمه الله حضرت مولا نا سرفراز خان صاحب صفدر دامت برکاتهم حکیم مولا نا عبدالشکور صاحب مرز ایوری

(محدز بیرحق نواز)

بدعت اور واجب الترك ہے۔ (۱) ۱۸رار۲۱۳اھ (فتوی نمبر ۵۸/۷۲)

1+4

#### نماز کے بعدمصافحہ کرنے کا حکم

سوال: - نماز کے بعدلوگ جومصافحہ کرتے ہیں، پیجائز ہے یانہیں؟

جواب: - نماز کے بعد مصافحہ کو جس طرح لازم اور نماز کا جزء سمجھ لیا گیا ہے، وہ بدعت اور واجب الترک ہے۔ ہاں! کسی آ دمی ہے اسی وقت ملاقات ہوئی تو ملاقات کے مصافحہ کی نیت ہے مصافحہ کرلیں، نماز کے بعد کی نیت ہے ہیں۔

اروار۱۳۹۹ه (فتوی نمبر ۳۰/۱۲۸۰)

#### بزرگ یا پیرکی نیاز اور میت کی مختلف رُسومات کا حکم

سوال ا: - اکثر لوگ کہتے ہیں کہ آج فلاں پیریا بزرگ کی نیاز ہے، اس کا کیا مطلب ہے؟ اور بیرجائز ہے یانہیں؟

۲:- میّت اور اس ہے متعلق مختلف رُسومات جمارے بیہاں رائج ہیں، اس سلسلے میں شرعی اُحکام کیا ہیں؟

جواب ا: - آج کل نیاز کے نام ہے جورسمیں رائج ہیں، قرآن وسنت اور شریعت مطہرہ میں ان کا کوئی ثبوت نہیں، ان بدعات کو ترک کرنا واجب ہے، البتہ کسی بزرگ کے ایصال ثواب کا طریقہ یہ ہے کہ جتنی توفیق ہو نقد رو پہیریا کھانا، کپڑا صدقہ کر کے اس کا ثواب خاموثی ہے ان بزرگ کو پہنچادیا جائے، اس غرض کے لئے یہ دعوتیں اوراجتماعات کرنا شرعاً ناجائز اور بدعت ہے۔

(۱) وفي مسند أحمد ج: ٣ ص: ٢١٧ (طبع مؤسسة قرطبة مصر) عن الحسن قال: دعى عثمان بن أبي العاص الي ختان فأبي أن يجيب، فقيل له فقال: انا كنا لا نأتي الختان على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا ندعى له. وكذا في المعجم الكبير للطبراني رحمه الله، رقم الحديث: ٨٣٨٢ ج: ٩ ص: ٥٥ (طبع مكتبة العلوم، موصل). نيز و يحتى: امداد المفتين ص: ٢٠) وفي الشامية ج: ٢ ص: ٣٨١ (طبع سعيد): ونقل في تبيين المحارم عن الملتقط أنه تكره المصافحة بعد أداء الصلوة بكل حال، لأن الصحابة رضى الله عنهم ما صافحوا بعد أداء الصلوة ولأنها من سنن الروافض (الى أن قال) ويزجر فاعله لما أتي به من خلاف السّنة. تفصيل ك لئ المادالفتاوي ص: ٢٦٠، عزيز الفتاوي ص: ١٢٨، المادالا حكام ت: ١ ص: ١٩٥ و يحت وفي الشرع انما هو عند لقاء المسلم لأخيه لا في ادبار الصلوات.

(٣) وفي الدر المختار ج: ٢ ص: ٣٣٩ (طبع سعيد) واعلم أن النذر يقع للأموات ومن أكثر العوام وما يؤخذ من الدراهم والشمع والنزيت ونحوها الى ضرائح الأولياء الكرام تقربًا اليهم فهو بالاجماح باطل و حرام ما لم يقصدوا صرفها للفقراء الأنام وقد ابتلى الناس بذلك وكذا في البحر الرائق ج: ٣ ص: ٢٩٨ (طبع سعيد) (محمد نيرض نواز)

(فتؤي نمبر ۲۱۷/۱۲ ج)

۲:- بہنتی زیور اور بہنتی گو ہر میں جنازے اور میت کے اُحکام تفصیل سے موجود ہیں ، اس کا مطالعہ فرمالیں۔ مطالعہ فرمالیں۔ مطالعہ فرمالیں۔ کارتاار ۱۳۰۰ھ کے اُحکام میں میں جنازے اور میت کے اُحکام تفصیل سے موجود ہیں ، اس کا مطالعہ فرمالیں۔ کارتاار ۱۳۵۰ھ کے اُحکام ۳۸ (فتوی نمبر ۱۳۵۷/ ۳۸ و)

#### عرس اور برسی کی شرعی حیثیت سوال: -عرس و برسی کی شریعت میں کیا حیثیت ہے؟ جواب: - عرس اور برس کی شریعت میں کوئی اصل نہیں ہے، بیسب انسانوں کی ایجاد کردہ بدعات ہیں جن سے پرہیز لازم ہے۔

#### نمازِ جنازہ کے بعد ہاتھ اُٹھا کر دُعا مانگنا

سوال: -حضورِ اکرم صلّی اللّه علیه وسلم نے کسی بھی صحابی کی نمازِ جنازہ پڑھنے کے بعد ہاتھ اُٹھا کر دُعا مانگی بانہیں؟ نمازِ جنازہ کے بعد ہاتھ اُٹھا کر دُعا مانگنا کیسا ہے؟

جواب: - نمازِ جنازہ کے بعد ہاتھ اُٹھا کر دُعا مانگنا نہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے، نہ دُوسرے صحابہ کرامؓ ہے۔ لہٰذا آج کل جورواج چل پڑا ہے اور اس طرح ضروری سجھتے اور اس کے ترک پرنگیر کرتے ہیں، وہ بدعت اور واجب الترک ہے۔

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(\*\*)

(۱) في التنفسير المنظهري سورة ال عمران ج: ٢ ص: ١٥ (طبع بلوچستان بك دَپو) لا يجوز ما يفعله الجهال بقبور الأولياء والشهداء من السجود والطواف حولها، واتخاذ السرج والمساجد عليها، ومن الاجتماع بعد الحول كالأعياد، ويسمونه "عرسا". نيز و كيئ: قاول رثيديه ص: ١٢٨ /١٢٥\_

#### نکاح کے وقت ڈولہا کا سہرا باندھنا

سوال: - نکاح سے پہلے دُولہا کے سر پرسہرا با ندھنا کسی روایت سے ثابت ہے؟ جواب: - سہرا با ندھنا ہندوانہ رسم ہے، مسلمانوں کواس سے پر ہیز کرنا جا ہے۔

والله سبحانه اعلم ۱۲ مرم ۱۳۹۷ه (فتوی نمبر ۲۸/۹۵۷ ج)

#### كھانا سامنے ركھ كر فاتحہ يراهنا

سوال: - کھانا سامنے رکھ کر ہاتھ اُٹھا کر فاتحہ پڑھنا کسی حدیث یا روایت ہے ثابت ہے یا نہیں؟ اور فاتحہ کو لازمی سمجھنا کیسا ہے؟ حضورِ اکرم صلی اللہ علیہ وسلم، مرحوم کی رُوح کو ایصالِ ثواب کس طرح کیا کرتے تھے؟

#### عهدنامه قبرمين ركضنے كاحكم

سوال: - عہدنامہ کا قبر میں رکھنا کیسا ہے؟ جواب: - میت کے ساتھ قبر میں کسی قسم کا عہدنامہ رکھنے کی شریعت میں کوئی اصل نہیں ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم ارالامرماله (فتویٰ نمبر ۱۹/۲۳۷ الف)

#### قبرير تلقين كاحكم

سوال: - قبر پرتلقین کی کیا کیفیت ہے؟ جواب: - قبر پرتلقین کی شریعت میں کوئی اصل نہیں۔ <sup>(1)</sup> ارار ۱۳۹۷ھ

مسجد میں بلندآ واز سے دُرود وسلام، نعت اور میلا دمنعقد کرنا

سوال: - مسجد میں بلند آواز سے دُرود وسلام اور نعت پڑھنا چاہئے یانہیں؟ مسجد میں میلاد شریف ہونی چاہئے یانہیں؟

جواب: - نماز کے اوقات میں جب لوگ فرض پاسنن ونوافل پڑھ رہے ہوں، مسجد میں بلند آواز ہے ذکر یا وعظ و خطبہ دینا دُرست نہیں، البتہ جب نماز میں مشغول نہ ہوں تو ذکر جہر یا وعظ کہنا جائز ہے، البتہ دُرودشریف کو آج کل جس طرح کھڑے ہوکر اجتماعی شکل میں بلند آواز ہے پڑھنا لازم سمجھ لیا گیا ہے وہ بدعت ہے، نیز آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ کا بیان انتہائی سعادت اور موجب خیر و برکت ہے، لیکن اس کوکسی خاص دن کے ساتھ مخصوص کرنا دُرست نہیں، نیز اس میں موجب خیر و برکت ہے، لیکن اس کوکسی خاص دن کے ساتھ مخصوص کرنا دُرست نہیں، نیز اس میں ماضری کا مقصدا تباع سنت کا جذبہ ہونا چاہئے، نمود و نمائش نہیں۔

واللہ سبحانہ اعلم حاضری کا مقصدا تباع سنت کا جذبہ ہونا چاہئے، نمود و نمائش نہیں۔

واللہ سبحانہ اعلم دفتی کی موجب نیز اس کوکسی کے ساتھ کو نہیں۔

واللہ سبحانہ اعلم دونا جارہ کی بین اس کوکسی کے بین کے ساتھ کونے کہنے کا جذبہ ہونا جا ہے۔ نمود و نمائش نہیں۔

واللہ سبحانہ اعلم دفتی کا جذبہ ہونا جا ہے۔ نمود و نمائش نہیں۔

#### قبر براذان دینے کاحکم

سوال: - ایک شخص مرگیا، اس کی میت کو دفنانے کے لئے قبرستان لے جاتے ہیں اور دفنانے کے لئے قبرستان لے جاتے ہیں اور دفنانے کے بعداس کی قبر پرایک شخص اذان دیتا ہے، قبر پراذان دینا دُرست ہے؟ جواب: - قبر پر مذکورہ طریقے ہے اذان دینا بالکل بے اصل ہے۔ قرآن وحدیث میں اس

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے دیکھئے: امدادالا حکام ج:ا ص:۲۱۱، و فتاویٰ رشید یہ ص:۲۳۳\_

<sup>(</sup>٢) وفي الفتاوي البزازية على الهندية ج ٢٠٠٠ ص ٣٥٨ وقد صح عن ابن مسعود رضى الله عنه أنه سمع قوما اجتمعوا في مسجد يهللون ويصلون عليه، عليه الصلوة والسلام جهرًا، فراح اليهم فقال: ما عهدنا ذلك على عهده عليه السلام وما أراكم الا مبتدعين، فما زال ذكر ذلك حتى أخرجهم عن المسجد. كذا في ردّ المحتار ج ٢٠٠٠ ص ٣٩٨ وفي الملتقى وعن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كره رفع الصوت عند قواءة القرآن والجنازة والزحف والتذكير، فما ظنك به عنا، الغناء الذي يسمّونه وجدا ومحبة فانه مكروه لا أصل له في الدين، وفيها ص ٣٩٨ .... فالاسرار أفضل ح ث خيف الرياء أو تأذى المصلين .... الخ.

والله سبحانه اعلم ۱۳۹۲/۱۲/۷ (فتوی نمبر ۲۵/۲۷۷۱ و)

#### کا کوئی ثبوت نہیں ،اس عمل سے اجتناب لازم ہے۔

#### اذان سے پہلے صلوۃ وسلام پڑھنے کا حکم

سوال: - اذان سے پہلے صلوۃ وسلام پڑھنا جائز ہے یانہیں؟ جن مسجدوں میں عرصہ تمیں سال سے اذان سے قبل صلوۃ وسلام نہیں پڑھا جاتا تھا وہاں اب پڑھنے، نہ پڑھنے پر نمازیوں میں شدید اختلاف پیدا ہور ہا ہے۔ حدیث وفقہ کی روشنی میں دلائل کے ساتھ تحریر فرمائیں۔

جواب: - دُرود شریف پڑھنا ہے حد فضیات کا عمل ہے، جس مسلمان کواللہ تعالیٰ جتنی توفیق دے، دُرود شریف پڑھ کرا پنے نامہُ اعمال کو نیکیوں سے بھرنا چاہئے، اس کا کوئی خاص وقت شریعت کی طرف سے مقرر نہیں، انسان جس وقت چاہے اخلاص کے ساتھ، نمود و نمائش کے بغیر دُرود شریف پڑھ سکتا ہے۔ لیکن ہارے زمانے میں بعض مقامات پر اذان سے پہلے جس طرح اجتماعی ہیئت میں بلند آواز سے صلوۃ وسلام پڑھنے کا رواج ہوگیا ہے اور جس طرح اس کوفرض و واجب یا اذان کا لازمی جزء سمجھا جانے لگا ہے، یہ دُرود شریف نہیں، بلکہ اس کی نمائش ہے، جس کا کوئی شوت قرآن وسنت یا صحابہ و تابعین کے عہدِ مبارک میں نہیں ملتا، اس بناء پر بیہ بدعت ہے۔ مسلمانوں کو چاہئے کہ اس طریقے کے تابعین کے عہدِ مبارک میں نہیں ملتا، اس بناء پر بیہ بدعت ہے۔

(۱) وفي رد المحتار ج: ۲ ص: ۲۳۵ تنبيه في الاقتصار على ما ذكر من الوارد اشارة الى أنه لا يسن الأذان عند ادخال الميّت في قبره كما هو المعتاد الأن، وقد صرح ابن حجر في فتاويه بأنه بدعة، وقال: ومن ظن أنه سنة قياسا على ندبه ما للمولود الحاقا لخاتمة الأمر بابتدائه فلم يصب. وفي حاشية البحر الرائق باب الأذان ج: ۱ ص: ۲۵۲ (طبع مكتبه ماجديه كوئشه) قيل: وعند انزال الميّت القبر قياسا على أول خروجه للدنيا للكن رده ابن حجر في شرح العباب ... النح. وفي در البحار: من البدع التي شاعت في بلاد الهند الأذان على القبر بعد الدفن. بحواله قاول رثيدي ص: ١٣٦، مزيد قصيل كي لكن و كهيّ : امداد الفتاوي ج: ٥ ص: ١٠٠١ وعزيز الفتاوي ص: ١٠٠١ و١٠٠١

 بجائے مسنون طریقے پر اخلاص اور ادب کے ساتھ ڈرود شریف پڑھنے کا طریقہ اختیار کریں۔

واللدسبحانهاعكم

21/7/1/10

(فتوی نمبر ۲۹/۸۵۸ پ)

#### نماز کے بعد بلندآ واز ہے صلوٰۃ وسلام پڑھنے کا حکم

سوال: - نمازوں کے بعد الصلوٰۃ والسلام بلند آواز ہے بہ ہیئت ِ اجتماعی پڑھنا فرض، واجب یا سنت یامستحب یا بدعت ہے؟

جواب: - دُرود پڑھنا بہت ثواب ہے، لیکن اس کا جوطریقہ آج کل چل پڑا ہے کہ کھڑے ہوکر اجناعی طور سے پڑھنے کوضروری سمجھا جاتا ہے، اور جو ایبا نہ کرے اسے بُر اسمجھا جاتا ہے، یہ بدعت واللداعلم والجواب سيح

احقر محدثقي عثاني عفي عنه

DITAA/1/A (فتؤى نمبر ١٩/٢٢٣ الف)

### نماز اور درس کے بعد مصافحہ کرنا

سوال: - ہماری مسجد میں روزانہ بعد نمازِ فجر درسِ قرآن ہوتا ہے، درسِ قرآن کے بعد جب مولوی صاحب کھڑے ہوجاتے ہیں تو مصافحہ کے لئے لوگ کھڑے ہوجاتے ہیں، اس میں بھی ناغه نہیں ہوتا، کیا اس طرح یا بندی بدعت نہیں ہے؟

جواب: - نماز خواہ فجر کی ہویا ظہر کی، اس کے بعدیا درس قرآن کے بعد ثواب سمجھ کر مصافحہ کرنا بدعت ہے، اور اگر اس پر اس طرح یا بندی کی جائے کہ جو مصافحہ نہ کرے اے بُر اسمجھا

( رُ رُت عن بيت) ...... وفي الابداع في مضار الابتداع ص: ٧٥ ، ٨٥ (طبع مكتبة علمية مدينة المنورة) لا كلام في أن الصلوة والسلام على النبي صلى الله عليه وسلم عقب الأذان مطلوبان شرعا لورود الأحاديث الصحيحة .... انما الخلاف في الجهر بهما على الكيفية المعروفة، والصواب أنها بدعة مذمومة بهذه الكيفية التي جرت بها عادة المؤذنين من رفع الصوت بهما كالأذان والتمطيط والتغني، فإن ذلك احداث شعار ديني على خلاف ما عهد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه والسلف الصالح من أنمة المسلمين، وليس لأحد بعدهم ذلك .....

ومن ثم قال العلامة ابن حجر في فناويه الكبرئ: من صلى على النبي صلى الله عليه وسلم قبل الأذان أو قال: محمد رسول الله بعده معتقدا سنيته في ذلك المحل ينهي ويمنع منه، لأنه تشريع بغير دليل ومن شرع بغير دليل يزجر ويمنع انتهاى. وهاذا العلامة ابن حجر حكم على من صلّى على النبي صلى الله عليه وسلم قبل الأذان أو قال: محمد رسول الله بعده بأنه شرع في دين الله تعالى و انه يمنع من ذلك ويزجر، وما ذاك الا لقبح ما فعل .... الخ.

(۱) دیکھنے ص:۱۱۱۷ کا حاشیہ تمبرا۔

جائے تو بھی بدعت ہے، لیکن اگر اسے ثواب سمجھے بغیر، اور جومصافحہ نہ کرے اسے بُر اسمجھے بغیر مصافحہ کرلیا جائے تو مضا کقہ نہیں۔

۱۳۸۸٫۲٫۳ه (فتوی نمبر ۱۹/۱۹۰ الف)

#### امام صاحب کا نمازِ جنازہ کے بعد دُعانہ مانگنا

سوال: - نمازِ جنازہ میں چارتکبیروں کے بعد سلام پھیر کر امام بطریقِ مرقبہ دُعانہ مانگتے ہوئے چلا گیا، کچھلوگوں نے اعتراض کیا کہ بدون دُعا مانگے نماز مکمل نہیں ہوئی، کچھلوگوں نے کہا کہ نمازِ جنازہ خودمیّت کے حق میں دُعا ہے، نماز مکمل ہوگئ۔کون ساعمل دُرست ہے؟

جواب: - نمازِ جنازہ خود دُعا ہے، اوراس کے بعد الگ سے ہاتھ اُٹھا کر دُعا مانگنا سنت سے ثابت نہیں، لہٰذا امام صاحب کاعمل دُرست ہے۔ جولوگ ان کے اس عمل پراعتراض کر رہے ہیں ان کا اعتراض صحیح نہیں ہے۔ اعتراض سحیح نہیں ہے۔

۲۲/۰۱۲۴اه (فتوی نمبر ۲۵/۲۴۲۲ ه)

#### فن کے بعد قبر پرازان دینے کا <sup>حکم</sup>

سوال: - فن کرنے کے بعد قبر پر کھڑے ہوگر جواذان دی جاتی ہے، شریعت میں اس کی کوئی اصل ہے یانہیں؟

جواب: - فن کے بعداذان دینے کا شریعت میں کوئی ثبوت نہیں اس سے احتراز کرنالازم ہے، کیونکہ یہ بدعت ہے۔ (\*\*) الجواب سیح الجواب سیح محمد عاشق الٰہی عفی عنہ محمد عاشق الٰہی عفی عنہ

(فتوی نمبر ۱۹/۲۳۰ الف)

<sup>(</sup>۱) وفي الشامية ج: ٢ ص: ٣٨١ (طبع سعيد) ونقل في تبيين المحارم عن الملتقط أنه تكره المصافحة بعد أداء الصلوة ولأنها من سنن الروافض .... قال ابن الحاج من المالكية في الصلوة ولأنها من سنن الروافض .... قال ابن الحاج من المالكية في المدخل: انها من البدع، وموضع المصافحة في الشرع انما هو عند لقاء المسلم لأخيه لا في ادبار الصلوات، فحيث وضعها الشارع يضعها، فينهي عن ذلك ويزجر فاعله لما أتى به من خلاف السنة، وكذا في فتاوى رشيدية ص: ٣١٨، غير و كيك: الماد الفتاوي جن ٥٠٠٠، عزيز الفتاوي ص: ١٢٨، الماد اللحكام ج: ١ ص: ١٩٥-

<sup>(</sup>٢) و يكيف ص: ١٠٨ كا حاشيه نمبرا\_

<sup>(</sup>٣) و يكيئ ص: ١١١ كا حاشيه تمبرا\_

#### دُعا کے آخر میں "صَلُّوا عَلَیْهِ وَسَلِّمُوْا تَسُلِیْمًا" پڑھ کر بلند آواز سے دُرود شریف پڑھنے کا حکم

سوال: - آج کل بعض مساجد میں دُعا کے آخر میں "صَلُّواْ عَلَیْهِ وَسَلِمُوْا تَسُلِیُمَا" پڑھ کر امام اور مقتدی زور سے دُرودشریف پڑھتے ہیں،اگرامام منع کر بے تو فساد ہوتا ہے، کیا تھم ہے؟
جواب: - فدکورہ عمل جس التزام و اہتمام کے ساتھ کیا جارہا ہے، اور جس طرح اس کے تارک پرنگیر کی جاتی ہے، وہ بدعت ہے، اس سے پر ہیز لازم ہے۔ جولوگ اس پر عمل پیرا ہوں ان کو تارک پرنگیر کی جاتی ہے، وہ بدعت ہے، اس سے پر ہیز لازم ہے۔ جولوگ اس پر عمل پیرا ہوں ان کو اہلی علم کے فقاوی دِکھا کرنری سے سمجھانا چاہئے،لین اس کی وجہ سے فقنہ و فساد ہر پاکرنا واقعۃ دُرست نہیں ہے۔

اار۱۰۱۸۱۳۹ه (فتوی نمبر ۲۸/۱۰۶ ج)

#### ما حكم قراءة الصلوة والسلام جهرًا بعد صلوة الجمعة؟ (جمعہ كے بعد بلندآ واز سے صلوۃ وسلام پڑھنے پرعربی میں مفصل فتوئی) الاستفتاء:-

هل يجوز بكلام الله وسنة الرسول صلى الله عليه وسلم أن تؤدى الصلوة والسلام جهرا بعد صلوة الجمعة أمام المنصة والمحراب للجامع اهتماما والتزاما؟ شرّفونا بالجواب الصائب، مأجورين عند الله، مشكورين عند الناس.

#### الجواب:-

ليعلم أو لا أن الصحابة رضوان الله عليهم فمن بعدهم من التابعين وأتباعهم كانوا سباقين الى الخير حريصين في كل ما هو خير في نظر الشريعة الغراء اذ عملوا بكلما رأوه سنة نبيهم الكريم صلى الله عليه وسلم، وبكلما كان حسنا شرعيا، فدل على أنه لم يبق بعدهم شئ

(۱) وفي الفتاوى البزازية على الهندية ج: ۲ ص: ۳۷۸ (طبع رشيديه كوئته) وقد صح عن ابن مسعود رضى الله عنه أنه سمع قوما اجتمعوا في مسجد يهللون ويصلون عليه، عليه الصلوة والسلام جهرا فراح اليهم فقال: ما عهدنا ذلك على عهده عليه الصلوة والسلام وما أراكم الا مبتدعين، فما زال يذكر ذلك حتى أخر جهم عن المسجد. (كذا في رد المحتار ج: ۲ ص: ۳۹۸) وفي الشامية ج: ۲ ص: ۳۹۸ وفي الملتقى وعن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كره رفع الصوت عند قراءة القران والجنازة والزحف والتذكير، فما ظنك به عند الغناء الذي يسمونه وجدا ومحبة فانه مكروه لا أصل له في الدين. وفيها ج: ۲ ص: ۳۹۸ فالاسرار أفضل حيث خيف الرياء أو تأذى المصلين ... الخ. وفي المرقاة شرح مشكوة ج: ۲ ص: ۳۵۸ قوله تعالى: "ولا تَجْهَرُ بِصَلا تِكْ ... الخ. " ويسن الاسوار في سائر الأذكار أيضًا الا في التلبية، وراجع أيضًا الدر المختار ج: ۱ ص: ۲۰ ۵ ۵ ۵۲۲ م.

واجب ولا مندوب الا ما أوجبه القران الكريم وأحاديث رسول الله صلى الله عليه أحسن الصلوة والتسليم، وان اخترع بعدهم فكر أحد شيئا، يمكن أن يكون مباحا وللكنه لا يجوز أن يهتم به اهتماما بليغا ويدعى اليه الناس، ويلام على من يتركه.

فاذا بحثنا عن فعل الصحابة وأتباعهم في مسئلتنا هذه، رأينا أنهم كانوا يباشرون الصلوة على النبي صلى الله عليه وسلم ويعتبرونه عملا مهمّا مثابا عليه، غير أن طريق مباشرتها عندهم غير الطريق المذكور في السؤال، اذ كانوا يصلون منفردين خاشعين ولم يكونوا يؤدونها زرافات مجتمعين عند المناص والمحاريب، ولم يثبت في شئ من الروايات اجتماعهم لهذا المقصد واعلامهم به كما يُعلمون الأذان.

فظهر أن الصلوة على النبي صلى الله عليه وسلم حسن مثاب عليه، والطريق المذكور غير مستحسن، اذ لو كان ذلك حسنا لفعله الصحابة بوجه أحسن واهتمام بليغ. ثم في هذا الفعل مفاسد أخرى عديدة:

١:- ان الصلوة دعاء في حضرة الحق جل وعلا مجده، وقد تقرر في موضوعه أن الدعاء بالسر أولي، قال الله تبارك و تعالى: "أَدُعُوا رَبَّكُمُ تَضُرَّعًا وَّخُفَيةً". (١)
 ٢:- انه يشبه الرياء، ولا ينبغى دخول مواضع التهم.

٣: - غاية ما في الباب أنه مباح، وسفهاء زماننا يلتزمون التزاما ولا كالتزامهم البحماعة، ويهتمون به ويلومون على تاركيه، حتى أن بعضهم يزعمه فرضا، وقد تقرر في الفقه أن التزام ما لا يلزم لا يجوز، فإنه خلاف للأية الشريفة: "اليوم اكمَلُتُ لَكُمُ دِينَكُمُ وَاتُمَمُتُ عَلَيْكُمُ نِعُمَتِيُ" الأية.

٤: - بعضهم يباشره قائما ويعتقد أن الرسول صلى الله عليه وسلم "حاضر فى كل مكان، ناظر الى كل شئ"، وهذه العقيدة نخشى عليها الكفر كما لا يخفى عل مسلم، فان احاطة الأشياء كلها بالعلم ووجوده فى كل مكان من أخص صفات الله سبحانه واشراك أحد فيه شرك بالله تعالى، نعوذ بالله منه.

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) وفي كشف الخفاء للعجلوني ج: اص ٥٦ رقم: ٨٨ (طبع مؤسسة الرسالة بيروت) قول عمر من سلك مسالك الظن اتهم، ورواه الخرائطي في مكارم الاخلاق مرفوعًا بلفظ من أقام نفسه مقام التهم فلا يلومن من اساء الظن به. وراجع أيضًا سنن الكبرئ للبيهقي ج: ٣ ص: ٣٢٣ (طبع مكتبة دار الباز مكة المكرمة) وفتح الباري اجتناب مواضع التهم وكراهة ... الخ. ج: ٢ ص: ٣٣١ (طبع دار المعرفة بيروت).

 <sup>(</sup>٣) سورة المائدة: ٣.

وبالجملة فهذا الطريق لم يثبت في القرون المشهود لها بالخير، لا سيما اذا ضمت معها مفاسد ذكرناها كان فعلا قبيحا، وحق على كل مسلم أن لا يفعله ويمنع فاعله مهما (۱) استطاع.

الأحقر محمد تقى العثمانى (٢) ١٣٧٩/٦/١٣هـ الجواب صحيح العبد محمد شفيع عفا الله عنه

نماز کے بعد ڈرود نثریف پڑھنے کا حکم سوال: - نماز کے بعد ڈرود شریف اُونچی آواز سے پڑھنا چاہئے یانہیں؟ یا آہتہ پڑھنا

عامع؟

جواب: - آہتہ ہی پڑھنا جاہئے۔ ہمارے زمانے میں بلند آواز سے دُرود شریف پڑھنے کا جورواج ہوگیا ہے، اوراس کی جس طرح فرائض کی سی پابندی کی جاتی ہے اور جس طرح اس کے خلاف پر ملامت ونگیر کی جاتی ہے، وہ بدعت ہے۔ (۳)
پر ملامت ونگیر کی جاتی ہے، وہ بدعت ہے۔ (۳)

(فتوی نمبر ۲۲/۲۳۴ ه)

نمازِ جنازہ کے بعد ہاتھ اُٹھا کر دُعا مانگنا

سوال: - نمازِ جنازہ کے بعد ہاتھ اُٹھا کر دُعا مانگنا جائز ہے یانہیں؟

جواب: - نمازِ جنازہ خود دُعا ہے، اور اس کے بعد دُعا کے لئے اجتماعی اہتمام جیسا کہ آج کل بعض حلقوں میں مروّج ہے، اس کا قرآن وسنت اور بزرگانِ سلف کے تعامل ہے کوئی ثبوت نہیں ہے، اور اس طرح کا اہتمام واصرار بدعت ہے، لہذا واجب الترک ہے۔ (م) واللہ سبحانہ اعلم

(فتؤى تمبر ١٢٥/١٢٥ الف)

حیلہ اِسقاط کا حکم سوال: - حیلہ اسقاط کے بارے میں کیا حکم ہے؟ جواب: - حیلہ اسقاط کا مروّجہ طریقہ شرعاً ہے اصل ہے، اس بارے میں اصل حکم شرعی یہ

<sup>(</sup>۱) مزیدحوالہ جات سابقہ ص:۱۴ کے حاشیہ نمبرا میں ملاحظہ فرمائیں۔

<sup>(</sup>٢) يەفتۇى حضرت والا دامت بركاتهم كى تمرين افتاءكى كايى سے ليا گيا ہے۔

<sup>(</sup>٣) و تکھنے خوالہ سابقہ ص:۱۱۴ حاشیہ نمبرا۔

<sup>(</sup>۴) و یکھیئے حوالہ سابقتہ ص:۱۰۸ حاشیہ نمبر۲۔

ہے کہ نماز، روز ہے جومیّت کے ذمے رہ گئے ہول، ان کا فدیدادا کیا جائے اگر میّت نے وصیت کی ہو،
اور اس کے لئے مال بھی چھوڑا ہوتو ورثاء کے لئے ایبا کرنا واجب ہے، ورنہ واجب نہیں بہتر ہے، کذا
فی عزیز الفتاوی (ج: اص: ۲۷۰)۔

۱۲۰ (فتوی نمبر ۱۲۵ / ۲۸ الف)

#### ميت كے ساتھ قبرستان تك قرآن مجيد لے جانا

سوال: - میت کے ساتھ قبرستان تک قرآن مجید لے جانا کیسا ہے؟ جواب: - اس کی کوئی اصل نہیں۔

\*۲۰۱۱/۲۹هاه (فتوی نمبر ۱۲۵/۲۵ الف)

واللدسبحانهاعكم

#### مین جنازہ کے بعد دُعا مانگنا

سوال: - نماز جنازه کے بعد وعامانگنا جائز ہے یانہیں؟

جواب: - نمازِ جنازہ خود دُعا ہے، اور اس کے بعد دُعا کا اہتمام کسی حدیث یا صحابہؓ و تابعینؓ کے عدد دُعا کا اہتمام کسی حدیث یا صحابہؓ و تابعینؓ کے عمل سے ثابت نہیں، لہذا آج کل بعض حلقوں میں جس اہتمام اور اصرار کے ساتھ بیمل کیا جاتا ہے وہ بدعت ہے۔ (گذا فی عزیز الفتاوی ج:اص:۳۸۹)۔

(فتوی نمبر ۱۵۱/۱۸۱ الف)

#### میّت کو دفن کرنے کے بعد قبریراذان دینا

سوال: - اذان القبر ، میّت کو دفن کرنے کے بعد اس کے سرکی جانب کھڑے ہوکر اذان دینا جائز ہے یانہیں؟

<sup>(</sup>۱) عزيز الفتاوي ص: ۱۲۲، وفي الشامية ج: ۲ ص: ۵۳ وبه ظهر حال وصايا أهل زماننا، فان الواحد منهم يكون في ذمته صلوات كثيرة وغيرها من زكاة وأضاح وأيمان ويوصى لذلك بدراهم يسيرة ويجعل معظم وصيته لقراءة المختمات والتهاليل التي نص علماؤنا على عدم صحة الوصية بها. وراجع أيضًا الى الرسالة الثامنة منة الجليل ص: ۲۲۵ من رسائل ابن عابدين رحمه الله، وامداد الأحكام ج: ١ ص: ١٨٣.

<sup>(</sup>۲) فتاوی دار العلوم دیوبند ج: اص: ۲۸۹، مرقاة المفاتیح ج: ۳ ص: ۲۳ (مکتبه امدادیه ملتان)، بزازیة مع الهندیة ج: ۳ ص: ۸۰ (رشیدیه کوئنه)، خلاصة الفتاوی ج: اص: ۲۲۵ (امجد اکیدهی لاهور)، البحر الرائق ج: ۲ ص: ۱۸۳، جامع الرموز ج: اص: ۲۸۳ (طبع سعید)، نفع المفتی والسائل ص: ۳۳ ا (طبع کتب خانه رحیمیه دیوبند یوپی)، امداد الأحکام ج: اص: ۱۹۳، امداد المفتین ص: ۲۱ ا. عبارات مابقه ص: ۱۸۰ عاشیه نم مراشی ملاحظه فراکس در محمد زیر)

جواب: - اس کا صحابہؓ و تابعینؓ ہے کوئی ثبوت نہیں ہے،للہذا یہ بدعت ہے۔ والله سبحانه اعلم DITAAIT (فتؤي نمبر ١٩/١٨ الف)

#### مروّجه حيلهُ إسقاط كاحكم

سوال: – حیلۂ اسقاط جو آج کل مشہور ہے اور لوگ کیا کرتے ہیں، شریعت میں کیا اس کا شبوت ہے یا تہیں؟

جواب: - اسقاطِ مروّجہ کی شریعت میں کوئی اصل نہیں ہے، میّت کے گناہ معاف کرانے کا صحیح طریقہ بیہ ہے کہ اس کے لئے مغفرت کی وُعا کی جائے اور جونماز ، روزے رہ گئے ہیں اس کا فدیپہ واللداعكم ادا کیا جائے اور میت کوابیمال ثواب کیا جائے۔ احقر محدثقي عثماني عفي عنه بنده محمه عاشق الهي بلندشهري

DITAAITI (فتؤی نمبر ۱۹/۱۸۴ الف)

#### رمضان کی ۲۳ تاریخ کو بعداز تراویج سورهٔ عنکبوت اورسورهٔ رُوم پرهنا

سوال: - رمضان کی ۲۳ تاریخ کوامام مسجد بعد از تراویج سورهٔ عنکبوت وسورهٔ رُوم پڑھتے ہیں، لوگ سنتے ہیں اور نذرانے پیش کرتے ہیں، پہطریقہ کیسا ہے؟ فضائلِ قرآن کی روایت کا حوالہ سائل: (مولانا) محمد أفضل خان ویتے ہیں، پہکیسا ہے؟ شاه پورکا نا،سوات،صوبهسرحد

جواب: - قرآن کریم کی تلاوت باعث اجر وثواب ہے، کیکن اس التزام کے ساتھ پڑھنا ہمارے علم میں بےاصل ہے،جس روایت کا وہ صاحب ذکر کرتے ہیں،اس کامفصل حوالہ لکھ کر بھیجیں تو

 (١) تنبيه في الاقتصار على ما ذكر من الوارد اشارة الى أنه لا يسن الأذان عند ادخال الميت في قبره كما هو المعتاد الأن، وقـد صـرح ابـن حـجـر فـي فتاويه بأنه بدعة، وقال من ظن أنه سنة قياسا على ندبهما للمولود الحاقا لخاتمة الأمر بابتدائه فلم يصب، (ردّ المحتار ج: ٢ ص: ٢٣٥، كتاب الجنائز). وفي در البحار: من البدع التي شاعت في بلاد الهند الأذان على القبر بعد الدفن. مجواله: فأوى رشيديه ص:١٣٦، وامداد الفتاوي ج:٥ ص:١٠٠١، عزيز النتاوي ص:١٠٠١،٢٠١- (٢) وفي الشامية ج: ٢ ص:٣٠ وبه ظهر حال وصايا أهل زماننا، فإن الواحد منهم يكون في ذمته صلوات كثيرة وغيـرهـا من زكاة واضاح وأيمان، ويوصى لذلك بدراهم يسيرة ويجعل معظم وصيته لقرا ءة الختمات والتهاليل التي نص علماؤنا على عدم صحة الوصية بها. والثداعكم

اس کے بارے میں کچھ کہا جاسکتا ہے۔

۱۳۹۷/۱۲۹ ه (فتوی نمبر ۲۸/۶۷ الف)

حیلہُ اسقاط اور میت کے لئے تین دن خیرات کرنے کا حکم

سوال ا: - مردے کے فدیہ میں پیسے اور قرآن کا دورِ اسقاط پھراتے ہیں، یہ کیسا ہے؟

۲: - مردے کے لئے اوّل تین رات خیرات کرتے ہیں اور تین صبح تلاوت قر آن قبر پر جاکر

سائل: مولا نا افضل خان

کرتے ہیں، اس کو پلیے اور روٹی دیتے ہیں، یہ کیسا ہے؟

شاه پورکانا، ضلع سوات، صوبه سرحد

جواب ا: - حیلۂ اسقاط کی شریعت میں کوئی اصل نہیں ، اس کے بجائے مشروع طریقہ بیہ ہے کہ جتنی نمازیں یا روزے مردے کے قضا ہیں ، اتنی نمازوں اور روزوں کا فدیپیغر باء کو دے دیا جائے ، اور جتنا ہو سکے مشروع طریقے سے اس کوایصال ثواب کیا جائے۔

۲:- اس قسم کی پابندیاں بدعت ہیں اور ان سے اجتناب لازم ہے۔ ہاں! ان پابندیوں سے پچ کرمردے کو جتنا ایصالِ ثوابِ إخلاص کے ساتھ کیا جائے باعث ِخیر و برکت ہے۔

واللدسبحانه اعلم

01494/1/7

(فتؤى نمبر ١٥/ ٢٨ الف)

قبرستان میں قرآن مجید لے جاکر پڑھنا

سوال: - قبرستان میں قرآن مجید لے جاکر پڑھنا جائز ہے؟ اور کیا جواز پراس حدیث سے استدلال کرنا''نوروا قبور موتاکم بالقران'' دُرست ہے یانہیں؟ عبدالسلام چاٹگامی جائوں ٹاؤن

جواب: - قبرستان میں قرآن مجید لے کر پڑھنا جائز ہے، کیکن "نبودوا قبود موتا کے بالگین "نبودوا قبود موتا کے بالقران" کے الفاظ کی کوئی روایت ہمیں نہیں ملی، موضوعات کے مجموعے میں بھی اس کا کوئی ذکر نہیں ملا۔ واللہ اعلم

والتدائم احقر محرتقی عثانی عفی عنه

OITAAIII

(فتؤى نمبر ١٩/٥٦ الف)

الجواب صحيح بنده محمد شفيع عفا الله عنه

#### اہل قبور سے توسل پکڑنا

سوال: - كيا ابل قبور سے توسل پكڑنا جائز ہے؟ اور اس كے جواز كے لئے بير حديث: "اذا تحير تم في الأمور فاستعينوا بأهل القبور" استدلال ميں پيش كرنا كيما ہے؟ والسلام

(مفتی) عبدالسلام چاڻگامی سابق مفتی جامعة العلوم الاسلامیه ہنوری ٹاؤن

جواب: - توسل کیا جاسکتا ہے، کیکن خود ان سے حاجت طلب کرنا حرام ہے، "استعینوا واللہ اللہ اللہ کی کوئی حدیث نہیں ملی۔ (۱) واللہ اعلم القبور "کے الفاظ کی کوئی حدیث نہیں ملی۔ (۱) الجواب صحیح الجواب صحیح الجواب صحیح الجواب میں عندہ محمد شفیع عفا اللہ عند مندہ محمد شفیع عفا اللہ عند مندہ محمد شفیع عفا اللہ عند مندہ محمد شفیع عفا اللہ عند ال

(فتوی نمبر ۱۹/۵۲ الف)

#### جماعت کے بعدامام سے مصافحہ کرنا

سوال: - جماعت کے بعد دُعا ما نگ کرامام سے مصافح کرنا چاہئے یانہیں؟
جواب: - نماز کے بعد امام سے مصافحہ کرنے کو جوبعض لوگ مسنون سمجھتے ہیں، اس کی شریعت میں کوئی اصل نہیں، خاص طور سے نماز کے بعد مصافح کوسنت سمجھنا دُرست نہیں، ہاں! واقعۃ شریعت میں کوئی اصل نہیں، خاص طور سے نماز کے بعد مصافح کوسنت سمجھنا دُرست نہیں، ہاں! واقعۃ امام صاحب سے ملاقات مقصود ہوتو مصافح میں مضا کقہ نہیں۔ (1)
مام صاحب سے ملاقات مقصود ہوتو مصافح میں مضا کھنہیں۔ (1)
دور محالم کے میں مضا کھنہیں۔ (1)
دور کردار ۲۳۲۸ میں مضافح میں مصافح میں مضافح میں مضافح میں مضافح میں مضافح میں مضافح میں مصافح میں مضافح میں مضافح میں مضافح میں مضافح میں مضافح میں مضافح میں مصافح میں مضافح میں مصافح میں مضافح میں مصافح میں مصافح میں مضافح میں مصافح میں مصاف

(۱) سوال میں سائل موصوف مفتی عبدالسلام چائگا می صاحب زید مجدہ نے ''ف است عین و ابسا القبود'' کے الفاظ کھے ہیں جبکہ مجموعة الفتاوی علامہ کلامنویؒ کے ایک سوال میں ''ف است فتو ا با القبود'' کے الفاظ کھے ہیں، جس کے جواب میں علامہ عبدالحی تکھنویؒ نے فر مایا:

یہ حدیث نہیں کسی کا مقولہ ہے۔ آگے علامہ تکھنویؒ نے ''ف است فتو ا'' کے الفاظ کے ساتھ اس کا مفہوم بیکھا ہے کہ:''جب خہمیں کسی چیز کے حلال یا حرام ہونے میں شبہ ہوتو اپنے اجتہاد پر عمل کرنے کے بجائے ان قدماء کی تقلید کرو جواس وقت قبروں میں سور ہے ہیں۔'' یا بیہ معنی ہے کہ:''جب تم وُنیاوی اُمور میں پریشان ہوتو اسحاب قبور پر نظر کرو جنھوں نے وُنیا کو چھوڑ کرآخرت کا سفر افقتیار کرلیا اور حمہیں بھی بیسٹو کرنا ہے۔'' اور ''است عینو ا'' کے الفاظ ہوں تو پھر مفہوم بیہ ہے کہ:''اصحاب قبور کے وسلے سے اللہ تعالیٰ سے وَعاما گوہ نہ بیہ کہ ان کو مستقل طور سے حلِ مشکلات اور تدابیر عالم میں اللہ کا شریک جانو، یہ کھلا ہوا شرک ہے۔'' دیکھتے علامہ عبدالحی تکھنویؒ کی کتاب مجموعة الفتاوی اُردو، کتاب العلم والعلماء ج: اص ۱۹۵ (طبع میر محمد کہ تب خانہ )۔ (محمد نہر میں نواز)

#### درسِ قرآن کے شروع میں دُرود شریف پڑھوانا

۱۳۸۷/۱۲۸۳ه (فتوی نمبر ۱۸/۱۳۹۲ الف)

مسجد ميں چراغاں كاحكم

سوال: - ہماری مسجد عزّت الاسلام میں رمضان کے شروع ہونے سے دوروز پہلے محلے کے دو تین آ دمی آئے اور کہا کہ ہمارا ارادہ ہے کہ رمضان میں ہم اپنے خرچ سے ایک مہینے تک اپنی جیب سے مسجد کو بحل کے قرق سے ایک مہینے تک اپنی جیب سے مسجد کو بحل کے قبقہ وں گے۔ زید کہتا ہے کہ یہ فضول خرچی ہے جو اللہ کو ناپسند ہے، اس کا شرق تھی بتا کیں کہ کیا ہے؟

جواب: - مسجد کے چندے سے زائد از ضرورت روشیٰ کرنا بالکل ناجائز ہے ہی، لیکن اگر کوئی ایک شخص اپنے پاس سے خرچ کرکے روشیٰ کرے تب بھی اس میں ایک تو اسراف کا گناہ ہے، وُوگ دُوس سے شہرے اس کو زیادہ تواب کا کام سمجھ کر کرنا بدعت ہے۔ اس لئے جولوگ جواوگ جواغال کررہے ہیں انہیں اس سے اجتناب لازم ہے۔

(۱)

واللہ تعالی اعلم واللہ ہے۔ اس کو جاناب کا کام سمجھ کر کرنا بدعت ہے۔ اس لئے جولوگ جواغال کررہے ہیں انہیں اس سے اجتناب لازم ہے۔ (۱)

(فتوی نمبر ۹۹۵/۸۹ ج)

#### شہدائے کر بلا کے مزارات کی شبیہ بنانا

سوال: - ذکرِشهادت کے دوران ایک مولانا نے فرمایا کہ: رائج الوقت تمام تعزیئے ناجائز بیں، البتہ اگرسیّدالشہد اء کے روضۂ مبارک کی شکل اور نقل بنائی جائے تو جائز ہے، کیا بیہ کہنا وُرست ہے یانہیں؟ جواب: - تعزیه داری کی ہر صورت جو رائج ہے، بدعت ہے، اور اس کا بنانا جائز نہیں،
شہدائے کر بلا کے مزارات کی شبیه اگر ثواب سمجھ کر بنائی جائے گی تو بدعت ہوگی۔ واللہ اعلم
الجواب صحیح
الجواب صحیح
محم عاشق الہی عفی عنه
(فتو کی نمبر ۱۹/۲۰۰ الف)

#### تعزبيرسازي سبيل لگانا، تعزبيه كوجلانا وغيره كاحكم

سوال: - کیا تعزیہ بنانا جائز ہے؟ اس کی کیا وعیدیں ہیں؟ جواب: - تعزیہ بنانا بدعت ہے، اور اس میں کئی قشم کے گناہ ہیں۔ (۲) سوال: - سبیل کے متعلق شریعت کا کیا تھم ہے؟

جواب: - لوگوں کے لئے پانی کا انظام کرنے کے واسطے راستوں پرسبیل لگانا بڑے تواب کا کام ہے،لیکن اس ثواب کے کام کوصرف محرم کے مہینے کے ساتھ خاص کرنا اور اس مہینے کے اندرسبیل لگانے کوزیادہ اُجروثواب کا موجب سمجھنا بدعت اور ناجائز ہے۔

سوال: - لوگ عام طور پر بیہ کہتے ہیں کہ امام حسین کوسات محرم کے بعد پانی نہیں ملاتھا، کیا سچھ ہے، یا انہیں آخر تک پانی میسر تھا؟

جواب: - سات تاریخ کے بعد حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو دریا کے فرات سے پانی لانے سے روک، دیا گیا تھا، یہ بات تاریخی روایات سے ثابت ہے۔ (۲)

سوال: - ایک صاحب نے زیرِ تعمیر تعزیہ کوموقع پاکر جلادیا، اس فعل پر آپ کی کیا رائے ہے؟
جواب: - کسی شخص کو بُرائی ہے رو کئے کا بیطریقہ دُرست نہیں، نرمی ہے سمجھانا چاہئے، اگر
وہ نہ ما نیں تو ان کے حق میں دُعا کریں۔

الجواب شجیح

الجواب شجیح

الجواب شجیح

المقر محمد تقی عثمانی عفی عنہ
بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ

(فتؤى نمبر 9 4/19 الف)

<sup>(</sup>۲،۱) تعزبیسازی وغیرہ بدعات محزم سے متعلق مزید تفصیل کے لئے دیکھئے: فآوی رشیدیہ ص:۵۵، امداد الفتاوی ج:۵ ص:۲۸۱، ۲۸۵، امداد الاحکام ج:۱ ص:۱۸۱، ۱۸۱، فآوی دارالعلوم دیوبند امداد المفتین ص:۵۴۔ امداد الاحکام ج:۱ ص:۱۸۱، ۱۸۱، فآوی دارالعلوم دیوبند امداد المفتین ص:۵۴۔ (۳) تفصیل کے لئے دیکھئے: مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محد شفیع صاحبؓ کا رسالہ ''شہید کربلا'' ص:۸۸۔ (محدز بیر)

#### 111

#### بعد نما نِ عشاء حلقہ بنا کر دُرود شریف پڑھنا اورمسجد میں چراغال کرنے کا حکم

سوال ا: - پچھ لوگ مسجد میں بعد نمازِ عشاء حلقہ بنا کر دُرود شریف پڑھتے ہیں، اور جمعرات کو شیرینی بھی تقسیم کرتے ہیں، مجوّزین کا اصرار ہے کہ حلقہ بنا کر دُرود شریف بآوازِ بلند پڑھنے کی اجازت ہونی چاہئے، اور وہ لوگ بیبھی چاہئے ہیں کہ تہواروں کے ایام میں مسجد میں چراغاں بھی کرنا چاہئے۔
کیا یہ مٰدکورہ بالا مسائل ایسے ہیں جیسے مجوّزین کا خیال ہے؟

جواب : - سروَرِ کونین صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس پر دُرود و سلام بھیجنا بہت اجر و فضیلت کی چیز ہے، لیکن دُرود وسلام کوکسی ہیئت کے ساتھ مخصوص کردینا یا کسی الیی ہیئت کوزیادہ تواب فضیلت کی چیز ہے، لیکن دُرود وسلام کوکسی ہیئت کے ساتھ مخصوص کردینا یا کسی الیں ہیئت کو اختیار نہ کرے اسے بُراسبجھنا بدعت ہے، جس سے احتراز کرنا چاہئے، بھی بھی اجتماعی طور سے حلقہ بنا کر دُرود شریف پڑھنا اصلاً مباح ہے، لیکن چونکہ صحابہ کرام ہے یہ طریقہ منقول نہیں اس لئے یہ نہیں کہا جاسکتا کہ اس میں ثواب زیادہ ہے، اور کوخش اس طریقے سے دُرود شریف نہ پڑھے وہ قابلِ نکیر نہیں ہے۔ لہذا اگر اس اجتماعی صورت کوزیادہ ثواب سبجھ کراختیار کیا جائے اور جوشم اس ہیئت کو اختیار نہ کرنے اسے بُراسبجھا جائے تو یہ بدعت ہوگا، اور چونکہ آج کل اس اجتماعی ہیئت کو اس نیت سے اختیار کیا جاتا ہے، اور سوال میں بھی اس کی تضریح ہوگا، ہے، اس لئے اس طریقے کوزک کرنا چاہئے۔ (۱)

شیرینی تقسیم کرنے کا بھی یہی حال ہے کہ اصلاً مباح ہے،لیکن اس کوکسی دن کے ساتھ مخصوص کرکے تواب سمجھنا اور تارک پرنگیر کرنا بدعت ہے۔

سوال ۲: - بعد نمازِ عشاء حلقه بنا کر دُرود شریف پڑھنا اور مسجد میں چراغاں کرنا کیسا ہے؟ جواب ۲: - مسجد میں چراغاں کرنا بلاشبہ اِسراف ہے، فقہاء نے صراحة اس سے منع فرمایا ہے۔ جواب ۲: - مسجد میں چراغاں کرنا بلاشبہ اِسراف ہے، فقہاء نے صراحة اس سے منع فرمایا ہے۔ فقط واللہ اعلم

احقر محمد تقى عثمانى عفى عنه

01711/1710

(فتوى نمبر ١٩/٢٥١ الف)

الجواب صحيح بنده محد شفيع عفا الله عنه ا: - تعزید کے بوسے کو حجرِ اسود کے بوسے پر قیاس کرنا

۲: - مختلف مقامات میں قمری تقویم مختلف ہونے کی بناء پر

لیلۃ القدر ہر مقام پر اپنے مطلع کے لحاظ سے ہوتی ہے

سوال: - ابھی ابھی لکھنؤ ہے آئے ہوئے ایک شیعہ عالم جناب ڈاکٹر کلبِ صادق صاحب

کا خطاب سننے کا اتفاق ہوا، دورانِ خطاب انہوں نے تعزید، عکم ، مزار اور اسی طرح دیگر مراسم کے جواز
کو بیان کرتے ہوئے کہا کہ: -

نماز اگر چہارد یواری والے کعبہ کی سمت منہ کر کے پڑھی جائے تو یہ بھی غیرخدا کی تعظیم ہوگئی؟ حجرِ اسود کو اگر بوسہ دیا جائے، قرآن مجید کی تعظیم و تو قیر ہوتو یہ بھی عین خدا نہیں ہیں، مگر ان کا ادب واحترام، بوسہ و تعظیم عین عبادت اور دین کا حصہ ہے، صرف اس لئے کہ ان کی نسبت خدا کے ساتھ ہے۔ اسی طرح اگر تعزیہ عکم، ضرح اور اسی قبیل کی دُوسری چیزوں کا ادب واحترام کیا جاتا ہے تو یہ بھی اللہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نسبت اور ان کے تعلق سے کیا جاتا ہے، تو پھر یہ شرک اور گناہ کیونکر ہوسکتا ہے؟ یہ بھی عین دین ہے اور عبادت ہے۔

ان کی اس توجیہ نے دین میں ایک اِشکال پیدا کردیا ہے، اس سلسلے میں آپ رہنمائی فرمائیں۔ دُوسری گزارش لیلۃ القدر کے حوالے سے ہے۔ پاکستان میں قمری تقویم کی رُوسے لیلۃ القدر کی رات دُوسری ہوگی، سعودی عرب میں دُوسری ہوگی اور پورپ وامریکہ میں بیرات مختلف ہوگی، تو کیا سال میں مختلف لیلۃ القدر ہوسکتی ہیں؟ اس حوالے سے بھی اپنا نقطۂ نظر بیان فرمائیں۔

جواب:-

محتر مي ومكري! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آپ کا خط ملا، لفافے پر میرا پتہ اور نام تھا،لیکن اندر خط جاوید الغامدی صاحب کے نام تھا، شاید آپ نے سوال دونوں کو بھیجا اور خطوط بدل گئے۔

بہرصورت! جواب درج ذیل ہے:-

تعزیہ، علّم اور ضرح کو بیت اللہ اور حجرِ اسود پر قیاس کرنا اس لئے بداہة علط ہے کہ بیت اللہ کی طرف رُخ کرنے اور حجرِ اسود کی تقبیل کا حکم اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے صراحة عطا فرمایا ہے، یہی وجہ ہے کہ کعبہ کے کسی اور پچھر کو چومنا جائز نہیں۔ تعزیہ، علّم اور ضرح کے بارے میں

کون می نص ہے؟

بالفاظِ دیگرنماز میں رُخ کرنا یا بوسہ دینا اور کوئی تعظیمی عمل جوعبادت کے مشابہ ہو، انجام دینا اصلاً غیراللّٰہ کے لئے حرام ہے، البتہ جہاں نصوص سے کسی غیراللّٰہ کے لئے ثابت ہو، صرف اسی حد تک اجازت ہوگی۔ جہاں نص نہیں وہاں اصل حرمت کا حکم لوٹ آئے گا۔

لیلۃ القدر کی فضیلت ہر مقام پر اس کے اپنے مطلع کے لحاظ سے حاصل ہوتی ہے، لہذا الگ الگ راتوں میں اس فضیلت کا حصول ممکن ہے۔ <sup>(۱)</sup>

احقر محمرتقی عثانی عفی عنه ۲۰ ررمضان المبارک ۱۹۱۹ه (فتوی نمبر ۳۴۶/۳۱)

غیراللہ کے نام کی نذرو نیاز کا حکم

سوال: - قرآن میں اس بات کی صراحت ہے کہ اگر کسی چیز پر اللہ کے علاوہ کسی کا نام لے لیا جائے تو وہ حرام ہوجائے گی، لیکن مسلمان نذر و نیاز کی مٹھائیاں اور کھانے متبرک سمجھ کر استعمال کرتے ہیں، کیا یہ خلاف قرآن نہیں؟

جواب: - وہ نذرو نیاز جوغیراللّٰہ کے نام پر ہو، واقعتا قر آنِ کریم کے خلاف ہے۔ واللہ اعلم

مار۱۴۲۸ماره (فتوی نمبر ۱۹۵۰۵)

#### بندرہ شعبان یا معراج کے موقع پرمسجد میں جراغاں کا حکم

سوال: - بندرہ شعبان کے دوران یا معراج کے موقع پر مساجد پر چراغال کرنے کا کیا تھم ہے؟

۲: - بعض مساجد میں بندرہ شعبان یا معراج کے موقع پر کمیٹی چراغال نہیں کرتی ہے، بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ کوئی شخص اگر انفرادی طور پر چراغال کردے تو ہمیں اعتراض نہیں ہے، کیا ایسا چراغال کرنا جائز ہے؟

جواب ا: - جتنی روشنی کی مسجد میں فی الواقعہ ضرورت ہے، اس سے زائد چراغال کرنا دُرست نہیں۔ ۲: - کوئی شخص اگر اپنے مال سے چراغال کرادے تو اس سے مسجد کا مال غیر مصرف میں خرج

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے دیکھتے امداد الفتاوی ج: ۲ ص: ۱۲۹ (طبع مکتبدوارالعلوم کراچی)، تغییر عارف القرآن ج: ۸ ص: ۹۴ (سورة القدر)۔

<sup>(</sup>٢) و ميكھئے حوالہ سابقہ ص 🗀 ۱۰ حاشیہ نمبر ۴۰۔

كرنے كا گناہ تو نہ ہوگا،ليكن إسراف اور تشبہ بالكفار كا گناہ پھر بھى ہوگا،لہذا بيرنا جائز ہے۔ (۱) والثداعكم

(فتوی نمبر ۲۸/۸۸۱ ج)

ختم گیارھویں اور کونڈے کا حکم

سوال: -ختم گیارهویں اور کونڈے کا کیا حکم ہے؟ اور مُردوں کو ایصال ثواب کے لئے کیا

\*\*\*\*

كياجائي؟

**جواب:** - گیارھویں اور کونڈے وغیرہ کا شرعاً کوئی ثبوت نہیں، یہ بعتیں ہیں جن کا اصل شرع میں وجود نہیں، ان میں شرکت نہیں کرنی جائے۔ مُردوں کو ایصالِ ثواب کی نیت سے صدقہ، واللداعلم خیرات ہروفت کیا جاسکتا ہے۔ الجواب صحیح الجواب سح

احقر محرتقي عثاني عفي عنه 01791/1/10

(فتوی نمبر ۲۲/۲۹۳ الف)

# رعلم، تاریخ اورطب کے متفرق مسائل کا بیان)

www.ahlehad.org

## ر علم، تاریخ اورطب کے متعلق متفرق مسائل کا بیان )

كيا كنعان حضرت نوح عليه السلام كاحقيقى بيثا تها؟ سوال: - كنعان نام فرزند حقيقي حضرت نوح بوديا غير حقيقي؟

جواب: - پر حضرت نوح که درطوفان غرق شده بود اسم او بعض مؤر خین کنعان گفته اند ما فظ ابن کثیر در تاریخ خود می نویسد: و هذا الابن هو پیام أحو سام و حیام و پیافث، و قیل: اسمه کنعان، و کان کافر اعمل عملا غیر صالح. (البدایة والنهایة جلد اوّل ص: ۱۱۳) - وایل پر بود چنا نکه ظاهر آیت ولالت می کند "و نیادی نُوخ ابنیه" البته کنعان و گیر پسر حام پسر نوح علیه السلام بود، و مسکن او در شام باسم کنعان مشهورگشت - (کما فی الکامل لابن اثیر ، ج: اص: ۲۸) - شور الله الله می و الله و الله می و الله و الله الله می الله و الله

۱۳۸۸/۲/۲۸ (فتویلی نمبر ۱۹/۳۲۷ الف)

#### ''اجماع اور بابِ اجتهاد''نامی کتاب کا حکم' نیز اجماع کی حقیقت کیا ہے؟

سوال: - اسلام میں اجتہاد کا ''دستوری ضابط'' اور ائمۂ اربعہ کے اجتہاد کی ''دستوری پوزیش'' محترم مفتی محرشفیع صاحبؒقرآنی آیت النساء (۱۵:۴) اور حدیث: ''لا تبحت مع صاحبؒقرآنی آیت النساء (۱۵:۴) اور حدیث: ''لا تبحت مع صاحبؒقرآنی آیت النساء کو عاصل ہے نہ کہ اُمت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اجماع کا حق بحثیت مجموعی ساری اُمت ِمسلمہ کو حاصل ہے نہ کہ اُمت کے کسی خاص طبقے یا گروہ کو۔

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية قصة نوح عليه السلام ج: ١ ص: ١٥٠ (طبع دار الفكر بيروت).

<sup>(</sup>۲) سورة هود: ۲۸

<sup>(</sup>٣) وفي التاريخ الكامل لابن اثير ج: ١ ص:٢٨ (طبع قديم) وأما الحام فولد له كوش ومصرايم وقوط وكنعان .... وأمام الكنعانيون فلحق بعضهم بالشام .... الخ.

استدلال کے طور پراس اُمرکوشلیم کیا جاسکتا ہے کہ خواہ مسئلہ زیرِ بحث کوئی بھی ہو، اگر اُمت کا سوادِ اعظم فقہاء کے اجماع کا مخالف ہوتو کوئی اجماع اصطلاحی معنوں میں پایئے بھیل کونہیں پہنچ سکتا، لیکن سوادِ اعظم فقہاء کے اجماع کا مخالف ہوتو کوئی اجماع اصطلاحی معنوں میں پایئے بھیل کونہیں بہنچ سکتا، لیکن ساری اسلامی تاریخ میں بھی وقوع پذیر نہیں ہوا، بلکہ عملاً اس کا وقوع ناممکن بھی ہے، کیونکہ اجماع ایک اسلامی فن اور فقہی عمل ہے جس کے لئے اُمتِ مسلمہ کو ہمیشہ اِن اہلِ علم پر اعتماد کرنا ہوگا جو اس شعبے میں ضروری قابلیت اور اختصاصی مہارت رکھتے ہیں۔

''اجماع اور بابِ اجتهاد'' (مصنف کمال فاروقی ، ترجمه مظهرالدین صدیقی صفحه:۱۵) اس تفسیر کے تجزیے سے مندرجه ذیل نتائج نکلتے ہیں:-

ا:- أصولی طور پراجماع کاحق تمام أمتِ مسلمه کوحاصل ہے، نه کسی خاص طبقه یا گروہ کو۔
۲:- کسین چونکه اجماع ایک فنی (Technical) اور فقهی عمل ہے، کہدا اس عمل کومسلم معاشرے کا صرف فقهی اور عالم طبقه ہی انجام دے سکتا ہے جو قرآن وسنت اور دیگر مآخذ سے فقهی اور قانونی تعبیرات اخذ کرنے کا ماہر ہے۔

س:- چونکه مسلم معاشرہ بحثیت مجموعی نه اس فن کا ماہر ہے، نه بیمل انجام دےسکتا ہے، لہذا اُمت ِمسلمہ نے قانون سازی کا بیچق وفرض طبقه علماء وفقهاء کو'' تفویض'' کر دیا ہے۔

اس'' طبقۂ ماہرین' کے انتخاب یا نامزدگی کا کوئی خصوصی طریقہ مسلم معاشرے میں متعین اور مرق ج نہیں ہے، زیادہ سے زیادہ خلافت ِ راشدہ کے دور کے نظائر ایک مثال ضرور بن سکتے ہیں،لیکن ججت نہیں۔

۳:- لہذا طبقهٔ علماء وفقهاء کی تعبیرات اور اجماع پرمسلم معاشرے کا اجماع ناگزیر (منطقی طور پر) اور واجب ہے۔

۵:-لیکن اس کے باوجود بھی اگر بالفرض اُمت کا سوادِ اعظم، فقہاء کے اجماع کا مخالف ہوتو کوئی اجماع اصطلاحی معنوں میں یا یہ بھیل کونہیں پہنچ سکتا۔

اجماع طبقہ علماء وفقہاء کے برخلاف (یعنی علماء کے اجماع کے برخلاف (یعنی علماء کے اجماع کے برخلاف) کسی تعبیر یا فیصلے پرمتفق ہوجاتا ہے جسے علماء فقہاء کی تائید حاصل نہ ہوتو یہ اجماع بھی منعقد اور کمل نہیں ہوگا، اور دونوں صورتوں میں نمبر ۵ اور ۲ میں چونکہ اجماع منعقد یا مکمل نہیں ہوگا، لہذا حجت نہیں ہوگا۔

ک:- لہذا نمبر ۵ اور ۲ کے تجزیے ہے یہ ظاہر ہوا کہ طبقہ علماء و فقہاء اور اُمت مسلمہ دونوں کو
 "قوت عفیذ" حاصل ہے، یعنی انہیں اپنے فیصلے کے نفاذ کاحق بھی حاصل ہونا ضروری ہے۔

(اگرچہ بید قق صرف اسی صورت میں حاصل ہوسکتا ہے جبکہ دونوں طبقے علماء اور سوادِ اعظم متفق ہوں)۔

11

اور دونوں طبقوں کی حیثیت مشاورتی کونسل کی ہرگز نہیں ہے جس کے فیصلے کو قبول یا مستر د کرنے کا اختیار ایک تیسرے اور حکمران طبقے کو حاصل ہو، جسے نہ اُمت نے منتخب کیا ہو، اور نہ نامزد کیا ہو، بلکہ صرف اس کے سیاسی غلبے کی وجہ ہے مجبوراً قبول کیا ہو۔

۸: - لہذا قرآن وسنت کی دستوری تعبیر اور دستوری اجماع وہ ہوا جواس وقت منعقد ہو جبہ۔ 
۱: - اُمتِ مسلمہ کا منتخب یا نامزد طبقہ علاء وفقہاء موجود ہوجس کی تعبیر اور رائے کو
اُمت کی تائید سے قوت نافذہ بھی حاصل ہو (جیسی کہ موجودہ لچسلیو کو حاصل ہو قی ہے)۔

۲: - اُمتِ مسلمہ کو طبقہ علاء وفقہاء کے اجماع کو تبول یا مستر دکرنے اور قبول کرنے کی صورت میں اس قبول شدہ اجماع کو نافذکر نے کی قوت بھی حاصل ہو۔

۷: - لیمی سی حکمران کو بیدی حاصل نہیں کہ اپنی یا کسی فردِ واحد کی (خواہ وہ امام ہی کی سے بینی کی حکمران کو بیدی حاصل نہیں کہ اپنی یا کسی فردِ واحد کی (خواہ وہ امام ہی کی سے ب بہو) یا کسی گروہ فقہ کی رائے اور تعبیر کوامت کی مرضی کے خلاف اس پر نافذکرد ہے۔

کیوں نہ ہو) یا کسی گروہ فقہ کی رائے اور تعبیر کوامت کی مرضی کے خلاف اس پر نافذکرد ہے۔

بائی جائیں، جس کی بہترین مثال خلافت راشدہ کے دور کے فیصلوں اور تعبیرات کی ہیں جن بین مندرجہ بالا دونوں شرائط پائی جاتی ہیں، اب ایک ایسے دور میں (مثلاً بنی اُمیہ اور بنی اُسے کے سیاس کا دور اور پاکستان کا موجودہ دور بھی اس سے مختلف نہیں ) جبلہ: –

الف ا: - اُمت کی مرضی کے خلاف اور اسلام کے سیاسی نظام کے مطبی طور پر خلاف بحض غلبہ اور طافت کی بناء پر ایک فرد، خاندان یا جماعت، ملک کے سیاسی نظام پر مکمل طور پر ملط ہو چکی ہو۔

اور طافت کی بناء پر ایک فرد، خاندان یا جماعت، ملک کے سیاسی نظام پر مکمل طور پر ملط ہو چکی ہو۔

(یہاں ستفتی نے ایک عالم دور کو ایک بیا حظہ فرما کیں ۔ محمد نیر عنی عنہ ) ۔ (ا)

<sup>(</sup>۱) جیسا کہ امام مالک نے خلیفہ منصور کی اس رائے کومستر دکر دیا تھا کہ تمام عالم اسلام کو امام کی کتاب پر جمع کر دیا جائے ، کیونکہ ظاہر ہے کہ یہ جمع کرنا خلیفہ کی بیای قوت کی بناء پر ہوتا جو اُمت کے حق میں قبول و مستر دکو سلب کرتا ہوتا جے امام نے پہند نہیں کیا۔ امام صاحب نے علماء و فقہا ، کی ایک جماعت کے تعاون سے اور دیگر ائمہ نے انفراد کی اجتباد سے قرآن و سنت کی جوفقہی تعبیرات اور فیصلے کئے ہیں ان کی پوزیشن یہی ہے کہ بیدایک جماعت کا یا فرد واحد کا ذاتی اجتباد ہے ، اُمت کے منتخب شدہ یا نامزدشدہ طبقہ علماء کا اجتباد نہیں اس پر پوری اُمت مسلمہ نے بلکہ اُمت کے بلکہ اُمت کے فقر گروہوں نے اجماع کیا ہے، اس سلسلے میں اہل سنت میں خفی اکثریت میں ہیں اور مالکی ، شافعی ، حنبی اقلیت میں۔

<sup>(</sup>۳) واضّح رہے کہ یمبال سوال غلط یا صحیح اجتہاد کا قطعی نہیں ہے، دستوری وغیر دستوری کا ہے۔ یہ اجتہادات وتعبیرات قرآن وسنت اور دیگر اُصولِ فظہیہ کے عین مطابق اور بالکل صحیح ہیں، اور اگر اسلام کا سیاسی نظام قائم ہوتا تب بھی اسی اجتہاد اور اسی تعبیر کو اُمت اسی طرح قبول کرتی جس طرح اب ہے، کیکن کسی چیز کا صحیح یا غلط ہونا اور چیز ہے، اور دستوری وغیر دستوری ہونا دُوسری چیز ۔ یمبال بھی سوال دستوری وغیر دستوری کا ہے۔

٢: - طبقهٔ فقنهاء وعلماءموجود ہی نہ ہویا اگرموجود ہوبھی تو: -

ا: - امامت كامنتخب شده يا نامز د شده نه هو ـ

 ۲: - اگر اپنی علمی حیثیت اور سیرت و کردار کی بناء پر اُمت میں ایک مقام بھی رکھتا ہو تب بھی اس کے فیصلوں اور تعبیرات کو نفاذ کی قوت حاصل نہ ہو۔

":- یا حکمران جماعت و خاندان کی حثیت زیادہ ہو اور اس کی حثیت صرف مثاورتی کوسل کی ہو، جس کے فیصلوں اور تعبیرات کو قبول اور مستر دکرنے کا اختیار حکمران ، فردیا خاندان کو حاصل ہو۔

س:- اور اُمت ِمسلمہ کوکسی فیصلے یا اجماع کے قبول ومستر دکرنے اور نافذ کرنے کی قؤت حاصل نہ ہو۔

ب:- مندرجہ بالاصورت میں علاء وفقہاء کی ایک جماعت (جس کی علمی حیثیت اور سیرت و گردار کی بلندی مُسلَّم ہونے کے باوجود اُمت کے، غیر منتخب شدہ یا غیر نامزد شدہ ہے) یا فر دِ واحد، ذاتی طور پر اجتہاد کرتا ہے اور اس کے اجتہاد پر سواد اعظم یا سوادِ اعظم کامخضر گروہ جمع ہوجا تا ہے۔

ج: - تو کیا بیاجماع، اسلام کے سیاسی نظام کے دستوری ضا بطے کے لحاظ ہے (جس کی مثال خلافت علی منہاج النبو قریعنی خلافت راشدہ ہے ) دستوری ہے؟ ( یعنی اس میں نکته نمبر ۸ کی دونوں شرائط نمبرا و ۲ یائی جاتی ہیں؟ )

د: - اگریه دستوری نہیں تو اس کی حیثیت عبوری ہے، اور جب اسلام کا سیاسی نظام خلافت علیٰ منہاج النوق کی بنیاد پر قائم ہوگا (جس میں وہ دونوں شرائط پائی جاتی ہیں جونکته نمبر ۸ میں بیان ہوئے بیں) تو اس تعبیر اور اجتہاد کو اُمت مسلمہ اور طبقه علماء و فقہاء باضابطہ طور پر اختیار کرے گا تو ان کی حیثیت دستوری لحاظ ہے مُسلم ہوجائے گی۔ ان شاءاللہ

ر:-لیکن اگر نکات الف، ب، ج، د، اور نکته نمبر ۸ کے تمام نکات غلط ہیں یا اسلام کے سیاس نظام کے لئے ضروری نہیں ہیں تو: -

ا:- گویا اسلام میں اجماع اور اجتہاد کا کوئی دستوری ضابطہ متعین نہیں ہے، اور
۲:- ہروہ اجتہاد، اجماع حاصل کرلیتا ہے جس پر اُمت کا کوئی گروہ جمع ہوجائے۔
۳:- اجماع اور اجتہاد کے لئے علماء فقہاء اور اُمت کی قوّت تنفیذ ضروری نہیں ہے۔
ہم:- مسلم معاشرے میں اجماع اور اجتہاد کی تاریخ اور قرآن وسنت کی فقہی تعبیرات کی تاریخ میں ہے۔
یہ ہے کہ ہر اجتہاد اور تعبیر علماء و فقہاء کا ذاتی اجتہاد ہے، جس پر بعد میں اُمت کا ایک گروہ یا طبقہ جمع

ہوجاتا ہے۔ کیا مندرجہ بالا تجزید دُرست ہے؟

جواب: – السلام عليكم ورحمة الله وبركانة

سب سے پہلے تو میں اس مکتوب کے جواب پر تأخیر کے لئے آپ سے تیہ دِل سے معذرت خواہ ہوں،لیکن میں جنمصروفیات میں ہمہ وقت گرفتار رہتا ہوں اگر آپ انہیں بچشم خود دیکھتے تو یقیناً معذور قرار دیتے۔

آپ نے جوسوالات اُٹھائے ہیں وہ تشریکے کے لئے کافی تفصیل چاہتے ہیں، تاہم چند نکات عرض کرتا ہوں، خدا کرے کہ وہ آپ کے کسی کام آسکیں۔

ا:-''اجماع اور بابِ اجتہاد'' نامی کتاب جو کمال فاروقی صاحب کی تصنیف ہے، کوئی معتبر کتاب نہیں ہے، اوراس کتاب میں احقر کے والد ما جد حضرت مولا نامفتی محمد شفیع صاحب رحمة اللّه علیه کا نقطہ نظر بیان کرنے میں بھی احتیاط ہے کام نہیں لیا گیا، لہٰذا حضرت والد صاحب رحمة اللّه علیه کی کوئی بات نقل کرنے کے لئے اس کا حوالہ متند نہیں ہے۔

۲:- ''اجماع'' کے بارے میں اکثر متند فقہاء کا موقف سے ہے کہ وہ صرف''کسی زمانے کے تمام اہلِ اجتہاد علماء کے کسی شرعی مسئلے پر متفق ہوجانے'' کو کہتے ہیں، یعنی اجماع دراصل صرف اہلِ اجتہاد علماء کے کسی شرعی مسئلے پر متفق ہوجانے'' کو کہتے ہیں، یعنی اجماع دراصل صرف اہلِ اجتہاد علماء کے اتفاق کا نام ہے، عوام کا اختلاف وا تفاق اس میں معتبر نہیں، چنانچے صدرالشریعہ اور علامہ تفتاز انگ کھتے ہیں:-

وفی الاصطلاح اتفاق المجتهدین من أمة محمد علیه الصلوة والسلام فی عصر علی حکم شرعی .... وقید بالمجتهدین، اذ لا عبرة باتفاق العوام \_ (بلاخه بو: التلویح مع التوضیح ج:۲ ص:۱۱ طبع مصر) (۱) (۱ جماع اصطلاحی طور پر أمت محد بیالی صاحبها السلام کے مجتهدین کے کسی ایک زمانے میں شرعی حکم پر متفق بوجانے کا نام ہے۔ اور اس تعریف میں مجتهدین کی قیداس لئے لگائی گئی ہے کہ عوام کے متفق بوجانے کا کوئی اعتبار نہیں۔ "

البتہ جن حضرات نے اجماع کی تعریف میں 'اہل اجتہاد' کی قید نہیں لگائی جس سے بظاہر سے معلوم ہوتا ہے کہ عام مسلمانوں کی رائے بھی اجماع میں مؤثر ہے، سو درحقیقت اس کی وجہ سے کہ عوام کا فریضہ بھی ہے کہ وہ مجتهدین اُمت کی پیروی کریں، اور عملاً ہوتا بھی ہے کہ جب مجتهدین کاکسی مسئلے پر اتفاق ہوجاتا ہے تو وہ انہی کے قول پر عمل کرتے ہیں۔ چنانچہ تاریخ اسلام میں بھی ایسانہیں ہوا کہ عام مسلمانوں نے مجتهدین اُمت کے کسی فیصلے سے اختلاف کیا ہو، لہذا جب مجتهدین کسی مسئلے پر

 <sup>(</sup>۱) توضیح تلویح ص: ۳۹۳ (طبع نور محمد کتب خانه کراچی).

اتفاق کرتے ہیں تو اُمت کے تمام افراد کا اتفاق خود بخو دہی ہوجاتا ہے۔للہذاعملی اعتبار سے اسے'' تمام مسلمانوں کا اجماع'' بھی کہہ سکتے ہیں،لیکن اس کا مطلب بینہیں ہے کہ غیر اہلِ اجتہاد کو مجتهدین کے اجماع کے خلاف کوئی راستہ اختیار کرنے کاحق حاصل ہے۔

۳:- ''مجہدینِ اُمت'' کی تعیین تاریخِ اسلام میں بھی بھی یہاں تک کہ خلافت راشدہ کے دور میں بھی ''انتخاب' اور ''نامزدگی'' کے مروّجہ طریقوں سے نہیں ہوئی، بلکہ قبولیتِ عام سے اس کا فیصلہ ہوا ہے، جس طرح قدیم زمانے میں طبیب کے طبیب ہونے کے لئے کسی انتخاب یا نامزدگی کی ضرورت نہ تھی بلکہ قبولِ عام کی بنیاد پر اس کا فیصلہ ہوتا تھا، اسی طرح کسی کے مجہد ہونے کا فیصلہ بھی اسی ضرورت نہ تھی بلکہ قبولِ عام کی بنیاد پر اس کا فیصلہ ہوتا تھا، اسی طرح کسی کے مجہد ہونے کا فیصلہ بھی اسی بنیاد پر کیا جاتا تھا اور اس میں کوئی عملی دُشواری نہ تھی۔ چنانچہ اگر کسی مسئلے میں کسی بھی عالم کا کوئی اختلاف نہیں تب تو اجماع کا تحقق ثابت ہوگیا، اور اگر کسی کا اختلاف ہے تو صرف اس کے بارے میں یہ فیصلہ کرنا ہوتا تھا کہ میشخص اہلِ اجتہاد ہے یا نہیں؟ اور دُوسرے مجہدین کی اکثریت کا فیصلہ اس بارے میں کافی تھا۔

مندرجہ بالا نکات ذہن میں آجائیں تو اس سے آپ کے بیشتر سوالات کا جواب خود بخو دنگل آتا ہے، کیونکہ وہ اس تصوّر پر مبنی ہیں کہ اہلِ اجتہاد کے اجماع کے خلاف عام مسلمانوں کی رائے بھی مؤثر اور معتبر ہے، جس کی تر دید نکتہ نمبر آمیں احقر کر چکا ہے۔ ان تین نکات کی بنیاد پر اگر کوئی خلش باقی موتو وہ دوبارہ لکھ کر معلوم فرمالیں۔

کار۲۱/۹۵۱ھ (فوی نمبر ۲۸/۹۴۵ ب)

#### کیاروزے کی حکمت وہی ہے جونماز کی ہے؟

سوال: - مندرجہ ذیل الفاظ ایک مضمون کے ہیں جو''سیرت وکردار کے سانچ' کے عنوان سے روز نامہ حریبۃ، مؤرخہ ۲ ردیمبر ۱۹۲۷ء کے صفحہ نمبر ۳ پرشائع ہوا ہے: -

''زکوۃ اور ج کی طرح روزہ ایک مستقل جداگانہ نوعیت رکھنے والا''رُکن'' نہیں ہے بلکہ دراصل اس کا مزاج قریب قریب وہی ہے جو رُکن صلوۃ کا ہے، اور اسے رُکن صلوۃ کے مددگار اور معاون ہی کی حیثیت سے لگایا گیا ہے، اس کا کام انہی اثرات کو زیادہ تیز اور زیادہ مشحکم کرنا ہے جو نماز سے انسانی زندگی پر مرتب ہوتے ہیں۔ نماز، روزہ کا معمول ''نظامِ تربیت' ہے، نماز کا معمول تھوڑی تھوڑی دیرے کے لئے آدمی کو اپنے اثر میں لیتا ہے اور تعلیم و تربیت کی ہلکی خوراکیس دے کر چھوڑ دیتا ہے،

اور روزہ سال بھر میں ایک مہینے کا غیر معمولی نظام تربیت ہے جوآ دمی کوتقریباً ۲۷ گھنٹے تک اپنے مضبوط ڈسپلن کے شکنجے میں کسا ہوا رکھتا ہے تا کہ روزانہ کی معمولی تربیت میں جواثرات تھے وہ شدید ہوجا کیں۔''

اس کے بعد" روزے کے اثرات 'کے عنوان سے نیا پیرا گراف شروع ہوتا ہے۔

ا پنی طرف ہے پچھ مفہوم کے متعلق تحریر کرنا بددیانتی سمجھتا ہوں، لیکن چونکہ جواب میں تحریر فرمایا گیا ہے کہ عبارت کا ابتدائی جملہ فرمایا گیا ہے کہ عبارت کا ابتدائی جملہ دنہیں ہے' کے ساتھ ختم ہوکر روزہ کے مستقل جداگانہ نوعیت کے رُکن کی نفی مطلق کرتا ہے۔ پھر معلوم ہوتا ہے کہ عوام کی اس غلوفہی کا سبب بیان کیا جارہا ہے کہ مستقل رُکن روزہ کو اس لئے سمجھا گیا ہے کہ اس کا مزاج ایک مستقل رُکن کا سا ہے، ورنہ حقیقت یہ ہے کہ اسے رُکن صلوۃ کے مددگار اور معاون ہی کی حثیت سے لگادیا گیا ہے۔ لفظ'نہی' روزہ کی حثیت کو محدود و معین کرتا ہے۔ عبارت کا باقی حصہ اس محدود حثیت' کے ثبوت میں پیش کیا گیا ہے کہ ابتداء میں نفی قطعی اور اس کے بعد وضاحت میں نفی قطعی اور اس کے بعد وضاحت میں نفی قطعی اور اس کے بعد وضاحت میں 'کا لفظ کم از کم بھی ظاہر کرتا ہے۔ بہرحال ابتداء میں نفی قطعی اور اس کے بعد وضاحت میں' کا لفظ کم از کم بھی ظاہر کرتا ہے۔

جواب: - ندکورہ عبارت میں نماز اور روزے کی حکمت بیان کرتے ہوئے بیہ کہا گیا ہے کہ روزے کی حکمت قریب قریب وہی ہے جونماز کی تھی،اس کے ذریعہ بھی انسان کو تربیت دینا مقصود ہے، یہ بات اگر چہ فی نفسہ محل نظر ہے کہ روزے کو حکمت کے لحاظ سے نماز کا تتمہ قرار دیا جائے ، حقیقت یہی ہے کہ روزہ بالکل مستقل حیثیت رکھتا ہے اور اس کی حکمتیں بھی مستقل بیں ۔ اور جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ نماز اور روزہ دونوں بندگی کے مظاہر ہیں، سواس اعتبار سے تمام عبادات ایک جیسی ہیں، تعلق ہے کہ نماز اور روزہ دونوں بندگی کے مظاہر ہیں، سواس اعتبار سے تمام عبادات ایک جیسی ہیں، اس لئے اس عبارت میں کوئی معقولیت نظر نہیں آتی ،لیکن چونکہ اس میں تشریعی طور پر روزے کے مستقل رکن ہونے کا انکار نہیں کیا گیا اس لئے اس پر وہ اُدکام جاری نہ ہوں گے جو مستقل رُکن کے انکار سے جاری ہو سکتے ہیں۔

فقط واللہ سجانہ اعلم جاری ہو سکتے ہیں۔

احقر محمد تقی عثانی عفی عنه ۱۲/۱۲/۱۸ ه

(فتوی نمبر ۱۱۸/۱۳۲۲ الف)

الجواب صحیح محمد عاشق الہی بلندشہری

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے دیکھئے: حکیم الأمت حضرت مولانا محمد اشرف علی صاحب تھانویؓ کی کتاب'' اَحکامِ اسلام عقل کی نظر میں'' ص:۱۳۳۳ (طبع کتب خانہ جمیلی لاہور)۔

#### بعض شرعی أحکام کی مصلحتیں

(غیرمسلموں کی جانب سے چند اعتراضات کا جواب درکار ہے، اُمید ہے کہ آپ جواب ارسال فرما کرعنداللّٰہ ماُجور ہوں گے )

سوال! - اسلام میں کثیر الازدواجی (Poly Gamy) کی اجازت کیوں ہے؟ اور Poly Poly Andry کیوں ممنوع ہے؟ اگر اولا دکی شناخت کا مسئلہ ہے تو بیخون کے ایک سادہ سے ٹیسٹ سے حل ہوجا تا ہے۔عورتیں جارشادی کا مطالبہ کریں تو کیا دلائل ہیں؟

۲:- اسلام میں خزریر کیوں حرام ہے؟ اس کی اخلاقی وطبتی وجوہ ارشاد فرما کیں ، اورییہ ثابت فرمایئے کہاس کا گوشت کیوںمضر ہے؟

m: - اسلام سے پہلے شراب پی جاتی تھی، یہ کیوں ممنوع نہ تھی؟

۳۰ - اگر کوئی اپنی بیوی کو غصے، غلط فہمی یا شدید مجبوری کی حالت میں طلاق دے دے اور دوبارہ اس سے شادی کرنا جا ہے تو مرد کی اس غلطی کی سزا اس بیچاری بے گناہ مظلومہ عورت کو حلالہ کی صورت میں کیوں دی جاتی ہے؟ کرے کوئی، جرے کوئی!

۵:- اسلام میں (معاذ اللہ) عورت کو کم تر مخلوق کیوں تصوّر کیا جاتا ہے؟ مثلاً: جائیداد میں آدھا حصہ، آدھی گواہی، عقیقے میں آدھی قربانی، طلاق کا حق نہ ہونا، اگر خلع لینا ہوتو اپنے حق مہر سے دستبردار ہونا بڑے، وغیرہ وغیرہ۔

جواب: - آپ کے سوالات کے جواب سے پہلے دواُصولی باتیں عرض کرتا ہوں۔ غیر مسلموں سے گفتگو

ا: - غیر مسلموں سے جب بھی اسلام کے بارے میں گفتگو کی نوبت آ ہے تو گفتگو ہمیشہ اُصولِ اسلام پر ہونی چاہئے، جزوی اُحکام پر نہیں، کیونکہ تمام جزوی اُحکام دراصل اُصولوں پر مبنی ہیں۔ جب تک انسان ان اُصولور، کا قائل نہ ہو، جزوی اُحکام کی حکمتیں ٹھیک ٹھیک سمجھ میں نہیں آسکتیں، اور ایک کے بعد دُوسرے حکم پر اعتراض کا لامتنا ہی سلسلہ شروع ہوجا تا ہے۔

ہر حکم کی مصلحت سمجھ میں آنا ضروری نہیں

۲:- الله تعالیٰ کا کوئی تھم حکمتوں سے خالی نہیں ہے،لیکن ضروری نہیں ہے کہ ہر تھم کی مصلحت کلی طور انسان کی سمجھ میں آ جائے۔اگر ہر تھم کی مصلحت انسان کی سمجھ میں آ جاتی تو اللہ تعالیٰ کو وحی کے ذریعے اُدکام عطافر مانے کی ضرورت نہ تھی، صرف اتنا کہددیا جاتا کہ مصلحت اور حکمت کے مطابق عقل سے کام لے کرعمل کرو۔ شریعت کے اُدکام تو آتے ہی عموماً اس جگہ پر ہیں جہاں یہ اندیشہ ہوتا ہے کہ اگر اس معا ملے کوصرف انسانی عقل کے حوالے کیا گیا تو وہاں ٹھوکر کھائے گا۔ لہٰذا اگر کسی حکم کی پوری مصلحت سمجھ میں نہ آئے تو اس حکم سے انکار نہیں کیا جائے گا۔ دیکھئے حضرت ابراہیم خلیہ السلام کوحکم دیا گیا کہ اپنے عظیہ السلام نے مصلحت نہیں پوچھی، فوراً عمل کرنے پر تیار ہوگئے۔ جب اللہ تعالیٰ کو حکیم مطلق اور اپنا پروردگار مان لیا تو اس کا لازی تقاضا ہیہ ہے کہ اس کے ہر حکم کو بجالائے اور حکمت و مصلحت کا مطالبہ نہ کیا جائے۔ اگر آپ ایک ملازم رکھیں اور جب آپ اے کسی کام کا حکم دیں تو وہ پہلے آپ سے اس کی مصلحت بنانے کا مطالبہ کرے، تو کیا وہ ملازم وفادار سمجھا جائے گایا برطرف کرنے کا مصلحت بنانے کا مطالبہ کرے، تو کیا وہ ملازم وفادار سمجھا جائے گایا برطرف کرنے کا مستحق ہوگا؟ جب ایک ملازم کا بیرحال ہے نو بہندے کا معاملہ اپنے مالک کے ساتھ خود سوچ لیجئے۔

۔ الہٰذا اصل تو یہ ہے کہ شرق اُ حکام کی مصلحتوں کے زیادہ دریے ہونانہیں چاہئے، تاہم بہت سے شرقی اَ حکام کی کچھ صلحتیں انسان کو سجھ میں آ جاتی ہیں۔حضرت مولانا تھانویؒ کی کتاب'' اُ حکامِ اسلام عقل کی نظر میں''انہی مصلحتوں کو بیان کرنے کے لئے کھی گئی ہے،کبھی اس کا مطالعہ فرمالیں۔

اس تمہید کے بعد آپ کے سوالات کا مختصر جواب حاضر ہے۔

#### ۱: - مردول کو جارشادیوں کی اجازت کیوں؟

یہ ایک حیاتیاتی حقیقت ہے کہ اگر ایک مرد چار عورتوں کے پاس جائے تو چاروں کو حاملہ بناسکتا ہے، لیکن ایک عورت چار مردوں کے پاس جائے تو وہ ایک ہی ہے حاملہ ہوگی۔ بیاس بات کی رئیل ہے کہ فطرت کے لحاظ ہے عورت میک زوجی کے لئے پیدا کی گئی ہے نہ کہ مرد، اس کے علاوہ مرد پرالیا کوئی زمانہ معمولاً نہیں آتا جب وہ جنسی تعلق کے قابل نہ ہو، لیکن عورت پر حیض و نفاس اور حمل کے بایم میں ایسے دور با قاعدہ آتے ہیں جب وہ جنسی تعلق کے قابل نہیں ہوتی، لہذا مرد کو جنسی تسکین کے لئے زیادہ کی ضرورت ہوتی کے اس کی ضرورت نہیں۔

#### ۲- خنز ريكول حرام هي؟

خزیر کے طبقی نقصانات سینکڑوں اطباء اور ڈاکٹرول نے بیان کئے ہیں، اور اخلاقی نقصان سے ہے کہ اس سے قوّت ِ بہیمیة میں اضافہ ہوتا ہے، جس کا مشاہدہ آپ دن رات مغرب میں کرتے ہیں۔

#### ٣: - شراب ايك دم سے كيول حرام نہيں ہوئى؟

اسلام کے اُحکام بتدریجُ آئے ہیں، ایک دم سارے اُحکام آجاتے توعمل مشکل ہوتا، اس لئے رفتہ رفتہ کرکے بُری عادتیں چھڑالی گئیں۔

#### ٣: - حلاله كيو**ن**؟

یہ خیال غلط ہے کہ ''حلالہ'' کوئی تدبیر ہے جس پرعورت کو مجبور کیا جارہا ہے۔ اصل یہ ہے کہ جس شخص نے اللہ کی مقرر کی ہوئی تمام حدود کو پامال کر کے متیوں طلاقیں دے دیں، وہ اب اس لائق نہیں کہ ایک شریف عورت اس کے پاس رہے۔ لہذا حکم یہ ہے کہ اب اس سے نکاح نہ کرو، کوئی اور شوہر تلاش کرو۔ ہاں! اگر اس شوہر ہے بھی نبھاؤ نہ ہواور وہ ازخود طلاق دیدے تو اس صورت میں اُمید ہوتو ہے کہ پہلا شوہر کچھ سبق حاصل کر چکا ہوگا۔ اس لئے اگر اب اس سے نکاح کرنے پر بیوی رضامند ہوتو اس کی اجازت دے وی گئی ہے۔ اور یہ جو محض حیلے کے طور پر حلالہ کیا جاتا ہے، وہ شریعت کے منشاء کے خلاف ہے۔

#### ۵:- کیا عورت کم تر مخلوق ہے؟

عورت ہرگز کم ترمخلوق نہیں، البتہ مرد کے مقالبے میں کمزور ضرور ہے جیسا کہ مشاہدہ ہے، اس کے کسبِ معاش کی ذمہ داری اس پرنہیں ڈالی گئی۔ اس کی کمزوری اور بعض وُ وسری نفسیات کے پیشِ نظر مرد کو اس کے کسبِ معاش کی ذمہ دار قرار دیا گیا ہے، اور جب وہ کسب معاش کی ذمہ دار نہیں تو جائیداد میں بھی اس کا حصہ آ دھا اور کسبِ معاش کے ذمہ دار کا حصہ پورا ہے، (اسلام کے سواکسی مذہب میں تو آ دھا حصہ بھی نہیں ہے)۔

یہ تمام موضوعات تفصیل طلب ہیں اور ایک خط میں ساری بات کوسمیٹناممکن نہیں ہے، اس لئے آپ''مسلمان عورت'' از مولا نا ابوالکلام آزادؓ کا مطالعہ فر مالیں۔ واللّٰہ سبحانہ وتعالیٰ اعلم (۱)

اللّٰد تعالیٰ کے لئے لفظ' دشخص' استعمال کرنے کا حکم اور کیا آنخضرت صلی اللّٰدعلیہ وسلم کے فضلات طاہر تنھے؟ سوال! - کیا فرماتے ہیں علائے دین ومفتیانِ شرع متین اس مسئلے کے بارے میں کہ خدا

<sup>(</sup>۱) بیفتوی "البلاغ" کے شارہ جمادی الثانیہ ۱۳۱۲ھ ہے لیا گیا ہے۔ (از مرتب)

تعالیٰ کی ذات کو لفظ ''شخص'' سے پکارا جاسکتا ہے؟ کیونکہ پندرہ پارے کی ابتدائی آیات کا ترجمہ چند مترجم حضرات نے اس طرح کیا ہے کہ: ''پا کی ہے اس شخص کو جو لے گیا اپنے بندے کو' اس جگہ خدا کی پاک ذات کو''شخص'' کہہ کر مخاطب فر مایا گیا ہے۔ برائے کرم صرفی ونحوی قاعدے کی رُوسے اور شرعی اعتبار سے اُجا گرفرہا ئیں کہ لفظ''شخص'' صرف بنی آ دم کے لئے ہی ہے یا خدا کی ذات اور ملائکہ وغیرہ کو بھی کہا جاسکتا ہے؟ نیز''شخص'' کا لغوی اور اصطلاحی معنی بھی تحریر فرما کر ہماری رہنمائی فرما ئیں۔ ایسی تحریر کا قرآنِ پاک ہمارے پاس موجود ہے، اگر لفظ''شخص'' حضرت جریل کی طرف منسوب کیا جائے تو پھراس میں قابلِ اعتراض بات میہ ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جریل کی طرف منسوب کیا جائے اور نبیں ہیں؟

ایک نہیں ہیں، نیز یہ بھی کہتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی فضلاتِ مبارکہ کے بارے میں کہتا ہے کہ سے پاک نہیں ہیں، نیز یہ بھی کہتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا بیشا ہِ مبارک آپ کی کسی خادمہ یا خادم نہیں ہیں، نیز یہ بھی کہتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا بیشا ہِ مبارک آپ کی کسی خادمہ یا خادم نہیں ہیں، نیز یہ بھی کہتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا بیشا ہے۔ برائے مہر بانی تحریر کی کہتر سے کہ علا ہے اور زید کے لئے کیا تھم ہے؟ کیا صحاح ستہ کے علاوہ باقی احادیثِ مبارکہ قابلِ اعتبار نہیں ہیں؟

جواب! - لفظ''شخص'' کے لغوی معنی خواہ کچھ ہوں، لیکن عرفاً اس کا اطلاق انسانوں پر ہی ہوتا ہے، لہذا اللہ تعالیٰ کے لئے اس لفظ کا استعال دُرست نہیں، اس کے بجائے لفظ'' ذات'' استعال کرنا جاہے۔

<sup>(</sup>۱) اس بارے میں تفصیلی بحث کے لئے درج ذیل کتب ملاحظہ فرمائیں:

١: - الشفاء في حقوق المصطفى صلى الله عليه وسلم ج: ١ ص: ١ ٢ ١ (علامه قاضى عياض مالكي رحمة الله عليه).
 ٢: - شرح الشفاء مُلًا على قارى رحمه الله ج: ١ ص: ١٥٩. ٣: - الدر المختار ج: ١ ص: ٢ ١ مطلب في طهارة بوله صلى الله عليه وسلم.

حضرت آدم علیہ السلام سے لے کراب تک کتنا عرصہ گزر چکا ہے؟

سوال: - گزارش یہ ہے کہ حضرت آدم علیہ السلام سے لے کراب تک کتنا عرصہ گزر چکا ہے؟

ہے؟ اور یہ جو آثارِ قدیمہ والے بحث کرتے ہیں اوراس کے ثبوت کے طور پر وہ معلوم شدہ ڈھانچ سامنے لاتے ہیں، اس بارے میں آپ کی کیا تحقیق ہے؟ نیز جنات کب سے دُنیا میں قیام پذیر ہیں؟
احادیثِ میار کہ میں ان کا کوئی ذکر ہے؟

جواب: -محترى ومكرى! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

قرآنِ کریم یا کسی سیج حدیث سے بہ ثابت نہیں ہے کہ حضرت آدم علیہ السلام سے اب تک کتنی مدت گزر چکی ہے؟ لہذا اس کی شخفیق میں پڑنا دینی اعتبار سے نہ ضروری ہے، نہ مفید سائنسی نظریات جو مختلف جمادات و نباتات کی عمر کے بارے میں سامنے آتے رہتے ہیں، ان کی حیثیت محض اندازے کی ہے، یفین کی نہیں، اور جو ڈھانچ پُرانے ملے ہیں ان کی حقیقت اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتے اندازے کی ہے، یفین کی نہیں، اور جو ڈھانچ پُرانے ملے ہیں ان کی حقیقت اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتے ہیں۔ اتنی بات بہر حال قرآن کریم سے ثابت ہے کہ اس زمین پر انسان سے پہلے جنات آباد تھے۔ ہمر حال! ان تحقیقات پر کوئی دینی مسئلہ موقوق نہیں ہے، لہذا زیادہ فکر عملی مسائل کی کرنی چاہئے۔ (۱)

۱۳۰۹/۵/۲۳ ه (فتوی نمبر ۲۹/۸۹۳ ج)

أحداور حراء ہے متعلق دو واقعات کے زمانے کی تعیین

اور کیا علامہ ابن تیمیہ حافظ مزیؓ کے شاگر دیتھ؟

سوال: -اس خط سے پہلے میری آپ سے اگر چہتری یا بالمشافہ ملاقات نہیں، لیکن آپ کی علمی تصانیف اور خصوصاً تکملہ وقت المملھ اور درسِ تر مذی سے حد درجہ استفادہ کرنے کی بناء پر پہلے ہی سے ذہنی اور فکری طور پر آپ سے بہت قریب رہا ہوں، اگر میں یہ کہوں تو ہے جانہ ہوگا کہ انہی بلند پایہ کتابوں کا مطالعہ کر کے میرے اندر حدیث شریف کا وہ ذوق پیدا ہوا جو آج میری اُمنگوں کومہمیز لگا کر

<sup>(</sup>۱) یباں فتاوی دارالعلوم دیو بند (امداد المفتین) ہے ایک سوال اور اس کا جواب بعینہ فقل کیا جاتا ہے:-سوال (۱۳ ۱):-حضرت آ دم کی پیدائش ہے اب تک کتنے برس ہوئے؟ ان کی پوری تاریخ؟

جواب: - حافظ حدیث ابن عساکر نے اس بارے میں مختلف اقوال نقل کئے ہیں، بعض مؤرّ نعین نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت بامعادت اور حضرت آدم علیہ السلام کے درمیان چھ ہزار ایک سوچیپن سال کا فاصلہ لکھا ہے۔ (اصداد السصفتیس ص:۲۶۱)۔ مزیر حقیق و تفصیل کے لئے و کیھئے: المعاد ف لابن قتیبۂ "مبداء المخلق" ص:۳۴،۳۳ (طبع دار الکتب العلمیة بیروت)۔ (محمدز بیرحق نواز)

مجھے ابنِ ماجہ پر شخقیقی کام کرنے کا حوصلہ دے چکا ہے۔ اگر مولائے کریم کی توفیق شامل رہی تو ابنِ ماجہ کی بیشرح وقت کی اہم ضرورت پوری کرے گی۔

ا:- اس وقت جس مقصد کے لئے آپ کو زحمت و برا ہوں، وہ ایک حدیث کے سلسلے میں استفسار کرنا ہے جس میں، میں بُری طرح اُلھے گیا ہوں۔ بخاری و مسلم، تر مذی، ابنِ ماجہ، مسندِ اُحمہ اور تقریباً تمام ہی کتبِ حدیث میں بدوا قعہ موجود ہے کہ ایک مرتبہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اُحد پر چڑھے تو وہ بلغے لگا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا: اے اُحدا؛ تھر ہوا، "لیسس علیک الا نبسی اُو صدیق اُو صدیق اُو شہید۔" آگے راوی تفریخ کرتے ہیں کہ فلال فلال صحابہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھے۔ یہاں دو گھیاں حل طلب ہیں۔ (الف) پہلی تو یہ کہ بخاری و مسلم میں اُحد کے الفاظ ہیں، جبکہ دُوسری کہ میں صدیث میں غار حراء کی تضریح ہے۔ اب یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ یہ ایک واقعہ ہے یا الگ روایت میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ سفینہ بن زیداور حضرت سعد بن ابی وقاص کا بھی تذکرہ ہے، اللگ دو واقع ہیں؟ اس سلسلے میں اپنے موقف ہے گاہ فرما کیں۔ (ب) دُوسرے یہ کہ ابنِ ماجہ کی موائنکہ وہ بالا تفاق شہید نہیں، تو اب اس کی کیا تاویل کی جائے؟ یہاں یہ بھی عرض کردوں کہ اس ذیل علیہ میں تنام محدثین کی تصریحات میری نظر ہے گزر چگی ہیں، اور آب میری رائے یہ ہے کہ یہ ایک بی واقعہ ہوا میں تنام محدثین کی تصریحات میری نظر ہے گزر چگی ہیں، اور آب میری رائے یہ ہہ یہ ایک بناء کی اللہ نہیں مرت ذوق و وجدان کی بناء پر ایسا عالبانہیں ماتا، یہ محض رائے ہے جس کی میرے پاس کوئی دلیل نہیں، صرف ذوق و وجدان کی بناء پر ایسا عالبانہیں ماتا، یہ عض رائے ہے جس کی میرے پاس کوئی دلیل نہیں، صرف ذوق و وجدان کی بناء پر ایسا کہ کہ رہا ہوں، یقینی فیصلہ تو آپ بی فرما کیں گ

۲:- وُوسری بات یہ ہے کہ ابھی ایک ماہ قبل میں نے'' جہانِ دیدہ'' پڑھا، اس میں آپ نے علامہ مزی مصنف تہذیب الکمال کے تعارف میں لکھا ہے کہ علامہ ابنِ تبھیہ ان کے شاگرد ہیں۔
 تہذیب الکمال ایک سال پہلے میری نظر سے گزری تھی، اس میں مزی کے ترجے میں، میں

نے پڑھا تھا کہ وہ ابنِ تیمینہ سے اگر چہ چھ سال بڑے ہیں اور ان کے بعد بھی چودہ سال تک زندہ رہے ہیں،لیکن وہ شیخ الاسلام کے شاگرد ہیں، اُستاذ نہیں ؒ۔

یہ ایک سال قبل کا اجمالی خا کہ ہے، اس وقت نہ میرے پاس تہذیب الکمال ہے اور نہ ہی دُوسری اُمہات الکتب موجود ہیں جن کی طرف مراجعت کر کے میں یقینی طور سے کچھ کہہ سکول۔ ہوسکتا ہے، کہ میرا حافظہ خطا کر رہا ہو، اس لئے آپ تحقیق کر لیجئے۔ مجھے بہرحال ایسا ہی یاد پڑتا ہے کہ شخ الاسلام، علامہ مزیؒ کے اُستاذ ہیں، شاگردنہیں۔

آپ کے پاس اگر چہ مشاغل کا ہجوم ہے،لیکن مجھے آپ کی شفقت وعمایت سے اُمید ہے کہ

آپ اس حدیث کوحل کرنے کے ساتھ ساتھ مجھے یہ بھی بتانے کی زحمت فرمائیں گے کہ کن کتابوں کے ذریعہ میں اپنے ذوقِ حدیث کوتر تی دُوں۔خصوصی دُعاوَں کی درخواست ہے۔

جواب ا: - (الف): - شراحِ حدیث کی تصریحات و ترجیحات کی بناء پر دُرست موقف یہی ہے کہ اُحداور حراء سے متعلقہ یہ دونوں الگ الگ واقعے ہیں، جومختلف اوقات میں پیش آئے ہیں، اور وہ تصریحات درج ذیل ہیں: -

(۱) في فتح الباري ج: ٢ ص: ٣٢ وأخرج مسلم من حديث أبي هريرةٌ ما يؤيد تعدد القصة، فذكر أنه كان على حراء ومعه المذكورون، وزاد معهم غيرهم .... الخ.

وفى عمدة القارى ج: ١ ١ ص: ٩٠ أولكن لا شك فى تعدد القصة، فان أحمد رواه من طريق بريدة بلفظ "حراء" واسناده صحيح، وأبا يعلى رواه من حديث سهل بن سعد بلفظ "أحد" واسناده صحيح، وأخرجه مسلم من حديث أبى هريرة، فذكر أنه كان على حراء ومعه أبوبكر وعمر وعثمان وغيرهم، فهذا كله يدل على تعدد القصة .... الخ.

وفي المرقاة ج: ١ ا ص:٣٣٢ (طبع مكتبة امدادية ملتان) فاختلاف الروايات محمول على تعدد القضية في الأوقات اهـ.

ب: - اس بارے میں دوقتم کی تأویل کی گئی ہے۔ ایک بید کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشادِ گرامی تغلیب پرمحمول ہے، چنانچہ ان حضرات میں سے اکثر شہادت کے مرتبہ پر فائز ہوگئے ہیں، اور دُوسری بید کہ شہادت عام ہے، یعنی شہادتِ حقیقیہ اور حکمیہ دونوں کو شامل ہے۔ لہذا بعض حضرات تو حقیقی شہادت یا گئے اور بعض کو حکمی شہادت ملی، بایں طور کہ انتقال ایسی بیاری سے ہوا جو شہادت کے حکم میں ہے۔

فى حاشية ابن ماجة ص: ٣ قال القارى رحمه الله: وفى سعد بن أبى وقاص مشكل، لأن سعدا مات فى قصره بالعقيق، فتوجيه هذا أن يكون بالتغليب، أو يقال: كان موته بمرض يكون فى حكم الشهادة اهر وأقول: ومثله فى سعيد بن زيد فانه مات بالعقيق أيضًا فحمل الى المدينة سنة احدى و خمسين. (اكمال فى أسماء الرجال)

وفى المرقاة فى هذه القصة ج: ١ ١ ص:  $m^{\mu}$  واثبات الشهادة لبعضهم حقيقة وللباقين حكمًا، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) فتح البارى كتاب فضائل الصحابة ج: ٤ ص: ٣٨ (طبع دار نشر الكتب الاسلاميه لاهور)

<sup>(</sup>۲) عمدة القارى ج:۱۱ ص:۱۹۱ (طبع دار الفكر بيروت).

<sup>(</sup>۳) (طبع ایچ ایم سعید). (۲) (طبع مکتبه امدادیه ملتان).

۲: - صحیح بات وہی ہے جو''جہانِ دیدہ'' میں ہے، یعنی علامہ ابنِ تیمیّہ، حافظ مزگُ صاحبِ تہذیب الکمال'' کی فصلِ اوّل میں تہذیب الکمال'' کی فصلِ اوّل میں تصریح ہے: تھریح ہے:

وقرأ الشلاثة (أى ابن تيمية وغيره) على المزى، واعترفوا بأستاذيته وافتخروا بها. (١) (ج: ١ ص: ١٨)-

عصمت الله عصمه الله ۱۲/۱۲/۱۳ ه

محتر مي ومكرى! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

گرامی نامہ موصول ہوا تھا، احقر نے اسفار و اشغال کی وجہ سے اپنے ایک عزیز دوست کو مامور کیا تھا کہ وہ ان اُمور کی تحقیق کریں۔انہوں نے اُوپر جو جواب لکھا ہے، احقر کی رائے میں درست ہے۔اگر اُحد اور حراء کی احادیث ایک ہی صحابی سے مروی ہوتیں تو تعدّ دِ قصہ بعید ہوتا، لیکن بیمختلف اصحاب سے مروی ہیں، کے ماحققہ الحافظ فی الفتح ۔لہذا متعدّد واقعات پرمحمول کرنے کے سوا چارہ فظر نہیں آتا۔

احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۲۱ر۲ ۱۵/۱۳ هه (فتوی نمبر ۱۴۵/۴۲)

#### خواتین کے لئے میڈیکل اور ہوم اکنامکس کی تعلیم حاصل کرنا کیسا ہے؟

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے دین اس مسئلے کے بارے میں کہاڑکیوں کوقر آن اور معمولی خط و کتابت کی تعلیم دینے کے سوا مزید تعلیم دِلا نا حرام ہے یا جائز؟ اور اگر حرام ہے تو میڈیکل، حکمت اور ہوم اکنامکس کی تعلیم مسلمان خواتین کے لئے کس زُمرے میں آئے گی؟

جواب: - خواتین اگر میڈیکل سائنس، حکمت یا ہوم اکنامکس کی تعلیم اس غرض سے حاصل کریں کہ ان علوم کو مشروع طریقے پرعورتوں کی خدمت کے لئے استعال کریں گی تو ان علوم کی تخصیل میں بذاتے کوئی حرمت و کراہت نہیں، بشرطیکہ ان علوم کی تخصیل میں اور تخصیل کے بعد ان کے استعال میں بزرے اور دیگر اُدکام شریعت کی پوری رعایت رکھی جائے۔ اگر کوئی خاتون ان تمام اُدکام کی

<sup>(</sup>١) (طبع مؤسسة الرسالة بيروت).

رعایت رکھتے ہوئے بیعلوم حاصل کرے تو کوئی کراہت نہیں'' کیکن چونکہ آج کل ان میں ہے بیشتر علوم کی مخصیل اور استعال میں اُحکام شریعت کی پابندی عنقاء جیسی ہے، اس کئے اس کا عام مشورہ نہیں دیا حاسكتاب والثدسبحا نبداعكم

• اررمضان الميارك • • ١٨ ١٥ (فتویلی نمبر ۱۲۱۳/۱۳۱ د)

خطوط میں بسم اللہ، ابجد اور ہندسوں میں لکھنے کی شرعی حیثیت اور اس طریقے کی ایجاد کی تاریخ

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے دین درج ذیل مسئلے میں کہ خطوط میں جوابجد ہے بسم اللہ لکھی ہوتی ہے، بیکس کی ایجاد ہے؟ اور ایسا کب ہوا؟ اور عدد سے پورے بسم اللہ کا ثواب و برکت حاصل ہوگی یا تہیں؟

جواب: - خطوط کی ابتداء میں''بسم الله الرحمٰن الرحیم'' لکھنا مسنون ہے، اور یہ خود قرآن كريم سے ثابت ہے كہ اس ميں حضرت سليمان عليه السلام كا خط بسم الله سے شروع ہوتا ہے۔ يہ بات کسی متند کتاب میں نظر نہیں آئی کہ بسم اللہ کی جگہ ۲۸۷ کا عدد کب ہے لکھا جانا شروع ہوا،لیکن اس کی وجہ غالبًا بیہ ہے کہ بسم اللہ لکھا ہوا کاغذ کسی بے حرمتی کی جگہ استعال ہوگا تو اس لئے بے ادبی ہوگی ، لہذا اگر کوئی شخص اس خیال ہے زبان ہے بسم اللہ پڑھ کریہ عددلکھ دیے تو سنت تو ادا ہوجائے گی کیکن افضل یمی معلوم ہوتا ہے کہ بسم اللہ صراحۃ لکھی جائے ،اس لئے کہ حضرت سلیمان علیہ السلام کا خط بھی کفار کے یاس گیا اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کا فر بادشاہوں کو جو خطوط روانہ فر مائے ، ان میں بھی بسم اللہ درج تھی۔ ظاہر ہے کہ کفار کے پاس بے حرمتی کا احتمال مسلمانوں کے مقابلے میں زیادہ تھا، مگر اس کی والتداعكم بالصواب وجہ ہے بسم اللّٰہ کونز ک نہیں کیا گیا۔

محدثقي عثاني غفرلهٔ 01191/0/10

(فتوی نمبر ۲۲/۲۰۳ پ)

<sup>(</sup>١) في البحر ج: ٨ ص: ١٩٢ والطبيب انها يجوز له ذلك اذا لم يوجد امرأة طبيبة، فلو وجدت فلا يجوز له أن ينظر، لأن نظر الجنس الى الجنس أخف، وينبغي للطبيب أن يعلم امرأة ان أمكن. وفي الشامية ج: ٦ ص: ١٣٥ (قوله وينسغي) كذا أطلقه في الهداية والخانية، وقال في الجوهرة: اذا كان المرض في سائر بدنها غير الفرج يجوز النظر اليه عمد اللّ راء، لأنه موضع ضرورة، وان كان في موضع الفرج فينبغي أن يعلم امرأة تداويها، فان لم توجد وخافوا عليها أن تهلك .... والظاهر أن ينبغي هنا للوجوب. وكذا في الهندية ج:٥ ص:٣٣٠، وفي البدائع ج:٥ ص:١٢٢. (٢) د يکھئے تفسير معارف القرآن ج:١ ص:٨٤٩،٥٧٨ \_

جواب سیح ہے، مگراس کی شرط ہے ہے کہ طنِ غالب اس کا ہو کہ اس خط کی ہے او بی نہ کی جائے گی، جہاں یہ شرط نہ ہو جیسے عموماً خطوط میں یہی حال ہے، وہاں بسم اللہ لکھنے سے پر ہیز کرنا بہتر ہے، صرف زبان سے کہنے پر اکتفا کرے یا ۸۱ کو ایک علامت بسم اللہ کی ہونے کی حیثیت سے لکھ دے۔ مکا تیب نبوی اور مکتوب سلیمان میں یہ شرط موجود تھی، کیونکہ عام وُنیا میں سلاطین اور بڑوں کے خطوط احتیاط سے محفوظ رکھے جاتے ہیں۔ جن خطوط کے متعلق آج بھی یہ گمان غالب ہوان میں بسم اللہ لکھنا جاتے ہیں۔ جن خطوط کے متعلق آج بھی یہ گمان غالب ہوان میں بسم اللہ لکھنا جاتے ہیں۔ جن خطوط کے متعلق آج بھی یہ گمان غالب ہوان میں بسم اللہ لکھنا جاتے ہیں۔ جن خطوط کے متعلق آج بھی یہ گمان غالب ہوان میں بسم اللہ لکھنا جاتے ہیں۔ جن خطوط کے متعلق آج بھی کے گھان غالب ہوان میں بسم اللہ لکھنا جاتے ہیں۔ جن خطوط کے متعلق آج بھی ہے گمان خالب ہوان میں بسم اللہ لکھنا جاتے ہیں۔ جن خطوط کے متعلق آج بھی ہے گمان خالب ہوان میں بسم اللہ لکھنا جاتے ہیں۔ جن خطوط کے متعلق آج بھی ہے گمان خالب ہوان میں بسم اللہ لکھنا جاتے ہیں۔ جن خطوط کے متعلق آج بھی ہے گمان خالب ہوان میں بسم اللہ لکھنا جاتے ہیں۔ جن خطوط کے متعلق آج بھی ہے گمان خالب ہوان میں بسم اللہ کھنے۔

# حدیث "کنت کنزًا مخفیًا" کی تحقیق اور تخلیق عالم کے سلسلے میں کئی وساوس اور شبہات کے جوابات

بعد سلام مسنون عرض ہے کہ بندہ آپ کے تبحرِ علمی، ذکاوتِ فہم اور اعلیٰ استعدادِ فقہ کا قدردان اور دِل ہے معترف ہے، اور آپ کے لئے دست بدعا رہتا ہے، اسلام کو آپ جیسے علماء کی سخت ضرورت ہے، آپ کی بہت سی کتابوں ہے بندہ نے استفادہ کیا ہے، اللّٰہ کرے زورِ قلم اور زیادہ، اللّٰہ کرے زورِ قلم اور زیادہ، اللّٰہ کرے نورِ فہم اور زیادہ۔

بندہ آج کل چندوسوں کی وجہ سے بخت پریشان ہے، ان میں سے نین اِشکال ہروقت ذہن میں گھو متے ہیں، اور میرے اور خدا کے درمیان ایک قسم کا حجاب بنتے ہیں، کیونکہ نماز واذکار وغیرہ کے درمیان بید سبیل گھو متے ہیں، کیونکہ نماز واذکار وغیرہ کے درمیان بیدوسوسے آکر بدمزگی کا سبب بنتے ہیں۔ براہ کرم فی سبیل اللّٰہ میری مدوفر ما نمیں، میں سمجھتا ہوں حضرت تھانوک کے خوابات مولا نا تھانوک کے خوابات مولا نا تھانوک کی خصوصیات میں شامل ہیں۔

مجھے معلوم ہے کہ خدمتِ دین کے سلسلے میں آپ کی مصروفیات ملک و بیرونِ ملک، تصنیف و تألیف، دارالعلوم کے انتظامی اُمور اور دیگر شعبہ جات میں آپ کا انتہاک اتنا زیادہ ہے کہ شاید اپنی ذات کے لئے بھی آپ کو وفت کم ملتا ہوگا، مگر آپ جیسے عالم سے پوشیدہ نہیں ہوگا کہ تزکیۂ نفس کا کام بھی کتناعظیم الثان کام ہے کہ پینمبراس کے لئے مبعوث کئے گئے، اور وسوسوں کا ازالہ اور شبہات و اِشکال کا مدلل جواب بھی اسی ذیل میں آتا ہے۔

آپ کی مصروفیت کی بناء پرآپ اس میں آزاد ہیں کہ جواب ایک دن میں، یا ایک مہینے میں دیں، یا ہیک مہینے میں دیں، یا ہر اشکال کا ایک ساتھ دیں، یا الگ الگ دیں، جس طرح آپ کوسہولت ہو، مگر براہِ کرم جواب ضرور دیں، حق تعالیٰ آپ کو جزائے خیرعطا فرمائیں۔

سوال ا: - الف: - "وَمَا حَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعُبُدُونِ" مفسرين حفرات نے "لِيَعُبُدُونِ" کی تفسر "لِيَعُبُدُونِ" کی تفسیر "لِيَعُرِفُونِ" ہے کی ہے، یعنی مقصد تخلیق بیہ ہے کہ خدا کو پہچانا جائے ، اور ایک حدیث بھی ہے: "کنست کنزًا منحفیًا" یعنی میں چھپا ہوا خزانہ تھا، میں نے چاہا کہ پہچانا جاؤں "فخلقت المخلق" چنانچہ میں نے خلق کو پیدا کردیا۔

وسوسہ یہ آتا ہے کہ اللہ تعالیٰ جس کی صفات الرحمٰن الرحیم بھی ہے، نے محض اپنی شاخت اور تعارف کے لئے کروڑوں، اربوں انسانوں کو پیدا کر کے ایک بلائے عظیم میں مبتلا کردیا۔ ابتدائے آفر بیش سے آج تک کروڑوں، اربوں ذی رُوح انسان جن کے جیڈ ایسے بنائے گئے کہ اگر ایک سوئی بھی بدن میں لگ جائے تو تکلیف ہوتی ہے۔ سسک سسک کر ظالموں کے جرو بربریت اور اذیت ناک تشدد کے سب مرگئے۔ ہزاروں، لاکھوں جنگی جانوروں، شیر، سانپ، بچھو کی غذائے لئے، لاکھوں افراد سمندری طوفان، برف باری اور موسم کی خنگی کی نذر ہوگئے۔ لاکھوں لوگ آفات ساوی ارضی، طاعون، چیک اور دُوسری اذیت ناک بیاریوں کے لقمہ بن گئے۔ لاکھوں ہے کس انسان قحط میں بھوک سے چیک اور دُوسری اذیت ناک بیاریوں کے لقمہ بن گئے۔ لاکھوں ہے کس انسان قحط میں بھوک سے مرگئے، آج بھی لاکھوں انسان قلت غذائیت کے شکار ہیں۔ ایک وقت کی روٹی بھی مشکل سے ملتی ہے۔ مولی ہے، کوئی زخم لگ جائے، کوئی بیاری ہوجائے، کی کی عزت شردیا جائے، کی کا گھر لوٹ لیا کی عزت نفس مجروح ہو، کسی ہے گناہ کوقید کردیا جائے، کسی کو جو عزت کردیا جائے، کسی کا گھر لوٹ لیا جائے، کسی کو اغواء کرلیا جائے، بیانہ کوقید کردیا جائے، کسی کو جو عزت کردیا جائے، کسی کا گھر لوٹ لیا جائے، کسی کو اغواء کرلیا جائے، بیانہ کوقید کردیا جاری ہیں اور زیادہ تر ان کے شکار غریب اور ہے وسیلہ جائے، کسی کو اغواء کرلیا جائے، بیانہ کیاری رہے گا۔

بنی نوع انسان پر ایسی ایسی مصیبتوں اور تکالیف کے پہاڑٹوٹے ہیں جن کوئ کر پھر دِل بھی موم ہوجا کیں۔ نوع انسانی کا ابتدائی دور دیکھئے، سردی کی شدّت، گرمی کا عذاب، ہواؤں کی تیزی ایسی ہی تھی جیسی آج ہے، مگر انسان کے پاس نہ لحاف، نہ گدّے تھے، بدن پیڑ کی چھالوں اور جانوروں کی کھالوں سے چھپایا جاتا تھا۔ پھر کا دور، لوہ کا دور، زندہ رہنے کے لئے کیسی جدوجہد کرنی پڑتی ہوگی؟ کھالوں سے چھپایا جاتا تھا۔ پھر کا دور، لوہ کا دور، زندہ رہنے کے لئے کیسی جدوجہد کرنی پڑتی ہوگی؟ ب الله تعالی نے انسان کو ''لَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ فِی کے الله تعالی نے انسان کو ''لَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ فِی کے عالمت میں پیدا کیا۔ اس شاخت کو بھی ستر ہزار پردوں میں ایسا چھپایا کہ پوری زندگی ریاضت اور مجاہدات کرو، تب بھی کچھ ہاتھ نہیں آتا، الله ماشاء الله۔ سلوک کی کتابیں اور صالحین کے حالات اس پرشاہد ہیں۔

ج:- پھر چلو اگر وُنیا کی زندگی جیسے تیسے گزرگئی، فاقوں میں، بیاری میں، موسم کی سختی میں، مظلومی کی حالت میں تو اَب آخرت کی زندگی کا خوف اس سے بڑھ کر، وہاں کا عذاب وُنیا کے عذاب ے ہزاروں گنا بڑا ہے، تو گویا ایک رُوح کوجسم دے کر ابد الآباد اور ہمیشہ کی تکلیف میں مبتلا کردیا اور شاخت کواتنا مشکل بنادیا کہ کوئی کہتا ہے اللہ کا وجود ہی نہیں ، کوئی کہتا ہے سب اللہ ہی اللہ ہے ، کوئی کہتا ہے کہ اس کے اولا د ہے ، کوئی کہتا ہے وہ فلال جسم میں حلول کر گیا۔

۳: - تو پھرایک ایسی چیز یعنی شناخت (عرفانِ الٰہی) جواتنی مشکل اور نایاب ہواس کے لئے ار بوں گوشت پوست کے انسانوں کوالیم بلائے عظیم میں مبتلا کرنا بظاہر خدا کی صفت الرحمٰن الرحیم سے متضاد معلوم ہوتی ہے۔

د: - اگر جواب میں کوئی کے کہ اسلام نے اللہ کی شاخت کا طریقہ بتادیا ہے تو ہے شک ہیے ہے ،
مگراس سے شاخت کہاں ہوتی ہے؟ اس سے تو صرف علم حاصل ہوتا ہے، یعنی جاننا اور پہچاننا اور چیز ہے۔
یا کوئی کے کہ ہم سب اللہ کی مملوک ہیں اور مالک کو اپنی مملوک میں ہرفتم کے تصرف کا حق حاصل ہے، اس سے کوئی سوال نہیں کرسکتا، تو بے شک یہ بھی صحیح ہے مگر خدا نے انسانوں کومنع کیا ہے کہ اپنی مملوک میں بے جانوروں کو بھوکا رکھنا، اپنی دولت کا بیجا اسراف، یہ مملوک میں جا تصرف نہ کرو، اولاد کو بھوکا مارنا، اپنے جانوروں کو بھوکا رکھنا، اپنی دولت کا بیجا اسراف، یہ سب با تیں خدا نے منع کی ہیں۔ تو جس اُمرکو خدا اینے بندوں سے پسند نہیں کرتا وہ خود کیونکر کر گیا؟

محترم! بیسوال میں پوری انسانیت کے ایک فرد ہونے کی حیثیت سے کر رہا ہوں جس میں ابتدائے خلق سے آج تک کے سارے انسان، کافر، مؤس سب شامل ہیں۔ لہذا جواب میں اس حیثیت کو مدِ نظر رکھئے گا۔ بندے کاعلم بہت محدود ہے اور بی معاملات تکوینی آمور سے تعلق رکھتے ہیں جن کی حکمت کا احاطہ محال ہے اور آخرت میں بھی پورا پورا ہوگا۔ پس جناب سے استدعا ہے کہ ایسا معقول جواب عنایت فرما ئیں کہ کسی طرح یہ کا نثا نکل جائے جوآج کل مجھے بہت پریثان کئے ہوئے ہے۔ عقیدہ تو الجمد للہ یہی ہے کہ اللہ تعالی نے کوئی شی باطل پیدا نہیں کی مگر بعض اُمور میں قلب ساتھ نہیں دیتا، خدا مجھے اس منافقت سے محفوظ رکھے۔

اِشکال نمبر ۱: - ساری وُنیا میں کروڑوں لوگ انتہائی افلاس اور غربت کا شکار ہیں، افریقہ میں تو ہزاروں لوگ بھوک سے مرجاتے ہیں۔ ہم اپنے صوبہ سرحد کو دیکھیں، چھوٹے چھوٹے بچے کچرا چنتے ہوئے نکل آتے ہیں جن کومشکل سے دس ہیں روپے روز مزدوری ملتی ہے۔ وُوسری طرف وہ لوگ جن کے یہاں رزق کی اتنی وسعت ہے کہ ان کے کتے بھی وہ غذا کھاتے ہیں جوغریوں کومیسر نہیں، اگراس تفاوت کو اَمرِ خدا سمجھا جائے تو بیقر آن اور خدا کے قول "وَمَا اَنَا بِظَالَامٍ لِلْعَبِیُدِ" کے خلاف جاتا ہے۔ غور وَفکر کے بعد یہی بات سمجھ میں آتی ہے کہ "وَمَا مِنُ دَ آبَةِ فِنی اللّارُضِ اِلّا عَلَی اللّهِ دِزْقُهَا" مشروط ہے اپنے زمانے کے اسبابِ معیشت اختیار کرنے پر۔ مشاہدہ ہے کہ ایک بھائی نے اس زمانے مشروط ہے اپنے زمانے کے اسبابِ معیشت اختیار کرنے پر۔ مشاہدہ ہے کہ ایک بھائی نے اس زمانے

کے اسبابِ معیشت اختیار کئے، پڑھ لکھ گیا، اعلیٰ عہدے کا مالک ہوگیا، خوب رزق میں وسعت ہوئی، وُوسرا بھائی جاہل رہ کر ہر طرح مختاج رہا۔ اس کے خلاف بھی ہے، مگر تھم اکثریت پرلگایا جاتا ہے۔ خدا کوکسی سے وُشمنی نہیں کہ اس کو مختاج رکھے، قرآن کی آیت ''اِنَّ اللهُ لَا یُنعَیِّرُ مَا بِقَوُم …' بھی اس کی تائید کرتی ہے۔ آپ فرمائیں کہ یہ بات سجے ہے اور یہ عقیدہ حق ہے یانہیں؟

اِشکال نمبر ۳۰ - ہمارا عقیدہ ہے کسب بندے کی طرف سے ہے اور خلق اللہ کی طرف سے۔

بندے نے کسی نیک کام کا ارادہ کیا، اللہ نے اس عمل کی تخلیق کردی، یہ بات توسیم حصی میں آتی ہے، لیکن بندے نے کسی بڑائی مثلاً ڈاکا یا قتل کا ارادہ کیا تو اللہ کی طرف سے اس عمل کی تخلیق سے دو اشکال پیدا ہوتے ہیں، پہلا تو یہ کہ اللہ کی تخلیق کا عمل بندے کے ارادے کے تابع ہے، گو بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ تخلیق عمل نہیں ہوتا گر ایسا بھی ہوتا ہے اور تھم اکثریت پر لگتا ہے۔

دُوسرا إشكال ميك برقمل كى تخليق بظاہر "وَ لَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْاثْمِ وَالْعُدُوانِ" كے خلاف معلوم موتى ہے۔ بندوں كو حكم ہے "لَا تَعَاوَنُ لِيا (نعوذ بالله) \_ وُنيا كى عدالتيں اعانت جرم كو بھى جرم بجھتى نے اس عمل كى تخليق كر كے ظالم سے تعاون كيا (نعوذ بالله) \_ وُنيا كى عدالتيں اعانت جرم كو بھى جرم بجھتى بيں، تو الله تعالى كے اس بدعمل كى تخليق كى كيا توجيه كريں گے؟ دُوسر بيد كه ايمانِ مفصل بيں "وَ اللّه قَدْدِ بِينَ، تو الله تعالى كے اس بدعمل كى تخليق كى كيا توجيه كريں گے؟ دُوسر بيد كه ايمانِ مفصل بيں "وَ اللّه قَدْدِ مَا الله تَعَالَى عَد اللّه تَعَالَى كے اس بدعمل كى تخليق فعل ہے يا پچھاور؟ كيونكه شرِ محض كا صدور تو حق تعالى سے محال ہے۔

جواب: -محترى ومكرى! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آپ کامفصل خط ملا، آپ نے احقر کو جو دُعا ئیں دی ہیں، ان پر تنہ دِل سے شکرگزار ہوں (جزاکم اللہ تعالیٰ)۔ آپ کے اصل سوال کے بارے میں پہلی بات تو بیوض کرنی ہے کہ "محنت کنوًا مخطرت ملی اللہ علیہ وسلم سے مشہور ہے، وہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کسی بھی سند سے ثابت نہیں ہے، علامہ سخاوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: -

"كنت كنزًا لا أعرف فأحببت أن أعرف .... قال ابن تيميةً: انه ليس من كلام النبى صلى الله عليه وسلم، ولا يعرف له سند صحيح ولا ضعيف، وتبعه الزركشي وشيخنا."

(المقاصد الحسنة للسخاوي ص:٣٢٤)

نیز علامہ محجلونی نے بتایا ہے کہ صرف علامہ ابنِ تیمیّہ ہی نہیں، حافظ ابنِ حجرٌ، علامہ زرکشؓ اور علامہ سیوطیؓ نے بھی یہی کہا ہے کہ اس روایت کی کوئی بھی سندنہیں ہے، نہ سے جے ، نہ ضعیف۔

(كشف الخفاء للعجلونيّ ج:٢ ص:١٧٣)

اور اسنی المطالب میں لکھا ہے کہ: اس حدیث کو بعض صوفیاء تساہلاً حدیثِ قدسی کے طور پر ذکر کرتے ہیں (ص:۲۴۳) اور بس۔

البيتة آيت كريمه مين ضرور وارد مواج كه "وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعُبُدُونَ" يَعِنى جن و إنس کی تخلیق کا مقصد بیہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کریں۔اس سے آ گے آپ نے تخلیقِ عالم کے سلسلے میں جن وساوس وشبہات کا ذکر فرمایا ہے، ان کا اجمالی جواب بیہ ہے کہ بیہ وساوس وشبہات در حقیقت اس دائرے میں قدم رکھنے سے پیدا ہوئے ہیں جوعقلِ انسانی سے ماورا ہے۔ تخلیقِ کا سُنات کی کیا حکمتیں ہیں؟ اللہ تعالیٰ نے اس کا ئنات کا کیسا نظام بنایا ہے؟ اور یہاں ہر چیز اور ہر واقعے کے پیچھے کیا کیا مقاصد کارفرما ہیں؟ اگریہ سب باتیں انسان کی عقل اورعلم میں آجائیں تو اس کا مطلب پیہوگا کہ انسان انسان نہ رہا، عالم الغیب ہوگیا۔ یہ بات طے شدہ ہے جس میں دو رائیں نہیں ہوسکتیں کہ انسان کی عقل محدود ہے، اور وہ کا ئنات کی تخلیق تو کجا، خود اپنے وجود کے ہر جھے کی حکمت تخلیق معلوم کرنے پر بھی قادر نہیں، یہاں تک کہ وہ د ماغ جس سے انسان سوچتا ہے، اس کا بھی بڑا حصہ ابھی تک انسان کی سمجھ میں نہیں آیا کہ اس کاعمل کیا ہے؟ جو واقعات انسان کسی کی تکلیف یا صدمے کے دیکھتا ہے، وہ صرف ان کا ظاہری رُخ ہے، ان واقعات کے پیچھے کے حقائق اس کے علم میں نہیں ہوتے۔ ہماری زندگی ہی میں بہت سے حالات و واقعات ایسے پیش آتے ہیں کہ ایک عرصے تک ہم ان پر افسوس کرتے رہتے ہیں،لیکن کسی وقت ان کی حقیقت تھلتی ہے تو پہتہ چلتا ہے کہ بیرافسوسناک واقعات عین حکمت کے مطابق تھے۔اگر پیرحقیقت نہ کھلتی تو ہم اسے ظلم ہی جھتے۔اب کسی کسی موقع پر پیر حکمت ظاہر ہوجاتی ہے،لیکن اکثر مواقع پر ظاہر نہیں ہوتی۔لہذا ان معاملات کی تھوج میں پڑنا جوانسان کے دائر ؤ ادراک ہے باہر ہیں،خواہ مخواہ اپنے آپ کو پریشانی میں ڈالنا ہے۔

وجود پر ایمان ہونا لازمی ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ کے وجود پر ایمان ہے تو اس کے رحمٰن و رحیم ہونے پر بھی ایمان ہونا لازمی ہے۔ اگر سی مخلوق کی کوئی تکلیف دیکھ کر آپ کوٹرس آ رہا ہے تو کیا رحمٰن و رحیم کو نہیں آئے گا؟ اگر اس نے آپ سے کہیں زیادہ رحیم ہونے کے باوجود اسے اس حالت میں چھوڑا ہے تو یقیناً اس کی کوئی وجہ ہے جو آپ کے دائر ہُ علم وادراک سے باہر ہے۔ آپ ایک شخص کو بھائی پر لئکا تو دیکھ رہے ہیں لیکن آپ کو بیمعلوم نہیں کہ اس نے کتنے انسانوں کی جان لی ہے؟ آپ ایک ڈاکٹر کوکوئی عضو کا شخے ہوئے دیکھ کر ترس کھا رہے ہیں، لیکن میمعلوم نہیں کہ بیآ پریشن نہ ہوتا تو سب اعضاء کا کیا بنتا؟ یہ تو معمولی مثالیس ہیں، پوری کا نئات کے نظام میں کی شخص کے حق میں کیا بہتر اعضاء کا کیا بنتا؟ یہ تو معمولی مثالیس ہیں، پوری کا نئات کے نظام میں کی شخص کے حق میں کیا بہتر

<sup>(</sup>١) سورة الذُّرينت: ٥٦.

ہے؟ اس کاعلم سوائے خالقِ کا ئنات کے کسی کونہیں ہوسکتا۔ لہذا اس کھوج میں پڑنا ہی خلاف عقل ہے۔ اگر بیہ اجمالی حقیقت ذہن نشین ہوجائے تو ان شاء اللہ اس قشم کے وساوس وشبہات زیادہ پریشان نہیں کریں گے، اور اگر بھی غیراختیاری طور پر آئیں تو اپنے آپ کوکسی کام میں لگالیں، اور ان کی طرف التفات نہ کریں۔

والسلام

والله سبحانه اعلم ۲۷/۲۱/۱۲/۱۲ه

#### (فتویٰ کے حوالوں کی تخ یج از مولا نامحد عبداللہ میمن زیدمجدۂ)

ا:- كنت كنزا لا أعرف فأحببت أن أعرف، فخلقت خلقا فعرفتهم بي، فعرفوني. قال
 ابن تيمية: انه ليس من كلام النبي صلى الله عليه وسلم و لا يعرف له سند صحيح و لا ضعيف،
 وتبعه الزركشي وشيخنا.

٢: - وفي كشف الخفاء بعد هذه العبارة: -

وتبعه الزركشي والحافظ ابن حجر في اللالي والسيوطي وغيرهم، وقال القارى: وللكن معناه صحيح مستفاد من قوله تعالى: "وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ اللَّا لِيَعُبُدُونِ" أي ليعرفوني كما فسره ابن عباس، والمشهور على الألسنة كنت كنزًا مخفيًا، فأحبَبُتُ أن أعرف، فخلقت خلقا فبي عرفوني. وهو واقع كثير في كلام الصوفية، واعتمدوه، وبنوا عليه أصولا لهم. كشف الخفاء للعجلوني ج: ٢ ص: ١٤٣.

۳:- وفي الموضوعات الكبير مثل ذلك الى: كما فسره ابن عباس رضى الله
 عنهما. (ص: ۹۳)

٣٠- وفي "أسنى المطالب": ... وتبعه الزركشي، وابن حجر، وهذا يذكره المتصوفة في الأحاديث القدسية تساهلًا منهم. (ص:٢٢٣)

قوم لوظ کی جس بستی کو اُلٹا گیا تھا اس کی تعیین میں رائے کا اختلاف سوال: - معارف القرآن جلد سوم سورۂ انعام ص: ۳۲۰ پر مرقوم ہے: قوم لوط کی پوری بستی کو اُلٹ دیا گیا جو آج تک اُردن کے علاقے میں ایک عجیب وتر سریزی میں دیا گیا جو آج سے کہ اُردن کے علاقے میں ایک عجیب

قتم کے پانی کی صورت میں موجود ہے، جس میں کوئی جانور، مینڈک، مجھلی وغیرہ زندہ نہیں رہ سکتی، اس کئے اس کو بحرِمیّت کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے اور بحرِلوط

کے نام ہے بھی۔

پوری بستی کو اُلٹ جانے کا واقعہ جس جگہ پیش آیا ہے وہ بالکل صاف میدان ہے، عذاب والی جگہ کو پانی سے تعبیر کرنا اور یہ کہنا کہ کوئی جانور زندہ نہیں رہ سکتا، تاریخ کے خلاف ہے۔ آج کل لوگ اس جگہ کا مشاہدہ کرتے ہیں، عذاب الٰہی کی جگہ کو بحرمیّت کہنا حجوث ہے۔

جواب: - حضرت لوط علیہ السلام کی جن بستیوں کو اُلٹا کیا گیا تھا، ان کی تعیین میں را ئیں مختلف ہو علی ہیں۔ احفر کے والد ماجد حضرت مولا نامفتی محمد شفیع صاحبؓ اُردن تشریف لے گئے تو وہاں کے اہلِ علم نے بحرِمیّت کی جگہ کے بارے میں یہی بتایا کہ بیاوط علیہ السلام کی بستیوں کی جگہ ہے، اور والد صاحبؓ کو وہاں لے بھی گئے، اس کی بنیاد پر انہوں نے بیہ بات کھی ہے۔ اگر کسی صاحب علم کی تحقیق اس کے خلاف ہو، تو ہو علی ہے، بیاوگی ایسا مسئلہ نہیں ہے جس پر شریعت کا دار و مدار ہو، ایک تاریخی یا جغرافیائی مسئلہ ہے، اور بہت سے تاریخی جغرافی مسائل میں اہلِ علم کی رائے یا مشاہدات مختلف ہوتے ہیں، ان میں سے کسی کو رائح، کسی مرجوح تو کہہ سکتے ہیں، مگر کسی کو جھوٹ کہنا بڑی زیادتی کی بات ہے، والسلام

۱۲۹۹/۱/۵ ج) (فتوی نمبر ۱۰۴/۱۰۳ ج)

### نبوّت اور وحی کی کیاحقیقت ہے؟

سوال: – برائے کرم عقلی اعتبار ہے ہیں تھے کہ نبوّت اور وقی کیا چیز ہیں؟ اور نبی اور خدا کے مابین جورشتہ ہوتا ہے اس کا ہم کس طرح ادراک کر سکتے ہیں؟

جواب: - یہ ایک مفصل اور طویل بحث ہے جو مختصر طور ہے ہمجھ میں آنا مشکل ہے۔ اس موضوع پر احقر کی کتاب 'علوم القرآن' میں مفصل بحث موجود ہے۔ یہ کتاب مکتبہ دار العلوم کراچی ۱۳ نے شائع کی ہے، اس کا مطالعہ فر مالیں، پھر بھی کوئی شہدرہ جائے تو پوچھ لیں۔ واللہ اعلم سرا ۱۳۹۲ میں مطالعہ فر مالیں، کھر بھی کوئی شہدرہ جائے تو پوچھ لیں۔ واللہ ۱۳۹۱ میں ۱۳۹۲ میں مطالعہ فر مالیں، کھر بھی کوئی شہدرہ جائے تو پوچھ لیں۔ واللہ ۱۳۹۱ میں ۱۳۹۲ میں مطالعہ فر مالیں، کھر بھی کوئی شہدرہ جائے تو پوچھ لیں۔ واللہ ۱۳۹۱ میں میں مطالعہ فر مالیں، کھر بھی کوئی شہدرہ جائے تو پوچھ لیں۔ واللہ ۱۳۹۱ میں مطالعہ فر مالیں، کھر بھی کوئی شہدرہ جائے تو پوچھ لیں۔

## كيا موجوده سائنسي تحقيقات قرآن وحديث سے متعارض ہيں؟

سوال: - جاند، سورج اور سیاروں کے بارے میں موجودہ سائنس کی جو تحقیق ہے، کیا وہ قر آن کریم کی رُوسے دُرست ہے؟ یہاں بعض حضرات کہتے ہیں کہ سائنس اور قر آن وحدیث میں کوئی تعارض نہیں ہے، لہٰذا اس کی ہر بات دُرست ہے۔ اور بعض کا کہنا ہے کہ سائنس کے نظریات قر آن سے طراتے ہیں، براہ کرم اس معاملے میں اپنی جامع و مانع رائے سے مطلع فرمائے۔

جواب: - آپ کا سوال اپنے جواب کے لئے درحقیقت ایک مبسوط مقالے کی وسعت چاہتا ہے، تاہم اُصولی طور پر چندضروری باتیں پیشِ خدمت ہیں۔ اُمید ہے کہ وہ آپ کی اُلجھن دُور کرنے میں مددگار ثابت ہوں گی۔

ا: - سب سے پہلے یہ بات سمجھ لیجئے کہ سائنس کا بنیادی مقصدان قوتوں کا دریافت کرنا ہے جو الله تعالیٰ نے اس کا ئنات میں ود بعت فرمائی ہیں۔ اگر ان قوتوں کو انسانیت کی فلاح و بہبود میں استعال کرنے کی کوشش کی جائے تو یہ اسلام کی نظر میں نہ صرف جائز بلکہ مستحسن ہے۔ اسلام ان کوششوں کے راہتے میں کوئی رُکاوٹ کھڑی کرنے کے بجائے ان کی ہمت افزائی کرتا ہے، اس سلسلے میں اسلام کا مطالبہ صرف اتنا ہے کہ ان قو توں کو ان مقاصد کے لئے استعال کیا جائے جو اسلام کی نظر میں جائز اور مفید ہیں۔ دُوسرے الفاظ میں سائنس کا کام یہ ہے کہ وہ کا تنات کی پوشیدہ قوتوں کو دریافت کرے، لیکن ان قوتوں کا صحیح مصرف مذہب بتاتا ہے، وہی ان اکتشافی کوششوں کے لئے صحیح رُخ اور بہتر فضا مہیا کرتا ہے۔ سائنس اور ٹیکنالوجی ای وقت انسانیت کے لئے مفید ہو عکتی ہے جب اسے اسلام کے بتائے ہوئے اصولوں کے مطابق استعمال کیا جائے ، ورنہ شاید اس سے کسی کو انکار نہیں ہوگا کہ سائنس جس طرح انسانیت کے لئے مازی فلاح و بہبود کا باعث بن سکتی ہے، اسی طرح اگر اس کا غلط استعمال کیا جائے تو وہ ہمارے لئے تباہ کن جھی ثابت ہونگتی ہے۔مثال ہمارے سامنے ہے کہ ماضی میں سائنس نے جہاں انسانیت کو راحت وآ سائش کے اسباب مہیا کئے ہیں، وہاں اس کے غلط استعمال نے پوری وُنیا کو بدامنی اور بے چینی کا جہنم بھی بنادیا ہے۔ سائنس ہی نے سفر کے تیز رفتار ذرائع بھی ا یجاد کئے اور اس نے ایٹم بم اور ہائیڈروجن بم بھی بنائے ، لہذا سائنس کا سیجے فائدہ اسی وقت حاصل کیا جاسکتا ہے جب اسے اللہ تعالیٰ کے بتائے ہوئے اُصولوں کے مطابق استعال کیا جائے۔

۱۱- وُوسری بات یہ جھنے گی ہے کہ سائنس کی تحقیقات دوطرح کی ہیں۔ ایک وہ جو صری کا مثاہدے پر مبنی ہیں، ایسی تحقیقات نہ بھی قرآن وسنت سے متصادم ہوئی ہیں اور نہ ہوسکتی ہیں، بلکہ مشاہدہ تو یہ ہے کہ ایسی تحقیقات نے ہمیشہ قرآن وسنت کی تصدیق ہی کی ہے، اور قرآن وسنت کی بہت مثاہدہ تو یہ تھی جھ علی اور امشکل سے آتی تھیں، سائنس کی ان تحقیقات نے ان کا سمجھنا آسان بنادیا ہے، مثلاً معراج کے موقع پر بُراق کی جس تیزرفتاری کا ذکر صحیح احادیث میں آیا ہے، قدیم زمانے کے نام نہادعقل پرست اسے بعیداز قیاس سمجھتے تھے، لیکن کیا آج سائنس نے یہ ثابت نہیں کردیا کہ تیزرفتاری ایک ایسی صفت ہے جس کوکسی حدیدہ نہیں کیا جاسکتا۔

دُوسری قسم کے سائنٹفک نظریات وہ ہیں جو مشاہدہ اور یقین کے بجائے ظن وتخمین پریا کم علمی

پر مبنی ہیں، اور اس سلسلے میں سائنس دال کسی یقینی نتیج پر ابھی تک نہیں پہنچ سکے ہیں، ایسی تحقیقات بعض اوقات قرآن وسنت کی تصریحات ہے ٹکراتی ہیں، ایسے مواقع پر سیدھا اور صاف راستہ یہ ہے کہ قرآن وسنت کی تصریحات میں کوئی تأویل کئے بغیران پر ایمان رکھا جائے، اور سائنس کی جو تحقیقات ان سے نگراتی ہیں ان کے بارے میں یہ یقین رکھا جائے کہ سائنس ابھی اپنی کم علمی کی بناء پر اصل حقیقت تک نہیں پہنچی، جوں جوں انسان کی سائنسی معلومات میں اضافہ ہوگا قرآن و سنت کے بیان کئے ہوئے حقائق واضح ہوتے جائیں گے۔

مشکل میہ ہے کہ ہمارے بہاں ہر چیز کواس کے مقام پررکھنے کی فرہنیت ختم ہوتی جارہی ہے، جب کسی چیز کی اہمیت ذہن پرسوار ہوتی ہے تو بسااوقات اس میں حدود سے تجاوز ہونے لگتا ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ سائنس اور ٹیکنالوجی نہایت مفید اور ضروری فنون ہیں، اور دورِ حاضر میں تو مسلمانوں کے لئے از حدضروری ہے کہ ان فنون کی طرف بطورِ خاص توجہ دے کران میں ترقی کی انتھک کوشش کریں، اس کے بغیر موجودہ دُنیا میں ان کے لئے اپنا جائز مقام حاصل کرناممکن نہیں رہا، کیکن اس کا مطلب میہ ہرگز نہیں ہے کہ کوئی سائنسدان اپنے ظن وتخمین سے جس سی نظریئے کا اعلان کردے اسے وجی کی طرح دُرست تسلیم کرلیا جائے، اور اس کی بناء پر قرآن وسنت میں تاویل و ترمیم کا دروازہ کھول دیا جائے، یااس کی بناء پر قرآن وسنت میں تاویل و ترمیم کا دروازہ کھول دیا جائے، یااس کی بناء پر قرآن وسنت میں تاویل و ترمیم کا دروازہ کھول دیا جائے، یااس کی بناء پر قرآن وسنت میں خاص طور پر جب یہ شب و دیا جائے، یااس کی بناء پر قرآن وسنت میں تاویل و ترمیم کا دروازہ کھول دیا جائے، یااس کی بناء پر قرآن وسنت میں تاویل و ترمیم کا دروازہ کھول دیا جائے، یااس کی بناء پر قرآن وسنت میں شکوک وشبہات پیدا ہونے لگیں، خاص طور پر جب یہ شب و

س:- یادر کھئے کہ اسلام کا معاملہ عیسائیت سے بہت مختلف ہے۔ عیسائی مذہب میں اتنی جان نہیں تھی کہ وہ زمانے کی نت نئی ضروریات اور انسان کی بڑھتی ہوئی سائنٹفک معلومات کا مقابلہ کر عکتی، لہذا سائنس اس کے گئے ایک عظیم خطرہ بن کرسامنے آئی۔ اس کے لئے ضروری تھا کہ وہ کلیسا کے وقار کوسلامت رکھنے کے لئے یا تو سائنس کی مخالفت کرے یا اپنے مذہب میں رَدِّ و بدل کرے۔ شروع میں رومن کیتھولک چرچ نے پہلے راستے کو اختیار کیا، اور چونکہ عوام پر اس کا اقتدار قائم تھا، اس لئے گلیلیو جیسے سائنسدانوں کو بے شار رُکاوٹوں کا سامنا کرنا پڑا، لیکن جب کلیسا کا اقتدار ڈھیلا پڑا تو اَب اس کے لئے سوائے اس کے کوئی راستہ نہیں رہ گیا تھا کہ وہ اپنے مذہب میں ترمیم کرکے اس کی نئی تشریح وتعبیر کریں۔ چنانچہ اہل تجدّد (Modernism) کے مکتب فکر نے بیر راستہ اختیار کرلیا۔

لیکن بیسب پچھاس لئے ہوا کہ عیسائی مذہب کو انتہائی غیر فطری اور غیر معقول بنیادوں پر کھڑا کیا گیا تھا۔ اسلام کا معاملہ اس سے بالکل مختلف ہے، وہ دینِ فطرت ہے، اور عقل وخرد کی کوئی دلیل اسے چیلنج نہیں کرسکتی۔ اس میں زمانے کی ہر ضرورت کو پورا کرنے اور ہر دور کی تحقیقات کے ساتھ آنکھیں ملانے کی پوری صلاحیت ہے۔ لہذا ہمیں اسلام کے وقار کوسلامت رکھنے کے لئے سائنس کی مخالفت کی ضرورت ہے، نہ اسلام کو بدلنے کی، اس لئے کہ جمارا ایمان میہ ہوگا سائنس جس قدر ترقی کرے گی اور انسان کی سائنس جم علومات میں جتنا اضافہ ہوگا اسلام کی حقانیت اور واضح ہوتی چلی جائے گی، بشرطیکہ انسان کی سائنس معلومات میں سائنفک رہے، اور وہ محض قیاس و تخمین کو یقین اور مشاہدے کا درجہ نہ دے بیٹھے۔

بس یہ ہے وہ بات جوعلمائے دین کہتے ہیں، اس کا حاصل اس کے سوا کیجے نہیں کہ ہر چیز کو اس کے صحیح مقام پر رکھنا چاہئے، جذباتی نعروں کی رو میں آگر حدود سے تجاوز کرجانا دانشمندی کا تقاضانہیں ہے۔

جیرت ہے کہ اس معتدل اور سوفیصد معقول بات کی وجہ سے بعض حضرات مسلسل یہ تشہیر کر رہے ہیں کہ علاء، سائنس اور ٹیکنالوجی کے مخالف ہیں، اور اس میدان میں ترقی کرنا ایک آنگھ نہیں ہما تا۔ اس الزام کے جواب میں ہم یہ دُعا کرنے کے سوا کیا کہہ سکتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ان حضرات کوفکرِ سلیم عطا کرے۔

واللہ سبحانہ اعلم ملیم عطا کرے۔

واللہ سبحانہ اعلم ملیم عطا کرے۔

اہرام کے فوائد اور اثر ات کی شرعی حیثیت سوال: - اہرام کے اندر کھانے پینے کی اشیاء رکھنے سے وہ سڑتی نہیں بلکہ ٹھوس اور سکڑ حاتی ہیں،مثلا: -

<sup>(</sup>۱) میفتوی "ابلاغ" کے شارہ جمادی الثانی کمتارہ ہے لیا گیا ہے۔ (مرتب عفی عنه)

وُودھ رکھا جائے تو وہ دہی یا پنیر میں تبدیل ہوجا تا ہے۔

گوشت رکھا جائے تو وہ سڑتانہیں بلکہ خشک ہوجاتا ہے۔

جائے یا تمبا کور کھنے سے ان کی تلخی یا کڑواہٹ ختم ہوجاتی ہے۔

اہرام کے اندراگر پانی رکھا جائے تو بعد میں وہ اہرامی پانی اگر:-

یودوں میں ڈالا جائے تو ان کی نشو ونما اور جسامت میں اضافہ ہوجا تا ہے۔

سرکے بالوں میں لگایا جائے تو بال گرنے بند ہوجاتے ہیں اور پیدائش میں اضافہ ہوتا ہے۔ سردیوں میں جلد پر لگایا جائے تو بھٹی ہوئی جلدٹھیک ہوجاتی ہے، اور چہرے پر لگایا جائے تو

حجمرٌ یاں ختم ہوجاتی ہیں۔

عادی شرابی کو پلایا جائے تو شراب کی طلب ختم ہوجاتی ہے۔

مچھلی گھر میں ڈالا جائے تو مجھلیوں کی افزائش میں اضافہ ہوجا تا ہے۔

جانوروں کے آگے اگر اہرامی پانی اور عام پانی رکھا جائے تو وہ اہرامی پانی پیتے ہیں۔

اہرام کے اندراگر دوا رکھی جائے تو اس کی تأثیر بڑھ جاتی ہے۔

اہرام کے اندر اگر بچلوں اور تر کاریوں کے نیج رکھے جائیں تو ان بیجوں سے طاقت ور پچل

زیادہ کچل کچول والے درخت اورسنریاں پیدا ہوں گی۔

اگر گلاب اور دُوسرے درختوں کی قلمیں پانی میں دُ بوکر اہرام کے اندر رکھی جائیں تو ان قلموں سے جڑیں بہت جلد نکلتی ہیں۔

اگراستعال شدہ بلیڈ اہرام کے اندر رکھا جائے تو اس کی دھار دوبارہ تیز ہوجاتی ہے۔

زخموں اور چوٹوں کے اُوپر جب اہرام رکھا گیا تو وہ بہت جلدا چھے ہو گئے۔

سائنس دانوں نے بیاریوں کے جراثیم اہرام میں رکھے تو وہ بیدد کیھ کر حیران رہ گئے کہ جراثیم یا تو مکمل طور پرختم ہو گئے یاان کی پیدائش وافزائش میں حیرت انگیز کمی ہوئی۔

مختلف بیماروں کو اہرام کے اندر بٹھانے سے پہلے اور بٹھانے کے بعد ان کے خون کا تجزیہ کیا گیا، ڈاکٹر جیران رہ گئے کہ اہرامی قوت نے آدھے گھنٹے کے اندر خون کے اجزاء میں کافی تبدیلیاں کردیں۔اب آپ فرمایئے کہ:-

ا:- اہرام جسے انگریزی میں پائی راملہ (Pyramid) کہتے ہیں، اس کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ ۲:- وُنیا کے مختلف علاقوں میں بسے ہوئے اہرام خصوصاً مصر جن میں سے ایک کے اندر فرعون کی لاش موجود ہے، چونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے سے بھی پہلے کے ہیں، اس لئے کیا اہرام کے متعلق حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث ملتی ہیں یانہیں؟ نیزیہ کہ قرآن کے اندر بھی اہرام کے متعلق کچھ مضمون بیان کیا گیا ہے یانہیں؟

۳: - حضور صلی الله علیه وسلم اور صحابه کرام رضوان الله علیهم اجمعین کے دور میں کیا اہرام استعال کرنے یا اہرامی شکل کے مکانات بنانے کا رواج موجود تھا یانہیں؟

۳:-''اہرام کے فوائد'' جو بچھلے صفحے پر بیان کئے گئے ہیں، ان کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ اگر ان کی کوئی شرعی حیثیت نہیں ہے تو پھر اہرام کی پُر اسرار قوّت کا راز کیا ہے؟ کیا ان فوائد کا حاصل ہونا کسی جادُ و وغیرہ سے تعلق رکھتا ہے یا یہ کسی دُنیاوی علوم کا نتیجہ ہیں؟

۵: - کیا یہ فوائد حاصل کرنے کے لئے اہرام سے استفادہ کرنا شرعاً جائز ہے؟

۲:- چونکہ اہرام سے دو چیزوں کا خاص تعلق ہے، جن میں سے شال اور جنوب کا تعین کرنا ، کیا الن کی بھی کوئی شرعی حیثیت ہے یا ان کا تعلق کسی وُنیاوی علوم سے ہے؟

2:- کہا جاتا ہے کہ اکثر اہرام خیالات وخواہشات کو مادّی شکل دیتا ہے، کچھ لوگوں نے قابلِ عمل خواہشات کولکھ کر اہرام کے اندر رکھا، کچھ عرصے کے بعد ان کی خواہشات خود بخو دیوری ہوگئیں، کیا ایبا ہونا شرعاً ممکن ہے؟

۸:- تجربات اور مشاہدات سے یہ بات بھی سامنے آئی ہے کہ مکمل چاند اور بعض اوقات سیاروں اور زمین کی گردش کی وجہ سے اہرام کے بعض اثرات میں زیادتی اور بعض میں کمی واقع ہوجاتی ہے۔ موجودہ مغربی طب نے بڑی حد تک سیاروں کے اثرات کے بارے میں واضح ثبوت فراہم کئے ہیں، مثلاً پورے چاند پر، جنون، پاگل بن، مراقی کیفیت، خودکشی، قتل اور جرائم کی واردات میں اضافہ ہوتا ہے، یہاں تک کہ عورتوں کے ایام چیض بھی چاند کی گردش سے متاثر ہوتے ہیں، اور اس بات کا بھی لوگوں کو مملی تجربہ ہے کہ پورے چاند پر سمندر چڑھا ہوا ہوتا ہے۔

کیا جاند اور سیاروں کے اثرات کی کوئی شرعی حیثیت ہے یانہیں؟ اگر ان کی کوئی شرعی حیثیت ہے یانہیں؟ اگر ان کی کوئی شرعی حیثیت نہیں ہے تو پھر ان تمام باتوں کے ظہور ہونے کی کیا وجو ہات ہیں؟ اور ان پریفین رکھنا شرعاً حائز ہوگا یانہیں؟

جواب: - "اہرام" کی حقیقت اور خواص و آثار کے بارے میں قرآن وسنت نے کوئی بات ارشاد نہیں فرمائی، اس کا تعلق خالصۂ تجربے اور مشاہدے سے ہے۔ تجربے اور مشاہدے سے اگر "اہرام" کی شکل کے بچھ خواص یا فوائد ثابت ہوجائیں تو ان کوشریعت کے خلاف نہیں کہا جاسکتا، نہ ان خواص کو ظاہری اسباب کے درجے میں تسلیم کرنے سے کسی اسلامی عقیدے میں نقص واقع ہوتا ہے،

بشرطیکہ ان کو ظاہری سبب ہی کے در ہے میں رکھا جائے ،مؤثرِ حقیقی ہر چیز میں اللہ تعالیٰ کو سمجھا جائے۔ واللہ سبحانہ اعلم مارار ۱۳۱۶ء (فتویٰ نمبر ۹۱/۵۷)

## اجتهاد کی شرا نط اورموجوده دور میں کسی کومجتهد قرار دینا

سوال: - پندرہ روزہ '' قافلہ'' میں ایک مضمون '' دیوبندی بریلوی اختلاف کا پس منظر،
اصلاحی تح یک (از صاحبزادہ خورشید احمد گیلانی)'' نظر ہے گزرا۔ پچھا مور جوحضرت سیّد احمد بریلویؒ اور
ان کے رفقاء کی طرف منسوب کئے گئے ہیں وہ صحیح اور غلط کا ملغوبہ محسوں ہوتے ہیں، اور ذہنی پریشانی کا
باعث بغتے ہیں۔ چونکہ یہ ناچیز دیوبند مسلک، تھانوی مشرب کا حامل ہے، اس لئے ان میں سے چند
تحریوں کی نشاندہ کر کے حقیقت حال سے نقاب کشائی کا طالب ہے۔ اس مضمون کی بیہ پہلی قسط
رسالے میں شائع ہوئی ہے، لہذا مضمون ابھی جاری ہے، اس لئے مجھے اجازت دی جائے اس سوال اور
آپ کے جواب کو بھی پندرہ روزہ '' قافلہ'' میں برائے اشاعت پیش کردوں تا کہ عامۃ المسلمین غلط نہی
سے غلط عقائد کو علمائے حق کی طرف منسوب سمجھ کر اہل حق ہے مستفید ہونے سے محروم نہ رہیں بفضلہ
تعالی ان میں سے ایک بات بیکھی ہے کہ: -

''اجتہا'' یہ ایک ایسا حق ہے جو ہر صاحبِ علم وبصیرت مسلمان کو طاصل ہے۔ یہ اجتہادکی خاص شخصیت اور خاص زمانے تک محدود نہیں بلکہ تا قیامت جاری رہے گا۔ وہابی تحریک کے ہم نوا اندھی تقلید کے حامیوں پر نکتہ چینی کرتے تھے، اس کا مطلب قطعاً پہنیں کہ وہ انکہ اربعہ ام م اعظم م امام شافعی ، امام احمد بن حنبل ، امام مالک کا احترام نہیں کرتے تھے، اور ان کے اجتہاد پر انہیں اعتاد نہیں تھا، کیونکہ اصل وہابی تحریک کے مؤسس اول شیخ محمد بن عبدالوہاب خود حنبلی مسلک رکھتے تھے اور مقلد تھے۔

جواب: - "اجتہاد" کی حقیقت ہے کہ وہ بے شک اس لحاظ ہے کسی زمانے کے ساتھ خاص نہیں ہے کہ اس کے بعد کسی زمانے میں پایا جانا عقلاً ناممکن ہو بلکہ وہ ایک ملکہ ہے جس کے پائے جانے کے لئے علم کی بچھ خاص شرائط ہیں، جو اُصولِ فقہ کی کتابوں میں مفصل مذکور ہیں۔ بیشرائط پہلے زمانوں میں بکثرت پائی جاتی تھیں، اب عام طور ہے ان شرائط کا آدمی نہیں ملتا، اس لئے اس دور میں کسی کو مجہدِ مطلق قرار نہیں دیا گیا، البتہ اجتہاد کی بچھ خاص اقسام مثلاً اجتہاد فی المسائل کے لئے شرائط نسبۂ نرم ہیں اور آخری زمانوں میں اس کے حامل علماء ہوتے ہیں۔ مسئلہ تفصیل طلب ہے، ضرورت ہوتو کئیم الاُمت حضرت مولا نا اشرف علی تھانویؓ کا رسالہ "الاقتصاد فی الشقلید و الاجتھاد" اوراحقر کا حکیم الاُمت حضرت مولا نا اشرف علی تھانویؓ کا رسالہ "الاقتصاد فی الشقلید و الاجتھاد" اوراحقر کا

والثداعكم

رساله'' تقلید کی شرعی حیثیت'' ملاحظه فر ما کیس۔

اروارووساھ (فتویٰنمبر ۳۰/۱۲۸۱ د)

### جنگ جمل اور جنگ صفین کے واقعہ کا انکار کرنا

سوال: - مسئلہ مشاجرات میں جو حضرت علیؓ اور حضرت امیر معاویۃ کے درمیان ہوا، جنگ صفین وجمل میں آپس میں صحابہ کرامؓ مقتول ہوئے۔ زیداس واقعے کی سخت تر دید کرتا ہے اور کہتا ہے کہ " دُحمَآءُ بَیْنَهُمُ" صحابہؓ کی صفت ہے، یہ کیے ممکن ہے کہ وہ آپس میں قتل وقال کریں؟ (نعوذ باللہ) یہ صحابہ کرامؓ پر بہتان عظیم ہے۔ زید کا بیا نکار دُرست ہے یانہیں؟

جواب: - اگر جنگ جمل اور جنگ صفین کا وقوع صرف کسی ایک تاریخی روایت سے ثابت ہوتا تو زید کا استدلال صحیح ہوتا، لیکن ان جنگوں کا وقوع تواتر سے ثابت ہے۔ اس لئے اس کا انکار ورست نہیں۔ "دُ حَمَّاءُ بَیُنَهُمْ" کا مطلب بینہیں ہے کہ بھی ایک وُ وسرے سے کوئی اختلاف یا رنجش پیدا نہیں ہوتی تھی، لہذا اگر اجتہا دی اختلاف رائے کی بناء پر کوئی مشاجرہ پیدا ہوتو اس کے منافی نہیں ہوگا۔

اارور۱۹۷۵ه (فتوی نبر ۲۸/۹۲۳ ج)

# بفذرِ ضرورت علم دین سکھنے کے لئے ایک مطالعاتی نصاب کا خاکہ

سوال: - گزارش ہے کہ حضراتِ علمائے کرام سے سنتے رہتے ہیں کہ دین کی بنیادی اور ضروری باتوں کا علم حاصل کرنا ہر مسلمان مرد وعورت پر فرض ہے، جیسا کہ حدیث پاک میں ہے: "طلب العلم فریضة علی کل مسلم و مسلمة" لیکن دین کی بنیادی اور ضروری باتوں کی تعیین ہم جیسے عامی مسلمانوں کو معلوم نہیں۔

دُوسری بات ہے کہ جس طرح آپ نے دینی مدارس میں پڑھنے والے علمائے کرام کے لئے ایک نصاب مقرر کر رکھا ہے، اس طرح عام مسلمانوں کے لئے بقد رِضرورت دین کاعلم سکھنے کے لئے ایک نصاب مقرر نہیں۔ اگر چہ حضرات علمائے کرام نے دینِ اسلام کی تعلیمات کو عام کرنے کے لئے اُردوزبان میں بہت می کتابیں اور رسالے تحریر فرمائے ہیں۔

 <sup>(</sup>۱) وكيئ: تـــاريخ الطبرى ج: ٣ ص: ٥٨ (طبع دار الكتب العلمية بيروت)، الاستيعاب ج: ٣ ص: ١٣٧٥ (طبع دار الجيل بيروت)، الإصابة ج: ٢ ص: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح: ٢٩.

آپ سے درخواست بیہ ہے کہ آپ اُردو زبان میں لکھی ہوئی کتابوں کا ایبا مجموعہ تجویز فرمادیں جو عام مسلمانوں کے لئے علم دین سکھنے کے لئے نصاب کا درجہ رکھتا ہو، اس نصاب کو پڑھ لینے کے بعد آ دمی کو دین کی بنیادی اور ضروری باتوں کاعلم حاصل ہوجائے، اور حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی محولہ بالا حدیث پاک کا منشا بھی پورا ہوجائے، بینوا تؤ جروا۔

جواب: - گرامی نامہ ملا، آپ نے بہت اہم سوال پوچھا ہے۔ بقدرِ ضرورت دین کاعلم حاصل کرنا واقعۃ ہرمسلمان پر فرض ہے۔ احقر کی رائے میں اس مطالع کے دو حصے کرنے چاہئیں۔ پہلا حصہ ابتدائی ضروری معلومات پر مشمل ہوجن کے بغیر ایک سچے مسلمان کی طرح زندگی گزارنا ممکن نہیں، اور دُوسرا حصہ پہلے حصے کی تحمیل کے بعد ایسے مطالع پر مشمل ہوجس سے دینی معلومات میں اتنی وسعت اور استحکام پیدا ہوجائے کہ انسان گراہ کرنے والوں سے گراہ نہ ہو، پہلے حصے میں احقر کی نظر میں مندرجہ ذیل کتے کا مطالعہ ضروری ہے:۔

الأحكيم الأمت حضرت مولا نا اشرف على صاحب تفانوي قدس سرهٔ ا:- حياة المسلمين ۲: - فروع الإيمان از تحكيم الأمت حضرت مولا نا اشرف على صاحب تھانوى قدس سرؤ از تحکیم الأمت حفرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی قدس سرۂ سو: –تعليم الدين س: - مردوں کے لئے ''بہشتی گوہر''اورعورتوں کے لئے'' بہشتی زیور'' از تھیم الاُمتٌ از حکیم الأمت حضرت مولا نا اشرف علی صاحب تھانوی قدس سرۂ ۵: - جزاءالاعمال از حضرت مولا نامفتی محمر شفیع صاحب رحمة الله علیه ٢:- سيرتِ خاتم الانبياء شیخ الحدیث حضرت مولا نا محمد زکریا صاحب سهار نپوری مطلهم 2:- حكايات صحابةً 11 حضرت مولا نامحمر ميال صاحب رحمة الله عليه ٨: - تاريخ اسلام كامل حضرت مولانا ڈاکٹر عبدالحی صاحب عار فی رحمۃ اللّٰہ علیہ 9: - أسوة رسول اكرم صدر اللهاز دُ وسرے حصے میں مندرجہ ذیل کتب شامل ہونی حامکیں:-حضرت مولا نامفتي محد شفيع صاحب رحمة الله عليه ا: - معارف القرآن يتنخ الاسلام حضرت علامه شبيراحمه صاحب عثماني رحمة الله عليه با تفسيرعثاني حضرت مولانا محمد منظور نعمانی صاحب مظلهم ٢: - معارف الحديث كامل از حکیم الأمت حضرت مولا نا اشرف علی تھانوی رحمة الله علیه m:-بہتتی زیور کے مسائل از

۷: - عقائد اسلام از حضرت مولانا محدا در ایس صاحب کاندهلوی ً ۵: - شریعت وطریقت از حکیم الاُمت حضرت مولانا محد اشرف علی تھانوی رحمة الله علیه

يا علم الفقه

11

حضرت مولا ناعبدالشكور صاحب لكھنوى رحمة الله عليبه

ان شاءاللہ ان کتابوں کے مطالعے سے دین کی اتنی ضروری معلومات حاصل ہوجائیں گی کہ ان شاءاللہ ان کتابوں کے مطالعے سے دین کی اتنی ضروری معلومات حاصل ہوجائیں گی کہ ان کے بعدا پنی زندگی بھی سنور جائے اور انسان کسی باطل نظر نئے سے گمراہ بھی نہ ہو۔ والسلام میں ہور ہادی الثانیہ ۴۰۶اھ (۱)

# کلمهٔ طبیبه میں لفظ''محمر'' بررفع ،اوراذان میں اس پرنصب کی وجه

سوال: - کلمۂ طیبہ میں لفظ''محمد'' میں لفظ'' در'' ضمہ کے ساتھ اور اذان میں فتحہ کے ساتھ کیوں ہے؟ دونوں میں کیا فرق ہے؟

واللّداعلم احقر محمر تقی عثانی عفی عنه ۱۳۸۸/۲/۸ جواب: - بیعر بی زبان کے قواعد کی وجہ سے ہے۔ الجواب سیج محمد عاشق البی عفی عنہ

(فتویٰنمبر ۱۹/۲۲۳ الف)

# میڈیکل کالج میں ڈاکٹری کی مخلوط تعلیم اور پوشیدہ انسانی اعضاء کے معائنے سے متعلق متعدّد مسائل

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے دین ومفتیانِ دینِ متین مندرجہ ذیل مسائل کی بابت: -(برائے مہربانی جواب لکھنے سے پہلے ایک بارتمام مسائل پڑھ لئے جائیں تاکہ تمام نکات سامنے آ جائیں، اس کے بعد فردأ فردأ جواب تحریر فرمائیں،خصوصاً مندرجہ ذیل پیرایڑھ لیں)

ہم میڈیکل کالج میں پڑھتے ہیں، ہاری تعلیم مکمل ہونے میں تقریباً ایک سال باقی ہے، مندرجہ ذیل تمام مسائل پڑھ لیں اور بعد از مکمل تحقیق، مفصل و مدل جواب تحریر فرمائیں، ہرایک کے لئے لکھیں کہ ا: - جواز کی آخری حد کیا ہے؟ ۲: - جواز کی آخری حد کن شرائط پر ہے؟ ۳: - افضل کیا ہے؟ جزاک اللہ پہلے یہ پڑھ لیں: یہال میڈیکل کالج میں جتنے بھی داڑھی والے طلباء ہیں ان کومولوی کہا جاتا ہے، تمام ''مولویوں' کے بارے میں یہ مشہور ہے کہ یہ انتہائی درجے کے نالائق ہوتے ہیں، اور ہمیں طعنے سننے پڑتے ہیں، اگر بھی کوئی ''مولوی'' کسی سوال کا جواب دیدے تو اُستاد صاحب فرماتے ہیں: '' آج تو کمال ہی ہوگیا، کوئی معجزہ ہوگیا کہ مولوی صاحب نے جواب دے دیا۔'' اسا تذہ اور ہیں: '' مولویوں کوزیادہ پڑھنا چاہئے کیونکہ اسی میں دین دوست وغیرہ اکثر ہمیں ان الفاظ سے سمجھاتے ہیں: ''مولویوں کوزیادہ پڑھنا چاہئے کیونکہ اسی میں دین

<sup>(</sup>۱) میفتوی "البلاغ" کے شارہ رجب المرجب من المرجب من اللہ علی عنه)

کی عزت ہے، نہ پڑھ کرمولوی دین کو بدنام کرتے ہیں، اور تمام لوگ بیے خیال کرتے ہیں کہ جو دین پر چلتا ہے وہ کسی کام کانہیں رہتا، لہذا تمہاری وجہ سے دین بدنام ہورہا ہے۔''ہم مولوی قطعاً نالائق نہیں ہیں بلکہ شرعی مجبوریوں کی وجہ سے پڑھائی اور معائنہ وغیرہ کی طرف کم سے کم توجہ دیتے ہیں، لوگ اور اسا تذہ ہمیں طعنے دیتے ہیں کہ:''نہ تم کسی پارٹی وغیرہ میں آتے ہو، نہ تم پڑھتے ہو، آخرتم لوگ کرتے کیا ہو؟'' ایک طرف دین کا حکم بھی ہے کہ اپنے آپ سے لوگوں کو غلط فہی نہ ہونے دو، نیز دین کی اور اپنی عزبت کا خیال رکھو، بعض اوقات تو اسا تذہ الی بات بھی کہہ دیتے ہیں جوصری کفر ہوتی ہے۔ اپنی عزبت کا خیال رکھو، بعض اوقات تو اسا تذہ الی بات بھی کہہ دیتے ہیں جوصری کفر ہوتی ہے۔ اپنی عزبت کا خیال رکھو، بعض اوقات تو اسا تذہ الی بات بھی کہہ دیتے ہیں جوصری کفر ہوتی ہے۔ کہا کور سے حکم و سری کی در سے بہاں آتے سے پہلے

اب تک چارسال کزر چلے ہیں اور میں چھ بھی این جس طرح ہم یہاں آئے ہے پہلے کورے تھے، ویسے ہی اب بھی کورے ہیں، یقیناً کچھ نہیں آتا، اس کی وجہ یہ ہے کہ ہم لوگ شرعی مجبوریوں وغیرہ کی وجہ سے پڑھائی اور معائنہ وغیرہ پر توجہ نہیں دیتے۔

یہ بات بھی ہمارے سامنے کی ہے کہ ہم سے بڑے مولوی لیعنی وہ مولوی صاحبان جو ہم سے پہلے یہاں سے تعلیم مکمل کرکے فارغ ہوئے ہیں، کوئی ان کے پاس جانا پسند نہیں کرتا، نہ ان کا کلینک چاتا ہے، وجہ وہی کہ انہوں نے معاشنہ وغیرہ میں تجربہ حاصل نہیں کیا، لہٰذا ان کی تشخیص صحیح نہیں ہوتی، مریض کا حق ادا نہ کرنے کا گناہ علیحدہ ہے، اور بیر حدیث علیحدہ ہے کہ نااہل قاضی اور نااہل طبیب کا محمکانا جہنم کے سوا کچھ نہیں۔

وجہ یہی ہے کہ انہوں نے مریضوں پر پڑھا نہیں، آپ ہاتھ سے کر کے نہیں ویکھا، معائد کر کے نہیں ویکھا، معائد کر کے نہیں ویکھا، ان تمام باتوں کو لمحوظ خاطر رکھتے ہوئے مندرجہ ذیل مسائل کا جواب عنایت فرما کیں۔
میڈیکل کالج میں مخلوط نظامِ تعلیم ہے، لڑکے لڑکیاں اکٹھے پڑھتے ہیں، پڑھانے والے اکثر مرد ہیں، بعض اوقات خوا تین اسا تذہ بھی پڑھانے آ جاتی ہیں اور بے پردہ ہوتی ہیں، ہماری معلومات کے مطابق پورے پاکستان میں مردوں کے لئے علیحدہ کوئی میڈیکل کالج نہیں ہے، لا ہور میں لڑکیوں کے مطابق پورے پاکستان میں مردوں کے لئے علیحدہ کوئی میڈیکل کالج نہیں ہے، لا ہور میں لڑکیوں کے شامل ہوتے ہیں، بہرحال ہمارے میڈیکل کالج میں مکمل بے پردگی ہے، بعض لڑکیاں ایسے کیڑے پہنی شامل ہوتے ہیں، بہرحال ہمارے میڈیکل کالج میں مکمل بے پردگی ہے، بعض لڑکیاں ایسے کیڑے پہنی ہیں کہ حدیث کے مطابق کیڑے ہیں کربھی نگی رہتی ہیں، اور کیڑوں کے اندر جلد کا رنگ صاف نظر آ تا ہیں، تمام لڑکیاں ایسی نہیں ہیں، بیسی ہیں مگر آنکھیں اور آس پاس کی جوجاتے ہیں، تمام لڑکیاں ایسی نہیں ہیں، جو لڑکے شاور سے جرہ ڈھانے رکھتی ہیں مگر آنکھیں اور آس پاس کی جلانظر آتی ہے، لڑکے اکثر نگ پتلون پہنتے ہیں، جس سے ان کے سرین واضح رہتے ہیں، جولڑکے شلوار میں استعال کرتے ہیں، اور ہیں، جس سے ان کے سرین واضح رہتے ہیں، جولڑکوں کے شخط محمل استعال کرتے ہیں، واقع میں استعال کرتے ہیں، واقع کے مطابق میں کو کو میں کو کو کو کو کی کو میں کو میں کو میں کو میں کو میں کو میں کو

ڈھے ہوتے ہیں، جبکہ لڑکیوں میں سے اکثر کے شخنے نگے ہوتے ہیں، لڑکیوں کی آواز بھی سائی دیت ہے،
بعض لڑکے لڑکیاں آپس میں تھلم کھلا باتیں کرتے ہیں، ہنسی مذاق کرتے ہیں۔ اساتذہ ، خواتین ہوں یا
مرد، وہ بھی ہنسی مذاق کرتے ہیں، یہاں مردوں کی کوئی تمیز نہیں، خصوصاً بعض اساتذہ تو یہ تک کہہ دیتے
ہیں کہ ہمارے لئے کوئی لڑکا یا لڑکی نہیں ہے، ہمارے لئے سب طالبِ علم ہیں اور بس۔

خواتین اساتذہ کی آواز بھی سنی پڑتی ہے، مکمل طور پر اختیاط کے باوجود بھی غیرمحرَم کے چہرے پر نظر پڑجاتی ہے، ورنہ کم از کم ان کی آواز تو مکمل طور پر سنائی دیت ہے۔ یہ تمام تفصیل بتانے کا مقصد یہ ہے کہ یہاں مکمل ہے دینی اور بُرائی کا ماحول ہے، آپ جانتے ہیں کہ قاعدہ یہ ہے کہ اگر کسی جگہ جانے سے پہلے معلوم ہو کہ وہاں گناہ کا کام ہوگا تو وہاں جانا حرام ہے، اور اگر وہاں جاکر پتہ چلے تو اُٹھ آنا واجب ہے، نیز گناہ کی طرف چل کر جانا بھی گناہ ہے، جو کام حرام میں ابتلاء کا سب بنے وہ بھی حرام ہے اور اُوپر کی تفصیل میں تقریباً سب کے سب کبیرہ گناہ ہیں، اس تمام تعصیل کو ملحوظ رکھتے ہوئے مندرجہ ذیل مسائل کا جواب عنایت فرمائیں۔

ا/ا:-اس نظام تعلیم میں علم حاصل کرناعورتوں کے لئے کیسا ہے؟ ۲/۱:-اس نظام تعلیم میں علم حاصل کرنا مردوں کے لئے کیسا ہے؟

ا/٣: - لا ہور کے فاطمہ جناح میڈیکل کالج میں عورتوں کا علم حاصل کرنا کیسا ہے؟ (وہاں

اساتذہ مرد وخواتین دونوں ہوتے ہیں،مگر پڑھنے والی صرف لڑ کیاں ہوتی ہیں)۔

ا/۴: - اگریدنظام تعلیم سیحی نہیں تو کیا مرد وعورت کسی کے لئے علم حاصل کرنا جائز نہیں ہے؟

۱/۵: - حکومت کا کام ہے کہ وہ لڑکوں اور لڑکیوں کے لئے علیحدہ کالج بنائے اور وہ اس کے تمام اختیارات اور سہولیات رکھتی ہے، مگر جب تک حکومت مید کام نہ کرے تو کیا اس وقت تک کوئی جواز نہیں کہ ہم لوگ علم حاصل کر سکیں؟ آپ جانتے ہیں کہ باقی علوم وُنیا کے مقابلے میں علم طب افضل ہے اور اس کے بغیر چارہ نہیں، اگر ہم علم حاصل نہیں کرتے تو مردوں اور عورتوں کا علاج کون کرے گا؟ آخر اس صورت میں کوئی نہ کوئی متبادل صورت تو ہوگی؟

۱/۲:-خواتین اساتذہ پڑھانے کے لئے آئیں تو مردوں کے لئے کیا تھم ہے؟ ۱/۷:-مرداساتذہ پڑھانے کے لئے آئیں توعورتوں کے لئے کیا تھم ہے؟ مسکلہ نمبر۲

ہمارے ہاں جتنی کتب پڑھنے کا کہا جاتا ہے تمام کی تمام دُوسرے ممالک کی ہوتی ہیں، ان

کتب میں انسانی تصاویر کثرت ہے ہوتی ہیں اور اکثر تصاویر عریاں ہوتی ہیں، عریاں صرف وہ حصہ نہیں ہوتا جو دِکھانا مقصود ہے بلکہ پورے بورے انسان کی نگی تصاویر ہوتی ہیں اور اس میں مردوں کا کوئی خیال نہیں رکھا جاتا، ان کے بارے میں قاعدہ تو یہ ہوا کہ''بوقت بقدرِ ضرورت' دیکھنا جائز ہے، یعنی جب تصویر کے بغیر سمجھنے کی کوئی صورت نہ ہوتو صرف وہی تصویر دیکھ لے اور صرف اتنی ہی دیکھے بھنا ضروری ہے، مگر اس بات کا فیصلہ کون کرے کہ بوقت ِ ضرورت اور بقدرِ ضرورت دیکھ رہا ہے یا نہیں؟ ہم یہاں پر جوان ہیں بلکہ جوانی کی بلندیوں کو چھور ہے ہیں، اس صورت میں بوقت ِ ضرورت کا تعین اور بھی زیادہ مشکل ہے، اگر تصویر دیکھنے کی بجائے صرف پڑھنے کی غرض سے کتاب کھولی تو بھی تصاویر پر ہوتے ہیں ذیادہ مشکل ہے، اگر تصویر دیکھ کر شہوت آ میز خیالات بھی آتے ہیں، بعض مضامین کتاب میں ایسے نظر پڑھن ہی ہے، نگر سے کہ ایسے مضامین کتاب میں ایسے کوئی نے ہیں کہ ان کو پڑھنے ہے کہ ایسے مضامین کتاب میں ہی کھو دیں کہ افضل کرنے کے لئے کیا جاتا ہے لیکن یوچھنا یہ ہے کہ ایسے مضامین کتاب کا پڑھنا، پڑھانا، سکھنا، دیکھنا اور دُوسرے دوستوں کی غرض سے دِکھنا ور دُوسرے دوستوں کی غرض سے دِکھنا ور دُوسرے دوستوں کی غرض سے دِکھنا و غیرہ عائز ہے یا نہیں؟ اس میں بھی لکھ دیں کہ افضل کیا ہے؟ جواز کی آخری صد کیا ہے؟ اور دی آخری صد کرتا ہے؟ اور دی آخری صد کیا ہے؟

میڈیکل کالج میں پڑھائی کے پانچ سال ہوتے ہیں، سال اوّل و دوم میں مردہ انسانی جسم کی چر پھاڑ کروائی جاتی ہے، اس کا متبادل تو موجود ہے کہ پلاسٹ کے بنے اعضاء سے سیکھا جائے، سالِ موم سے سالِ پنجم تک ہمیں ہپتال اور وارڈوں میں بھیجا جاتا ہے، خصوصا سالِ پنجم میں تو رات کو بھی جانا ہے، خصوصا سالِ پنجم میں تو رات کو بھی جانا پڑتا ہے، وہاں پر ہمیں مریضوں پر پڑھایا جاتا ہے، پڑھنے کا طریقہ یہ ہوتا ہے کہ اُستاد ایک مریض کے بارے میں کہد دیتا ہے کہ اس سے پوچھو کہ اسے کیا تکلیف ہے؟ اور اس کے بعد اس کا معائنہ کرو، نظام تعلیم مخلوط ہے، لہٰذا لڑکے، لڑکیاں اکٹھے ہوتے ہیں، جب طالبِ علم اپنا کام پورا کر لیتے ہیں تو اُستاد صاحب تشریف لاتے ہیں جاناہ و طالبات میں سے کوئی ایک تفصیل کے ساتھ مریض کی تکلیف اور معائنے کے بارے میں بتادیتا ہے، اُستاد صاحب اس میں سے کوئی ایک تفصیل کے ساتھ مریض کی تکلیف اور معائنے کے بارے میں بتادیتا ہے، اُستاد صاحب اس میں میں جیم میں بنیں ہوتی، بعض بھاریاں صرف موروں، اور بعض بیاریاں صرف مردوں، اور بعض بیاریاں صرف کے مشابہ ہو، نیز معائنے کے دوران مختلف پھول کی حرکت، ول کی دھڑکن کی مختلف آوازیں، مختلف آوازیں وغیرہ صرف انسان کے جسم میں دیکھی جاسکتی ہیں نہ کہ پلاسٹ کے اعضاء میں، اگر چہ بعض چیزیں کہیوڑ پر ایسی آگئی ہیں کہ ان پر آوازیسیٰ جاسکتی ہیں نہ کہ پلاسٹک کے اعضاء میں، اگر چہ بعض چیزیں کہیوڑ ہی نہیں نے بیاں کہ میں بھی ہے، مگر ہر چیز کے اعضاء میں، اگر چہ بعض چیزیں کہیوڑ ہی نہیں نے بیا کہا کا کہ میں بھی ہے، مگر ہر چیز کے اعضاء میں، اگر چہ بعض چیزیں کہیوڑ ہی نہیں خرید ساتا، نیز میڈ کا کا کی میں بھی ہے، مگر ہر چیز کے اعضاء میں، اگر چہ بعض چیزیں کہیوڑ ہی نہیں خرید ساتا، نیز میڈ کا کا کی میں بھی ہے ہی ہی میں بھی ہیں بھی ہے، مگر ہر چیز

ہے۔سب سے پہلے مریض سے اجازت لی جاتی ہے، اگر مریض (مرد وعورت) اجازت نہ دے تو اس کا معائنہ وغیرہ طالب علم کوکرنے کی اجازت نہیں ہے۔

معائنہ کرنے کے جار صے ہوتے ہیں، ا:- دیکھنا،۲:- ہاتھوں سے دباکر شول کر چیک کرنا، ۳:- اُنگلی سے ٹھونک کر دیکھنا،۳:- کانوں کے آلے (Stethoscope) سے اس حصے کی آواز سننا۔ ۱:- دیکھنا

اس کے لئے ضروری ہے کہ جو حصہ دیکھنا ہو وہ حصہ اور اس کے آس پاس کا کافی حصہ نگا کیا جائے، مثلاً قاعدہ یہ ہے کہ اگر سینہ دیکھنا ہوتو کم از کم ناف تک قمیص اُتروالی جائے، اور اگر پیٹ دیکھنا ہوتو کم از کم ناف تک قمیص اُتروالی جائے، اور اگر پیٹ دیکھنا ہوتو کے ساتھ ہے، مگر پاکستان میں شرم گاہ سب کے سامنے نہیں کھولی جائے، اگرچہ کتب کے مطابق صحیح طریقہ یہی ہے، مگر پاکستان میں شرم گاہ سب کے سامنے نہیں کھولی جاتی بلکہ علیحدہ کمرے میں یردے کے ساتھ کھولی جاتی ہے، اس میں مرد کی شرم گاہ کا زیادہ خیال نہیں رکھا جاتا، البتہ عورت کی شرم گاہ کوعورت ہی کھولتی اور دیکھتی ہے، مردول کو اجازت نہیں، بہر حال مریض مرد ہو یا عورت یہ کرنا پڑتا ہے، مرد میں تو خاص شرم گاہ کے حصے کے علاوہ باقی جسم کو خگا کرنا بشمول ران گھٹنوں وغیرہ کے بچھ بُر انہیں سمجھا جاتا، عورت مریض کی صورت میں دو پٹے اُتر والیا جاتا ہے اور پیٹ کمر وغیرہ سے قبیص بھی ہٹالی جاتی ہے، عام طور یراس سے زیادہ نہیں کیا جاتا۔

۲: - د با کر، ہاتھ لگا کر د بکھنا

اس میں مریض کو جس حصے کی تکلیف ہواس کو ہاتھ لگا کراور دباکر دیکھا جاتا ہے، تا کہ معلوم ہو کہ اس کی جلداور جلد کے نیچے ؤوسرے اعضاءاور پٹھے عام صحت مند آ دمی کی طرح ہیں یا سخت ہیں یا نرم ہیں یا یہ کہ ہاتھ لگانے سے مریض کو در دہوتا ہے یا نہیں، وغیرہ۔ یہاں بھی مرد وعورت (مریض ہو یا طالب علم) کی کوئی شخصیص نہیں۔

### ٣: - گھونگ کر دیکھنا

اس میں ہاتھ اور اُنگلی کی مدد سے مریض کے جسم کے مختلف حصوں خصوصاً سینہ اور پہیٹ کو ٹھونگ کر دیکھتے ہیں ،اور آ واز کا موازنہ عام صحت مندانسان سے کیا جاتا ہے۔

#### س:- كانول والے آلے سے سننا

اس میں اگر چہ عموماً مریض کو ہاتھ نہیں لگتا، مگر جس جگہ آلہ لگایا جاتا ہے وہاں سے اکثر کپڑا ہٹالیا جاتا ہے۔

### آپریش تھیٹر

شعبۂ جراحت کی پڑھائی کے دوران طلباء و طالبات کوعملِ جراحی ( آپریشن) دِکھایا جاتا ہے، اس میں طالبِعلم کو ہاتھ لگانے کی اجازت نہیں ہوتی ،مگراسے دِکھایا جاتا ہے، یہاں پر بھی اُستاد، شاگرد اور مریض میں مرد وعورت کا کوئی خیال نہیں رکھا جاتا۔

#### آؤٹ ڈور O.P.D

اس میں مریضوں کا معائنہ اُستاد کرتا ہے اور بتاتا ہے کہ اس میں فلاں بیاری کی فلاں فلاں علام میں فلاں بیاری کی فلال فلال علامتیں ظاہر ہیں، چنانچے طلباء و طالبات بیاری کی وہ علامتیں اس میں فرداً فرداً دیکھتے ہیں اور معائنہ کرتے ہیں۔

تمام میڈیکل کالجوں میں یہی طریقۂ تعلیم ہے اور اس کا امتخان لیا جاتا ہے، اس تمام تفصیل کے بعد جواب طلب اُمور مندرجہ ذیل ہیں، اس میں لکھ دیں کہ افضل کیا ہے؟ جواز کی آخری حد کیا ہے؟ اور جواز کی حد کن شرائط کے ساتھ ہے؟ کا درجے کہ سب سے پہلے مریض سے اجازت کی جاتی ہے، اگر مریض (مرد وعورت) اجازت نہ دے تو اس کا معالمنہ وغیرہ طالب علم کوکرنے کی اجازت نہیں ہے۔

### مسئله نمبرتنا

۳/۱: - مرد طالبِ علم کومریض (مرد وعورت) سے بات کرنے کا کیا تھیم ہے؟
۳/۱: - عورت طالبِ علم کومریض (مرد وعورت) سے بات کرنے کا تھیم کیا ہے؟
۳/۳: - مرد طالبِ علم کومریض (مرد وعورت) کا معائنہ کرنے کا کیا تھیم ہے؟
۳/۳: - عورت طالبِ علم کومریض (مرد وعورت) کا معائنہ کرنے کا کیا تھیم ہے؟
۳/۵: - اگر جواز نہیں تو اُستاد کے کہنے یا تھیم کرنے کے بعد جواز کا کیا تھیم ہے؟ جبکہ یہ فتنے کا دور ہے، اور طالبِ علم کے انکار پراسے سالانہ امتحان میں فیل بھی کیا جاسکتا ہے۔

۱۹/۳: - آپ جانتے ہیں کہ مملِ جراحی مہارت کا کام ہے، اور مہارت ہاتھ سے کام کرنے سے آتی ہے، کالج میں عموماً ہاتھ سے کام تو نہیں کرنے دیا جاتا مگر عملِ جراحی دِکھایا جاتا ہے، اس کا کیا تھم ہے؟

۳/۷: - اگر ہرطرف سے نگے جائے تو دورانِ امتحان تو ہر طالبِ علم کا علیحدہ علیحدہ امتحان لیا جاتا ہے، پس دورانِ امتحان کیا تھکم ہے؟ (افضل اور جواز مع شرائط)۔ سا۸/۳ دورانِ تعلیم مرد وعورت طلباء و طالبات کو کہا جاتا ہے کہ مریض یا مریضہ کے مقعد یا اندامِ نہانی وغیرہ میں ہاتھ اور اُنگلیاں وغیرہ ڈال کر دیکھیں، اس کا حجم وغیرہ دیکھیں، اندر سے دباکر دیکھیں، وغیرہ ایسا کرنا کیسا ہے؟ (مریض اور طالبِ علم مرد یا عورت میں سے کوئی بھی ہوسکتا ہے) اگر جواز نہیں تو اُستاد کے کہنے یا تھم کرنے کے بعد جواز کا کیا تھم ہے؟ جبکہ یہ فتنے کا دور ہے، اور طالبِ علم کے انکار پراسے سالانہ امتحان میں فیل بھی کیا جاسکتا ہے۔
مسکلہ نمبر ہم

شعبۂ حادثات یعنی ایمرجنسی وارڈ میں عموماً مریض آتے ہیں جن کی حالت نازک ہوتی ہے،
لہذا وہاں بعض اوقات ایک ایک مریض پر دو دو، تین تین ڈاکٹر گئے ہوتے ہیں، بعض اوقات ڈاکٹر کم ہوں یا مریض زیادہ ہوں تو طالب علم کوبھی شامل کرلیا جاتا ہے تا کہ زیادہ سے زیادہ مریضوں کی جان بچانے کی کوشش کی جاسکے، اس حالت میں بوتل بھی لگائی جاتی ہے، بوتل لگانے کے لئے عام طور پر مریض کے بازو کی خون کی ورید پر سوئی لگائی جاتی ہے، اگر وہاں نہ ملے تو جسم کے دُوسرے حصوں پر ورید تلاش کی جاتی ہے، بعض اوقات سارے جسم میں کہیں نہیں ملتی اور جا کر شرم گاہ کے ساتھ ران پر ملتی ورید تلاش کی جاتی ہے، بعض اوقات سارے جسم میں کہیں نہیں ملتی اور جا کر شرم گاہ کے ساتھ ران پر ماتی حالت ہے، مریض کی حالت ہے، مریض کی خالت بیاں براگر مریض کی حالت زیادہ نازک ہوتو پردہ کا زیادہ خیال نہیں رکھا جاتا بلکہ اس کی جان بچانے کی طرف زیادہ توجہ دی جاتی ہو ان کا کھر دیں۔

### مسكةنمبر۵

کالج میں تعلیم کے دوران تمام طلباء و طالبات کے لئے ضروری ہے کہ کالج وہیتال میں کل حاضری میں سے 20 فیصد حاضری کا ہونا اور 20 فیصد اسباق اُستاد سے پڑھنا ضروری ہے، ورنہ اسے امتحان میں بیٹھنے کی اجاز نہیں ہوتی، بعض اوقات سال ضائع ہونے کا اختال بھی ہوتا ہے، لہذا 20 فیصد حاضری کے لئے کالج اور ہیتال میں جانا مجبوراً ضروری ہے، اس سے زیادہ جانا یا نہ جانا اپنے اختیار میں ہے، اس بات کو ذہن میں رکھتے ہوئے بتا کیں کہ:-

1/۵: - الیی حالت میں کیا بیضروری ہے کہ ۷۵ فیصد کے بعد طالبِعلم کالج نہ جا ئیں، اس سلسلے میں لکھانہیں کہ افضل کیا ہے؟ اگر جواز ہے تو کیا ہے؟ اور کن شرائط پر ہے؟ 1/۵: - کالج میں زیادہ تر لوگ صرف اس لئے جاتے ہیں کہ ۵۵ فیصد حاضری ضروری ہے، اگر ہیضروری نہ ہوتو اکثر لوگ نہ جائیں، بعض اوقات اگر پڑھنے کا دِل نہ کرے یاسبق سمجھ میں نہ آئے یا خاتون اُستاد آ جائے تو بعض طالبِ علم دینی کتب، مواعظ اور بعض ناول وغیرہ دورانِ سبق پڑھتے رہتے ہیں، اس کا کیا تھم ہے؟ کیا بیرچے ہے؟

۱۳۵۰ - یہاں کالج میں ابوالاعلی مودودی کی جماعت بھی ہے، جن کے نزدیک داڑھی اتی رکھنا کافی ہے کہ دُور سے نظر آئے، پچھاڑ کے ان کے اثر سے، اور پچھ فیشن کے طور پر چھوٹی سی داڑھی رکھ لیتے ہیں اور سجھتے ہیں واجب بورا ہوگیا، جب ہم انہیں کہتے ہیں کہ داڑھی بوری رکھوتو وہ کہتے ہیں کہ کیا وہ داڑھی نہیں ہے؟ ہم کہتے ہیں کہ یہ چیخ نہیں، تو وہ کہتے ہیں کہ اگر سیح نہیں تو کیا ہم نے داڑھی جتنی رکھی ہے کٹوادین؟ ہم انہیں کیا جواب دیں؟ ایک مولا نا صاحب نے فرایا تھا کہ: انہیں بے شک کہدو کہ اس داڑھی کا کوئی فائدہ نہیں لہذا ہے شک کٹوادیں۔ بتا کیں کہ ہم انہیں کیا جواب دیں؟ (ان کا بوری داڑھی رکھنے کا کوئی ارادہ نہیں اور وہ اسی کوسنت، واجب بیجھتے ہیں)۔

۵/۱۰ - طلباء کا کالج جانے کو دِل نہیں کرتا، نیز اس کے لئے صبح صبح اُٹھنا پڑتا ہے، لہذا بعض طلباء دُوسروں کو کہد دیتے ہیں کہ ہم نہیں جاتے گر ہماری حاضری لگوا دینا، کیا یہ جائز ہے کہ طالب علم نہ جائے اورکوئی دُوسرااس کی حاضری لگادے؟ بعض اسا تذہ اجازت دیتے ہیں، مگرا کثر ناراض ہوتے ہیں۔

#### مسكلهنمبرا

یہاں میڈیکل کالج میں جتنے بھی داڑھی والے طلباء ہیں ان و 'امولوی'' کہا جاتا ہے، تمام ''مولویوں'' کے بارے میں بیمشہور ہے کہ بیانتہائی درجے کے نالائق ہوتے ہیں، اور ہمیں طعنے سننے پڑتے ہیں، اگر بھی کوئی ''مولوی'' کسی سوال کا جواب دیدے تو اُستاد صاحب فرماتے ہیں: '' آج تو کمال ہی ہوگیا، کوئی معجزہ ہوگیا کہ مولوی صاحب نے جواب دے دیا۔'' اسا تذہ اور دوست وغیرہ اکثر ہمیں ان الفاظ سے سمجھاتے ہیں: ''مولویوں کو زیادہ پڑھنا چاہئے کیونکہ اس میں دین کی عزت ہے، نہ پڑھ کر مولوی دین کو بدنام کرواتے ہیں، اور تمام لوگ یہ خیال کرتے ہیں کہ جو دین پر چاتا ہے وہ کسی کام کانہیں رہتا، البندا تمہاری وجہ سے دین بدنام ہورہا ہے۔'' ہم مولوی قطعاً نالائق نہیں ہیں بلکہ شرعی مجبوریوں کی وجہ سے دین برخانی اور معائد وغیرہ کی طرف کم سے کم توجہ دیتے ہیں، لوگ اور اسا تذہ ہمیں طعنے دیتے ہیں''نہ تم کسی پارٹی وغیرہ میں آتے ہو، نہ تم پڑھتے ہو، آخر تم لوگ کرتے کیا ہو؟'' ایک طرف دین کا تھم بھی ہے کہ اپنے آپ سے لوگوں کو غلط نہی نہ ہونے دو، نیز دین کی اور اپنی عزت کا طرف دین کا تھم بھی ہے کہ اپنے آپ سے لوگوں کو غلط نہی نہ ہونے دو، نیز دین کی اور اپنی عزت کا خیال رکھو، بعض اوقات تو اسا تذہ الی بات بھی کہہ دیتے ہیں جوصرت کو کفر ہوتی ہے۔

اب تک چارسال گزر چکے ہیں اور ہمیں کچھ بھی نہیں آتا، جس طرح ہم یہاں آنے ہے پہلے کورے شخص، ویسے ہی اب بھی کورے ہیں، یقیناً کچھ نہیں آتا، اس کی وجہ بیہ ہے کہ ہم لوگ شرعی مجبوریوں وغیرہ کی وجہ سے بڑھائی اور معائنہ وغیرہ پر توجہ نہیں دیتے۔

سے بات بھی ہمارے سامنے ہے کہ ہم سے بڑے مولوی تعنی وہ مولوی صاحبان جو ہم سے پہلے یہاں سے تعلیم مکمل کرکے فارغ ہوئے ہیں، کوئی ان کے پاس جانا پسند نہیں کرتا، نہ ان کا کلینک چاتا ہے، وجہ وہ بی کہ انہوں نے معائد وغیرہ میں تجربہ حاصل نہیں کیا، لہذا ان کی تشخیص صحیح نہیں ہوتی، مریض کاحق ادا نہ کرنے کا گناہ علیحدہ ہے، اور بہ حدیث علیحدہ ہے کہ نااہل قاضی اور نااہل طبیب کا ٹھکانا جہنم کے سوا کے نہیں۔ وجہ یہی ہے کہ انہوں نے مریضوں پر پڑھا نہیں، اپنے ہاتھ سے کر کے نہیں دیکھا، معائنہ کرکے نہیں دیکھا، ان تمام باتوں کو بلوظ رکھتے ہوئے مندرجہ ذیل مسائل کا جواب عنایت فرما ئیں۔

کر کے نہیں دیکھا، ان تمام باتوں کو بلوظ رکھتے ہوئے مندرجہ ذیل مسائل کا جواب عنایت فرما ئیں۔

اور کن شرائط سے ہے؟ غیر یہ بھی بتادیں کہ افضل کیا ہے؟ کیا ہمارے لئے کوئی جواز کی آخری حد کیا ہے؟

کرسکیں؟ کیا ہم پڑھائی چھوڑ دیں؟ آگر ہم پڑھا ئیں چھوڑ دیں گے تو ہمارے ماں باپ، دوست، رشتہ دار کرسکیں؟ کیا ہم پڑھائی جھوڑ دیں گے تو ہمارے ماں باپ، دوست، رشتہ دار سخت باتیں کہیں گے، آپ جانتے ہیں کہ آج کل لوگوں کے ایمان کتنے کمزور ہیں، ہمیں یقین ہے کہ سخت باتیں کہیں گے، آپ جانتے ہیں کہ آج کل لوگوں کے ایمان کتنے کمزور ہیں، ہمیں یقین ہے کہ سخت باتیں کہیں گے، آپ جانتے ہیں کہ آج کل لوگوں کے ایمان کتنے کمزور ہیں، ہمیں یقین ہے کہ سخت باتیں کہیں گے، آپ جانتے ہیں کہ آپ جانے تیں کہ آج کل لوگوں کے ایمان کتنے کمزور ہیں، ہمیں یقین ہے کہ سخت باتیں کہیں گے، آپ جانتے ہیں کہ آج کل لوگوں کے ایمان کتنے کمزور ہیں، ہمیں یقین ہے کہ

ہمارے کا کج جھوڑنے پر بہت ہے اپنے پرائے ایسی بانٹیں کریں گے کہ کافر ہوجا ئیں گے۔ ۱۲/۲:- کیا ہم طلباء جو یہاں پڑھ رہے ہیں، ہم سب گناہِ بیرہ کے مرتکب اور فاسق ہیں یانہیں؟

### مسئلةنمبرك

ہمارے کالج ، ہمیتال اور دارالا قامہ کے قریب کم وہیش چھ مساجد ہیں ، ہمارے کالج میں ایک ڈاکٹر ساحب پڑھاتے ہیں ، ڈاکٹر صاحب شکل وصورت ، لباس کے لحاظ سے ماشاء اللہ دین دار ہیں ، ماشاء اللہ دین ، ڈاکٹر صاحب پڑھاتے ہیں ، قاز بھی اچھی ہے ، مگر مخلوط تعلیم میں پڑھاتے ہیں ، حالانکہ ڈاکٹر ماشاء اللہ تعالی حافظ قرآن بھی ہیں ، آواز بھی اچھی ہے ، مگر مخلوط تعلیم میں کڑھاتے ہیں ، عالیّا اپنی ذاتی ہیں ، اپنا کلینگ بھی کرتے ہیں ، عالیّا اپنی ذاتی لیبارٹری بھی کرتے ہیں ، عالیّا اپنی ذاتی لیبارٹری بھی ہے ، ان اُمورکو ملحوظ خاطر رکھتے ہوئے فرمائیں کہ:-

2/1:- کیا مخلوط تعلیم میں پڑھانے کی وجہ سے بیصاحب فاسق ہیں یانہیں؟ 2/1:- ان کی امامت میں فرض نماز کا کیا تھم ہے؟

2/۳:- ان کی امامت میں تراویج کی نماز کا کیا حکم ہے جبکہ قریب میں اور مساجد بھی ہیں؟ 2/۴:- اگر قریب اور مسجد نہ ہوتو ان کی امامت میں فرض و تراویج کا کیا حکم ہے؟ افضل اور

حدِ جواز اگر ہوتو مع شرائط بیان فر مادیں۔

برائے مہر بانی مکمل تحقیق کے بعد جواب عنایت فرمائیں۔ جزاک اللہ

والله تعالى هو الموفق وهو المستعان ولا حول ولا قوة الا به

سیّد فاتح عظمت اللّه، فرحان شنراد، محمد عمران، محمد بارون محمود، کمره نمبر۲۹ جو ہر بال (طلبہ قائداعظم میڈیکل کالج بھاولپور سلمرصفر ۱۴۲۳ہجری)

جواب:-

#### مسئلهنمبرا

شریعت کا اصل تھم تو ہے ہے کہ نامحرم مردوں اورعورتوں کے اختلاط سے پر ہیز کیا جائے،
خاص طور پر ایسا مستقل مشغلہ اختیار کرنا، جس میں نامحرم خواتین کے ساتھ مستقل میل جول ہو، بغیر ضرورت کے جائز نہیں، لہذا حکومت اور مسلم معاشرے کی شرعی ذمہ داری ہے کہ وہ مخلوط تعلیم کی بجائے لڑکوں کے لئے الگ اور لڑکیوں کے لئے الگ تعلیم ادارے قائم کریں، لیکن جب تک ایسا انتظام نہ ہو تو چونکہ میڈیکل کی تعلیم حاصل کرنا ایک ضرورت ہے اور اس میدان میں متدین افراد کی کی ہے جسے دُور کرنے کا یہی راستہ ہے کہ متدین افراد میڈیکل کی تعلیم حاصل کرنا ایک فراد میڈیکل کی تعلیم عاصل کریں، اس لئے اگر اس تعلیم کے حصول کا وہ راستہ نہ ہو جو اُوپر بیان کیا گیا تو اس شرط کے ساتھ تعلیم کے حصول کی گنجائش معلوم ہوتی ہے کہ حتی الامکان اپنے آپ کو بے پردہ نامحرَم خواتین سے دُور رکھیں اور جہاں کہیں ایسی خواتین کا سامنا ہو وہاں نگاہ نیچی رکھیں، اور اپنی نگاہ اور دِل کی حفاظت کریں۔

ہ جواتین کے لئے بھی میڈیکل تعلیم کا حصول اس شرط کے ساتھ جائز ہے کہ وہ پردہ کا مکمل اہتمام کریں اور مردوں کے قریب نہ بیٹھیں،عورتوں کے لئے تعلیم کی غرض سے مردوں کو دیکھنے کی گنجائش ہے، مگریہ گنجائش ضرورت کی حد تک ہی محدود رہنی جا ہئے۔

### مسكلهنمبرا

جب کتاب کا اصل مقصور تعلیم ہے اور اس میں تصویریں ضمنی طور پر آئی ہیں تو ایسی کتاب کو اس شرط کے ساتھ رکھنا اور پڑھنا جائز ہے کہ تصویروں کے جن حصوں کی ،تعلیم کے لئے ضرورت نہ ہوان کو

<sup>(</sup>ا ٣١٦) وفي مقدمة ردّ المحتار ج: ١ ص: ٣٢ (طبع سعيد) قال في تبيين المحارم واما فرض الكفاية من العلم فهو كل علم لا يستغنى عنه في قوام أمور الدنيا كالطبّ والحساب .... الخ. نيز ديكيئ ص:١٣٣ كا فتوى اورص:١٣٣ پراس كا حاشيه نمبرا-

یا تو مٹادیا جائے یا کسی کاغذ وغیرہ سے چھپادیا جائے ، خاص طور پر ایسی تصویر جوشہوت کو برا بھیختہ کرے اس کواس طرح تبدیل کردیا جائے کہ صرف وہ حصہ باقی رہے جوتعلیم کی غرض سے ضروری ہے ، ضرورت کا تعین اس موضوع سے کیا جاسکتا ہے جس موضوع کی اس تصویر کے ذریعے تعلیم دی جارہی ہے۔

#### مسكلهنمبرس

ان کو بقد رِضرورت انجام دینے کی گنجائش ہے، لیکن ہر کام میں اس بات کا لحاظ رکھا جائے کہ مریض کے ان کو بقد رِضرورت انجام دینے کی گنجائش ہے، لیکن ہر کام میں اس بات کا لحاظ رکھا جائے کہ مریض کے ستر کا اتنا ہی حصہ کھلے جتنا معائے کے لئے ضروری ہے، اگر عملے کا کوئی فرداس میں بے احتیاطی کرے تو اسے تاکید کی جائے کہ وہ ضرورت سے زیادہ نہ کھولے۔

#### مسئلهنمبريم

جب جان بچائے کے لئے بوتل یا انجکشن لگانا ضروری ہواورجسم کے ظاہری حصوں پر رَگ نہ ملے تو ستر والے جصے میں رَگ تلاش کرنے کی گنجائش ہے، اس میں ڈاکٹر اور طالب علم کے درمیان کوئی فرق نہیں، تاہم اس میں یہ بھی ضروری ہے کہ حتی الامکان مردمریضوں کے ساتھ بیمل مرد ڈاکٹر یا طلباء کریں، اورخوا تین کے ساتھ بیمل لیڈی ڈاکٹر یا طالبات کریں۔

#### مسكلهمبره

۲۰۱۱ – ۷۵ فیصد، حاضری کی کم ہے کم مقدار ہے، ورنہ تعلیم کی بخیل کے لئے سو فیصد حاضری ضروری ہے، لہٰذا ۵۵ فیصد کے بعد بھی حاضری کا اہتمام کرنا چاہئے اور حاضر ہوکر تعلیم ہی پر متوجہ رہنا چاہئے ، تاہم حتی الامکان ان احتیاطوں کو ملحوظ رکھا جائے جو اُوپر بیان کی گئیں۔

برد ہے۔ اڑھی کی شرعی مقدار ایک قبضہ ہے، داڑھی کا ایک قبضہ سے نیچے کٹوانا جائز نہیں، جن اوگوں نے داڑھی ایک قبضہ سے کم رکھی ہوئی ہے، وہ اگر بیکہیں کہ جتنی رکھی ہوئی ہے کیا وہ ہم کٹوادیں؟

(٢٠١) وفي الدر المختار ج: ٢ ص: ٣٤٠ (طبع سعيد) ينظر الطبيب الى موضع مرضها بقدر الضرورة اذ الضرورة اذ الضرورات تتقدر بقدرها وكذا نظر قابلة وختان وينبغي أن يعلّم امرأة تداويها لأن نظر الجنس الى الجنس أخف. وفي الشامية تحته في الجوهرة اذا كان المرض في سائر بدنها غير الفرج يجوز النظر اليه عند الدواء لأنه موضع ضرورة وان كان في موضع الفرج فينبغي أن يعلم امرأة تداويها فان لم توجد وخافوا عليها أن تهلك أو يصيبها وجع لا تحتمله يستروا منها كل شئ الا موضع العلة ثم يدوايها الرجل ويغض بصره ما استطاع الاعن موضع الجرح.

(٣) وفي الدر المختار كتاب الحظر والاباحة فصل في البيع ج: ٢ ص: ٢٠٥ (طبع سعيد) والسنة فيها القبضة .... ولـذا يحرم على الرجل قطع لحيته .... الخ. وفي البحر الرائق ج: ٢ ص: ٢٨٠ (طبع رشيديه كوئثه) واما الأخذ منها وهي دون ذلك كما يفعل بعض المغاربة والمخنثة من الرجال فلم يبحه أحد .... الخ.

تو جواب بینہیں ہے کہ'' ہاں کٹوادیں!'' بلکہ جواب میہ ہے کہ داڑھی پوری رکھیں، اور میہ بات وُرست ہے کہ داڑھی کم رکھنا بالکل منڈوانے سے بہتر ہے۔

س: - وُوسرے طالبِ علم کی حاضری لگوانا دھوکا ہے اور بالکل نا جائز ہے۔

### مسكلينمبرا

اس سوال میں آپ نے جو ہا تیں لکھی ہیں، اکثر و بیشتر مبالغہ پر مبنی ہیں، اگر واقعۃ آپ تعلیم میں کورے ہیں تو اس کی وجہ دین دار ہونانہیں، بلکہ تعلیم کی طرف توجہ نہ دینا ہے، اور یہ بھی غلط ہے کہ جو دین دار لوگ میڈیکل تعلیم حاصل کر کے فارغ ہو چکے ہیں ان کا کلینک نہیں چانا، ملک کے ہر خطے میں ایسے متدین ڈاکٹروں کی کمی نہیں ہے جو اپنی فنی مہارت میں مشہور ہیں، لہذا اس احساسِ کمتری سے نکلئے، اور اپنی بے عملی کو اپنے تدین کے ساتھ وابسۃ نہ کیجئے، اگر واقعی آپ ایسا کریں گے تو یقیناً متدین لوگ بدنام ہوں گے

جواز کی حدود بیچھے بیان کی جا چکی ہیں ، ان حدود میں رہ کر اگر محنت سے تعلیم حاصل کی جائے تو کوئی وجہ نہیں کہ مہارت حاصل نہ ہو۔

مسئلةنمبرك

محض مخلوط تعلیم میں پڑھانے کی وجہ سے ان صاحب کو فاسق نہیں کہا جاسکتا، عین ممکن ہے کہ وہ نگاہ و دِل کی حفاظت کرتے ہوئے پڑھاتے ہوں، لہذا ان کی امامت میں نماز بھی جائز ہے، اگر قریب کوئی دُوسری مسجد موجود ہوتو شبہ سے بچنے کے لئے اس مسجد میں چلے جائیں، ورنہ ان کے بیچھے نماز پڑھیں۔

واللہ سبحانہ اعلم والاہرہ سبحانہ اعلم واللہ سبحانہ اعلی واللہ اعلی واللہ اعلی واللہ وال

۶۹ رحم ر۱۳۳۳ اهه (فتوی نمبر ۱۹/۵۹۵)

(بنو ہاشم، بنو اُمیہ، جنگ جمل، جنگ صفین، حضرت حسین ؓ، حضرت معاویہؓ اور بزید سے متعلق متعدد سوالات اور جوابات)

کیا بنو ہا تنم اینے کوخلافت کا سب سے زیادہ مستحق سمجھتے تھے؟ سوال ا: - کیا بنو ہاشم اپنے آپ کوخلافت کا سب سے زیادہ مستحق سمجھتے تھے؟ جیسا کہ مولانا ابوالکلام آزاد نے اپنی کتاب''شہادت حسین'' میں تحریر کیا ہے؟ قبولِ اسلام کے بعد بنو ہاشم اور بنوا مہیہ کی خاندانی رنجشوں کی کیفیت
سوال ۲: - کیا اسلام قبول کر لینے کے بعد بھی بنوہاشم اور بنوا میہ نے قبلِ اسلام کی خاندانی
رنجشوں کوختم نہیں کیا تھا؟ جبیہا کہ واقعہ کر بلا کے پسِ منظر میں بیان کیا جاتا ہے، حالانکہ قرآنِ پاک نے
مسلمان ہونے کے بعد خصوصاً صحابہ میں مودّت قلبی کا ذکر کیا ہے، اثبات کی صورت میں اس تأثر کے
حامل کا کامل الا یمان ہونا ثابت نہیں ہوتا۔

## کیا حضرت علیؓ نے خلافت کے لئے خلفائے سابقہ کے اتباع کی شرط سے انکار کردیا تھا؟

سوال سا: - کیجھ تواریخ میں ذکر آتا ہے کہ حضرت عمرؓ کی وفات کے بعد انتخابی شور کی نے حضرت عثمانؓ وحضرت علیؓ کے سامنے اطاعت خدا ورسولؓ کے ساتھ انتاع خلفائے اوّل و ثانی کی شرط مجھی رکھی تھی، جسے حضرت عثمانؓ نے قبول کرلیا،لیکن حضرت علیؓ نے خلفائے سابقہ کے انتاع کی شرط کو قبول نہیں کیا، چنانچہ حضرت عثمانؓ کا انتخاب عمل میں لایا گیا، کیا یہ جیجے ہے؟ اور کیا اطاعت خدا ورسولؓ کے بعد خلفائے سابقین کا انتاع منتخب خلیفہ کے لئے ایک لازمی اُمرتھا؟

# قصاصِ عثمانؓ کا مطالبہ کرنے والوں کا حقیقی مقصد قصاصِ عثمانؓ تھا یا حضرت علیؓ کوخلافت سے روکنا؟

سوال ٢٠: - عام تاریخوں سے بہ تأثر ماتا ہے کہ قصاصِ عثمان ایک بہانہ تھا، ورنہ اصل مقصد خلافت علی گومرتب نہ ہونے دینا تھا، اگر بہ تأثر قبول کرلیا جائے تو اس میں حضرت عائش سے لے کر حضرت معاویت تک اور حضرت طلحہ و زبیر سے لے کر عمرو بن العاص اور ابوموی اشعری تک سب ملوث بیں، اور الن کے علاوہ بہت سارے ایسے صحابہ بھی ملوث ہیں جن کو اکابر میں شار کیا جاتا ہے اور جن کے ذریعہ دین کا ایک بڑا حصہ ہم تک پہنچا ہے، مذہب اہل النہ کس چیز سے انکار کرے گا؟ فسادِ ایمان سے بیخ کے ذریعہ دین کا ایک بڑا حصہ ہم تک پہنچا ہے، مذہب اہل النہ کس چیز سے انکار کرے گا؟ فسادِ ایمان سے بیخ کے لئے سکوت اختیار کرنے کا حکم ضرور دیا گیا ہے، لیکن اس سکوت کوفرار سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔

# حضرت معاوییؓ کے کردار کا تاریخی وشرعی جائزہ

سوال 2:- تاریخوں سے حضرت معاویۃ کے کردار کا مطالعہ کرنے کے بعد دو باتیں لازمی طور پر پیدا ہوتی ہیں، یا تاریخیں غلط یا حضرت معاویۃ کا ایمان مصلحتِ وقت کا تقاضا تھا، تیسری صورت میں جیسا کہ اہل النة انہیں اکابر صحابۃ میں شار کرتے ہیں، نبی کی تربیت اور ذات محلِ نظر رہ جاتی ہے۔

## کیا حضرت معاویہؓ نے اپنی زندگی میں بزور ولی عہدی کی بیعت لی تھی؟

سوال ۲: - حضرت معاویة کا اپنی زندگی میں بزور ولی عهدی کی بیعت لینا ایک سیاسی مسئله ہے یا ندہبی؟ اگر سیاسی مسئلہ ہے اور حضرت معاویة کو خلفائے راشدین میں شارنہیں کیا جاتا تو اعتراض کس چیز کا رہ جاتا ہے؟ اس سلسلے میں دوخمنی سوال بھی پیش ہیں:

الف: - کیانفس ولی عہدی کی بیعت لینا صحیح نہیں ہے؟

ب: - لوگوں کو اپنے بعد کسی کو ولی عہد بنانے کی وصیت کرنے بلکہ جواب حاصل کرنے اور بیعت لینے میں کیا فرق ہے؟ حضرت ابو بکڑ نے اپنے آخری وقت میں نہ صرف حضرت عمرٌ کو ولی عہد نامز د کیا تھا، بلکہ لوگوں ہے ان کی اطاعت کا اقر اربھی کرایا تھا، اور حضرت علیؓ نے بھی اپنے آخری وقت میں حضرت حسنؓ کو اپنا جانشین نام د کیا تھا۔

# یزید کے لئے ولایت عہد کی بیعت لینے کا شرعی حکم

سوال 2: - یزید فاسق و فاجرتھا، اور ایسے بیٹے کے لئے ولایت عہد کی بیعت لینا جائز تھایا ناجائز؟ ناجائز کام کرنا معصیت خداوندی ہے یانہیں؟

حضرت معاویہ کے عہد میں بزید برشرعی حد کیوں جاری نہیں کی گئی؟

سوال ۸: - تاریخوں میں ہے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ حضرت معاویہ کی خلافت کے زمانے میں شرعی عدالتیں موجود تھیں، جوخدا کی نافر مانیوں اور قابلِ تعزیر جرائم کا ارتکاب کرنے والوں پر حدود جاری کیا کرتی تھیں، کیوں بزید پر حد جاری نہیں کی گئی؟ جبکہ اس کا شرابی، زانی ہونا اس قدر مشہور تھا کہ بیعت ولی عہدی کے دوران اس کا بزور اظہار کیا گیا، اس مسکلے کوسامنے رکھتے ہوئے حضرت معاویہ کے لیے بیر بیمارکس قائم نہیں کیا جاسکتا: ''اُتَا مُمرُونَ النَّاسَ بالْبرَّ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمُهُ''؟

یز بد کا حکم؟ اور کیا حضرت معاویت کے عہد میں مجالس غناء عام تھیں؟

سوال ۹: - تاریخوں میں اجمالی حثیت سے بزید کے فتق و فجور کا ذکر تو آیا ہے، لیکن کسی فاص واقعے کا ذکر کم از کم اُردو ترجموں میں سامنے نہیں آیا، کیا کسی عربی تاریخ نے حضرت معاویت کے عہد میں اس فتم کے واقعات کا ذکر کیا ہے؟ شاید ابنِ خلدون نے مجالسِ غناء کا ذکر کیا ہے، کیا اس فتم کی مجالس غناء جو خلاف شرع ہوں حضرت معاویت کے دور میں عام ہوا کرتی تھیں؟

# حضرت حسین کے نام کوفیوں کے خطوط میں کیا بات درج تھی؟

سوال ۱۰۱۰ – تاریخوں میں حضرت معاویہ کی وفات کے بعد حضرت حسین کے ساتھ کو فیوں کی خط و کتابت کا جو تذکرہ اُردو میں منتقل ہو چکا ہے، اس کے مطابق حضرت معاویہ کی وفات پر حضرت حسین کو مبارک باداور اپنا حق لینے کی ترغیب ہے، اس خط و کتابت میں ایک فاسق و فاجر خلیفہ کو ہٹانے کی جدوجہد کی طرف کوئی اشارہ نہیں ملتا، براہ کرم اگر عربی تاریخوں میں ایسا کوئی واقعہ ہوتو مطلع کریں، مختلف روایتوں کے مطابق تین سوخطوط یا بروایت دیگر سے بوریوں کی مقدار میں خطوط آنے کے بعد اور وفود آنے کے بعد اور

### فاسق حكمران كےخلاف حضرت حسين كئے خروج و جہاد كی شرعی حثیت

سوال اا: واقعہ کر بلاکا پس منظر بتاتے ہوئے ہرتحریہ و تقریر میں یہ بات وضاحت کے ساتھ آتی ہے کہ ایک فاسق و فاجر حکران ہے جہاد کی خاطر حضرت حسینؓ مکہ مکر مہ ہے نکلے تھے، یہ مقصد واجب تھا یا مستحب؟ اگر واجب تھا تو وُوجروں کو ترغیب دِلا نا ضروری تھا، کیا حضرت حسینؓ نے اس سلسلے میں دُوسروں کو ترغیب دِلا ئی؟ اور اگر مستحب تھا تو نتائج کا اندازہ کر کے حضرت حسینؓ کو ترک کردینا چاہئے تھا، ہرصورت میں بہتر تھا کہ حضرت حسینؓ (پئے ہم نوا پیدا کرتے، پھر نظریاتی یا عملی دباؤ دال کر حالات کو بہتر بناتے، اور اگر یہ خیال تھا کہ تمین ہزار کوئی تیار ہیں جبیبا کہ تاریخیں لکھتی ہیں اور مسلم نے اطلاع دی تھی اور بغیر کی مشورے کے حضرت حسینؓ ان تک پہنچنا چاہتے تھے تو بھی پورے خاندان واسب کو لے کر روانہ ہونا مناسب نہ تھا، اکیلے یا ایک دوساتھی کو لے کر کی غیر معروف راست عاملہ بغادت بنا کہ بنا ہونا کہ باتھ پر بیعت کی تھی، اور حکومت کو ان کے دُر بحانات کا علم تھا، لہذا علم بغاوت بلند کیا تھا اور مسلم کے ہاتھ پر بیعت کی تھی، اور حکومت کو ان کے دُر بحانات کا علم تھا، لہذا حکومت کی طرف سے مزاحمت متوقع تھی، چنانچہ حضرت حسینؓ کا ایسے حالات میں خاندان والوں کو لے کر نکانا اپنے آپ کو اور مشن کو نقصان پہنچا نے کے مترادف تھا، اس کیا ظ سے حضرت حسینؓ کو اپنا اس کیا ظ سے حضرت حسینؓ کو اپنا اس کیا ظ سے حضرت حسینؓ کو اپنا اس من میں مخلاص مانے میں تاکل پیدا ہوتا ہے یا پھر رہ مقصد ہی نہ تھا؟

## کیا بزید نے اپنی مملکت میں غیراسلامی دستور جاری کیا تھا؟

سوال ۱۲: - بتایا جاتا ہے کہ یزید قانونِ شریعت کو بدلنا چاہتا تھا، حلال کوحرام اور حرام کو حلال کرنا چاہتا تھا، کیا تاریخ وسوانح کے ذریعہ کہیں بینظر آتا ہے کہ اپنے خلاف ہونے والی جدوجہد کو کچلنے کے بعد اس نے اپنی مملکت میں غیراسلامی دستور رائج کیا تھا؟ حالانکہ اس کے بعد اسے کسی قتم کی مزاحمت کی توقع نے تھی۔

## یزید کے خلاف جدوجہد میں دیگر صحابہ کرام کے کیوں شریک نہیں ہوئے؟

سوال ۱۱۳۰ - بیزید کے خلاف جدوجہد میں اس دور کے بقیہ صحابہ گی عدم شرکت کوکس بات پرمجمول کیا جائے؟ حالانکہ حضرت حسین کے مقابلے میں کوئی آ دمی، درجہ کا صحابی بھی نہیں بلکہ ایک فاسق و فاجر حکمران تھا، کیا آلے علی کے سواکسی پریہ فرض عائد نہیں ہوتا تھا؟ تاریخوں سے معلوم ہوتا ہے کہ ابن عباس اور دیگر صحابہ نے انہیں رو کنے کی کوشش بھی کی تھی۔

## حضرت حسین کی طرف سے جہاداور مقابلے کے فیصلے کی وجہ

سوال ۱۹۲۰ - مرثیہ خوال ذاکروں کی طرح سنی واعظ بھی لہک لہک کر اشعار پڑھتے ہیں کہ سر داد و نداد دست در دست پزید اور بتاتے ہیں کہ حضرت حسین سمی صورت میں پزید جیسے فاسق و فاجر کی خلافت کو اپنی زندگی میں برداشت کرنے کو تیار نہ تھے، جان دے دی لیکن پزید کی خلافت کو تسلیم نہیں کیا، حالانکہ واقعات کے اعتبار سے نہ تو حضرت حسین مکہ مرتمہ سے پزید کی بیعت کے خوف سے نکلے تھے، نہ ان پر مکہ مرتمہ میں کسی نے جرکیا تھا، بلکہ کوفیوں کی خط و کتابت پر نکلے اور راستے میں جب معلوم ہوا کہ کوفی بدعہد ہوگئے ہیں تو لوٹنے کا ارادہ فرمایا، لیکن مسلم کی شہادت پر مشتمل اعز ہ و ا قارب کی ضد کی وجہ سے ارادے کا ساتھ دیا اور آخر میں تین شرطیں تک پیش کردیں، پھر مقصد کیا تھا؟ سمجھ میں نہیں آتا۔

# تاریخ اسلام کوروایات کی تحقیق کے ساتھ از سرنو مرتب کرنے کی ضرورت

سوال 10: - آخر میں ایک اہم سوال پیشِ خدمت ہے، اسلامی تاریخِ قدیم کا ذخیرہ ایک عوبہ ہے کم نہیں، کہیں ایک فرشتہ ہے اور دُوسری جگہ شیطان بن جاتا ہے، بدشمتی ہے تراجم کے سلسلے میں بھی کوئی احتیاط نہیں کی گئی، علمائے کرام نے اس طرف توجہ نہیں دی کہ قرآن وسنت اور آثارِ سلف کے ماہر علماء کا ایک بورڈ مقرر کرکے اختلاف روایات پر شخفیق کرتے اور کم از کم اہلِ سنت کو ابتدائی تاریخ ایک ملتی جس میں اکابر صحابہ اور قرونِ خیر کی ایک اچھی اور متفق علیہ تصویر ہوتی، اب بھی وقت گیا نہیں، کیا آپ اس سلسلے میں کچھ کر سکتے ہیں؟ ورنہ ہوسکتا ہے کہ آئندہ آنے والی نسلیں، دُوسرے نہ انہ ب ک نہیں بلکہ سیاسی وملکی رہنماؤں کی تاریخوں کو بے عیب اور متفق علیہ پاکر، اور اسلامی تاریخ کے پورے ذخیرے کواختلافات اور کشت وخون سے مجرا ہوا یا کر، خلاف اسلام مشنریز کے یرو پیگنڈے میں آکر محمد خیرے کواختلافات اور کشت وخون سے مجرا ہوا یا کر، خلاف اسلام مشنریز کے یرو پیگنڈے میں آکر محمد

عربی صلی الله علیه وسلم کی ذاتِ گرامی اوران کے خلاف تھلم کھلا زبان درازی پراُتر آئیں،اعو ذباللہ من شو ذلک۔

### جواب: -محترى ومكرى! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

شرمندہ ہوں کہ اب تک آپ کے سوالات کا جواب لکھنے کا موقع نہیں مل سکا، دراصل میں اس انتظار میں تھا کہ کوئی اطمینان کا وقت ملے تو مفصل جواب تحریر کروں الیکن اندازہ یہ ہوا کہ اطمینان کا وقت ملنا بہت مشکل ہے، اب جوتھوڑی بہت فرصت ملی ہے اس میں اختصار کے ساتھ آپ کے سوالات کا جواب عرض کردینا زیادہ مناسب ہے، اگر کسی جواب میں پھر کوئی اِشکال رہ جائے تو براہ کرم آپ دوبارہ رُجوع فرمالیں، اپنے ناقص علم کی حد تک میں ان شاء اللہ جواب عرض کردوں گا۔

سب سے پہلے ایک اُصولی بات عرض کردوں، اور وہ یہ کہ ہمارے پاس علم تاریخ پر کتابوں کا جو ذخیرہ موجود ہے اس بیں ایک ہی واقعے سے متعلق کئی گئی رواییتیں ملتی ہیں، اور تاریخ بیں روایت کی چھان چٹک اور جرح و تنقید کا وہ طریقہ اختیار نہیں کیا گیا جو حدیث میں حضراتِ محد ثین ؓ نے اختیار کیا ہے، اس کا نتیجہ یہ ہے کہ کتب تاریخ بیں ہر طرح کی رواییتی درج ہوگئی ہیں، ججو بھی اور غلط بھی ۔ کسی معاطے کی حقیقت پہندانہ حقیق کرنی ہوتو بیضروری ہے کہ رطب و یابس کے اس مجموعے میں سے صرف ان روایات پر اعتماد کیا جائے جو روایت اور درایت کے اُصولوں پر پوری اُتر تی ہوں، اگر کوئی ایسا عالم جے جرح و تعدیل کے اُصولوں سے واقفیت ہو، ان روایتوں کو ان بی اُصولوں کے مطابق چھانٹتا ہے تو شکوک و شبہات کا ایک بہت بڑا حصہ و ہیں ختم ہوجا تا ہے۔ وجہ یہ ہے کہ حضر ہے عثمان ؓ کے آخری زمانے میں عبداللہ بن سبا کی سازش نے جو تحریک شروع کی تھی اس کے دو بڑے مقاصد تھے، ایک صحابہؓ گی معاشرے میں چھیلانے کی کوشش کی۔ حضراتِ محد ثینؓ نے پوری تندہی اور جانفشانی کے بعد احادیث معاشرے میں پھیلانے کی کوشش کی۔ حضراتِ محد ثینؓ نے پوری تندہی اور جانفشانی کے بعد احادیث ربول اللہ صلی اللہ علیہ وسلی کو تو اس سبائی تحریک کے اثر ات سے جدو جہد کرکے دُودھ کا دُودھ اور پانی کا میان اللہ علیہ وسلی اللہ علیہ وسلی کی پیداوار تھیں۔ بانی الگ کردیا، لیکن علم تاریخ میں اہتمام نہ ہوسکا اور وہ روایتیں کتابوں میں درج ہوتی رہیں جو خالص سبائی پرو پیگنڈے کی پیداوار تھیں۔

ہاں! مختاط موًر تخین نے اتنا ضرور کیا ہے کہ ہر روایت کی سندلکھ دی ہے، اور اب تحقیقِ حق کرنے والوں کے لئے بیر راستہ کھلا ہوا ہے کہ علم اسماء الرجال کی مدد سے وہ روایتوں کی تحقیق کریں اور جن روایتوں کے بیر سنہ کھلا ہوا ہے کہ علم اسماء الرجال کی مدد سے وہ روایتوں کی تحقیق کریں اور جن روایتوں کے بارے میں بیزنابت ہوجائے کہ وہ کسی سبائی تحریک کے فرد کی بیان کی ہوئی ہیں ان پر صحابہ کرام گا کے بارے میں اعتماد نہ کریں، کیونکہ صحابہ کے فضائل ومنا قب اور ان کا اللہ کے نز دیک انبیاء

کے بعد محبوب ترین اُمت ہونا، قرآنِ کریم اور سنتِ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے نا قابلِ انکار دلائل سے ثابت ہے، لبذا اس سبائی پرو پیگنڈے پر کان دھر کرقرآن وسنت کے واضح ارشادات کو دریا بُر دنہیں کیا جاسکتا، اہلِ سنت کا جوعقیدہ ہے کہ مشاجراتِ صحابہؓ کی تحقیق میں پڑنا دُرست نہیں بلکہ اس معاسلے میں سکوب اختیار کیا جائے، یہ کوئی تلخ حقائق سے فرار نہیں بلکہ اس کی وجہ یہی ہے کہ تاریخی روایات میں سے صحیح اور غلط، اور تجی اور جھوٹی کا امتیاز ہر انسان کا کام نہیں ہے، اس لئے جوشحض جرح و تعدیل کے اصولول سے ناواقف رہ کر ان روایات کو پڑھے گا وہ ہرگز کسی صحیح منتیج تک نہیں پہنچ سکتا، صحیح روایات میں مشاجراتِ صحابہؓ سے متعلق جومواد آیا ہے اسے سامنے رکھ کر اہلِ سنت کے تمام مرکزی علماء نے متفقہ طور پر یہ عقیدہ اختیار کیا ہے کہ اگر چہ صفین و جمل کی جنگوں میں حق حضرت علیؓ کے ساتھ تھا، لیکن ان کے مقابل حضرت عائشہؓ، حضرت طلحہؓ، حضرت زبیرؓ، حضرت معاویہؓ وغیرہم کا موقف بھی سراسر بے بنیاد نہیں مقابل حضرت بھی اپنے متحدہ شرعی دلائل رکھتے تھے اور ان سے جو غلط فنہی صادر ہوئی وہ خالص اجتہادی تھا، یہ حضرات بھی اپنے ماتھ شرعی دلائل رکھتے تھے اور ان سے جو غلط فنہی صادر ہوئی وہ خالص اجتہادی نوعیت کی تھی۔ اس تمہید کے بعد آپ کے سوالات کا جواب درج ذیل ہے۔

ا: - مولا نا ابوالکلام مرحوم کی کتاب میں نے نہیں پڑھی، اس لئے اس کے بارے میں پچھنیں کہہ سکتا، لیکن یہ خیال غلط ہے کہ بنو ہاشم اپنے آپ کو خلافت کا سب سے زیادہ مستحق سجھتے تھے، اس کی واضح دلیل یہ ہے کہ حضرت عثمانؓ کی خلافت تک بنو ہاشم کے سی فرد نے خلافت کا دعویٰ نہیں کیا، صرف حضرت علیؓ کے بارے میں یہ منقول ہے کہ انہوں نے ابتداءً حضرت صدایق اکبرؓ کے ہاتھ پر بیعت نہیں کی تھی، لیکن خود انہوں نے بعد میں یہ وجہ بیان فر مائی کہ میری رنجیدگی کا اصل سبب یہ تھا کہ ہمیں مشورہ خلافت میں شریک نہیں کیا گیا، چنانچہ بعد میں انہوں نے برسرِ عام حضرت ابوبکرؓ کے ہاتھ پر بیعت کی اور نہ صرف حضرات شیخینؓ بلکہ حضرت عثمانؓ کی خلافت کے ساتھ بھر پور تعاون فر مایا۔

۲: - اسلام کے بعد بلاشبہ بنو ہاشم اور بنو اُمیہ کی خاندانی رنجشیں ختم ہوگئی تھیں ، اس کے بعد جو تھوڑی بہت رنجشیں ظاہر ہوئی ہیں ، ان کا سبب خاندانی رقابت نہ تھی بلکہ کچھ دُوسرے اُمور تھے ، اس کی واضح دلیل میہ ہے کہ ان رنجشوں کے باوجود دونوں خاندانوں میں برابر رشتے ناطے ہوتے رہے۔

" - بیغلط ہے کہ حضرت علیؓ نے انتخابی شوری کی اس شرط کوٹھکرادیا تھا کہ وہ خلفائے سابقین کی اتباع کریں گے۔ علامہ طبریؓ نے حضرت عمرؓ کی وفات کے بعد شوری کا واقعہ تفصیل کے ساتھ نقل فرمایا اور اس میں سیجے و غلط ہر طرح کی روایت جمع کی ہیں، لیکن اس میں بیجی موجود ہے کہ حضرت عبر الرحمٰنؓ نے، جوشوریٰ کے متفقہ نمائندہ تھے، حضرت علیؓ سے پوچھا: "علیک عہد الله و میشاف له عمد الله و میشاف له سے عہد ہوگا کہ تم

کتاب وسنت اور آپ کے بعد آنے والے دو خلفاء کی سیرت پر عمل کروگے، اس کے جواب میں حضرت علیؓ نے فرمایا: "أرجو أن أفعل وأعمل بمبلغ علمی وطاقتی"، مجھے أمید ہے کہ میں اپنام اور اپنی طاقت کی حد تک اس پر عمل کروں گا۔ (ملاحظہ ہوتاریخ طبری ج: ۳ ص: ۲۹۷، مطبعة الاستقامہ قاہرہ کا سات کی حد تک اس پر عمل کروں گا۔ (ملاحظہ ہوتاریخ طبری ج: ۳ ص: ۲۹۷، مطبعة الاستقامہ قاہرہ کا سات کی حد تک اور روایت میں بھی ہیں جو مذکورہ تاریخ کے صفحہ: ۳۰ پر منقول ہیں ان کا حاصل یہ ہے کہ حضرت علیؓ نے اپنی طاقت کی حد تک اتباع کا وعدہ کیا تھا۔

رہا حضرت معاویۃ کا معاملہ جس وقت حضرت ابوالدرداء اور حضرت ابوامامۃ معاویۃ کے گئے ہیں اس وقت حضرت معاویۃ نے واشگاف الفاظ میں فرمایا کہ حضرت معاویۃ نے واشگاف الفاظ میں فرمایا کہ حضرت علی مجھ ہے بہتر اور افضل ہیں ، میرا ان سے اختلاف صرف قصاص عثمان کے معاملے میں ہے ، وہ اگر حضرت عثمان کا قصاص لے لیں تو اہلِ شام میں سب سے پہلے ان کے ہاتھ پر بیعت کرنے والا

 <sup>(</sup>۱) تاریخ طبری ج: ۳ ص: ۵۰۵ (مطبعة الاستقامة، قاهرة).

<sup>(</sup>٢) تاريخ طبرى ج: ٣ ص: ٥٠٨ (مطبعة الاستقامة، قاهرة).

 <sup>(</sup>٣) تاريخ طبرى ج:٣ ص:٥٠٥ (مطبعة الاستقامة، قاهرة).

<sup>(</sup>٣) التاريخ الكامل لابن اثير تحت ذكر مسير على الى البصرة والوقعة ج:٣ ص:٩٢،٩٣.

 <sup>(</sup>۵) ذكر مسير أمير المؤمنين على بن أبي طالب من المدينة الى البصرة (طبع مطبعة السعادة بجوار محافظة، مصر).
 شير و يكيئ: البداية والنهاية (طبع دار الفكر بيروت) ج: ۵ ص: ٣٣٣. (محمر تير)

میں ہوں گا، (البدایہ والنہایہ ج: ۷ ص: ۲۵۸، ۲۵۹، و ج: ۸ ص: ۱۲۹) اس کے بعد اگر کوئی شخص کہتا ہے کہ حضرت معاویۃ نے بیم محض بہانہ بنایا تھا تو اس کے اطمینان کے لئے شاید کوئی اور بات کافی نہ ہوگی۔ ۵: – آپ کا خیال بڑی حد تک صحیح ہے، اور واقعہ یہ ہے کہ تاریخ میں حضرت معاویۃ پر جو الزامات مائد کئے گئے ہیں، وہ غلط سلط اور موضوع روایات پر ہنی ہیں، اگر صرف صحیح روایات پر بھروسہ کرکے حضرت معاویۃ کی سیرت کا مطالعہ کیا جائے تو صورتِ حال بالکل مختلف ہوجاتی ہے، میں نے ایخ مضمون ''حضرت معاویۃ'' کی ایک معاویۃ'' کے ایک معاویۃ'' میں آجائے گا، ان شاء اللہ تعالیٰ۔

۲:- یزید کی ولی عہدی کے مسئلے پر میں اپنے مقالے میں مفصل گفتگو کر چکا ہوں، اگر آپ
نے اس کا مطالعہ فر مالیا ہوگا تو اُمید ہے کہ اس میں آپ کو تمام سوالات کا جواب مل گیا ہوگا۔
 ۲:- اس مسئلے پر بھی میں اپنے مضمون میں روشنی ڈال چکا ہوں۔

۸:- یزید کا شراب پینا یا زنا کرنا کسی بھی قابلِ اعتماد روایت سے ثابت نہیں ہے، زنا کی روایت تو میں نے کسی بھی تاریخ میں نہیں دیکھی، تمی نے جوشیعہ راوی ہے یزید کا شراب پینا وغیرہ بیان کیا ہے، لیکن کسی مستند روایت میں اس کا ذکر نہیں، اگر یزید تھلم کھلا شرائی ہوتا تو حضرات صحابہؓ کی اتنی بڑی جماعت اس کے ساتھ قسطنطنیہ کے جہاد میں نہ جاتی، اس دور کے حالات کو دیکھ کرظنِ غالب یہی ہوگئی ہے کہ یزید کم از کم حضرت معاویہؓ کے عہد میں شراب نہیں پیتا تھا اور حدِشری اس وقت قائم ہوگئی ہے جبکہ دو گواہوں نے پیتے وقت دیکھا ہو، ایسا کوئی واقعہ کسی شیعہ روایت میں بھی موجود نہیں ہے۔

9:- ابنِ خلدون نے صرف اتنا لکھا ہے کہ حضرت معاوید کی وفات کے بعدیزید کافسق ظاہر ہوگیا تھا،اس میں غالبًامجلسِ غناء کا تذکرہ بھی ہے۔

۱۰- اس زمانے میں مکتوب نگاری کا اُسلوب نہایت مختصر ہوتا تھا، آپ اس دور کے کسی بھی ایسے مکتوب کی مثال نہیں پائیں گے جس میں تفصیل واطناب سے کام لیا گیا ہو، مختصر خطوط میں سب باتوں کی رعایت ممکن نہیں، پھر کوفہ کے باشندے حضرت حسین گوخواہ کس لئے بلا رہے ہوں، حضرت حسین گوخواہ کس لئے بلا رہے ہوں، حضرت حسین گا اپنا موقف بیرتھا کہ ایک سلطان متغلب جو، ان کی نظر میں نااہل تھا، ابھی پورے عالم اسلام پر غلبہ نہیں پاسکا، اس کے غلبے کوروکنا ان کے پیشِ نظرتھا، اور اسی مقصد کے لئے وہ روانہ ہوئے تھے۔ اس پہلوکو بھی میں اپنے مضمون میں واضح کر چکا ہوں۔

ا:-حضرت حسین کے خروج کی شرعی حیثیت میرے مضمون میں موجود ہے، اُمید ہے کہ آپ نے دیکھ لی ہوگی، یہ کہنا مشکل ہے کہ آپ نے پورے خاندان کو لے کر جانا کس وجہ سے مناسب سمجھا تھا؟ لیکن اگر بالفرض حضرت حسین کو معاذ اللہ غیرمخلص قرار دیا جاتا تب بھی تو یہ سوال باقی رہتا ہے، درحقیقت حضرت حسین کا خلوص شک و شبہ سے بالاتر ہے، انہوں نے جو پچھ کیا وہ اللہ کے لئے کیا، اب چودہ سوسال کے بعد ان کے ایک ایک جزوی اقدام کی ٹھیک ٹھیک حکمت ومصلحت معلوم کرنا ہمارے لئے نہمکن ہے، نہ ضروری۔

۱۲:- یزید کے بارے میں صحیح بات وہی ہے جو میں لکھ چکا ہوں، قانونِ الہی کو بدلنے کا کوئی ثبوت کم از کم مجھے نہیں ملا۔

سان - جیسا کہ میں اپنے مضمون میں عرض کر چکا ہوں ، یزید ایک سلطان متغلب تھا، شرعاً اس کا حکم یہ ہے کہ اگر وہ پورا کنٹرول حاصل کر چکا ہوتو اس کے خلاف خروج نہ کیا جائے گا، اور اگر اس کا غلبہ رو کناممکن ہوتو رو کنے کی کوشش کی جائے ، حضرت حسین سمجھتے تھے کہ اس کا غلبہ رو کناممکن ہے اس لئے وہ روانہ ہوگئے اور وُوسر کے حضرات صحابہ کا خیال تھا کہ اب اس کے ملبہ کو رو کنا استطاعت میں نہیں اور اس کورو کنے کی کوشش میں زیادہ خون ریزی کا اندیشہ ہے، اس لئے وہ خود بھی خاموش رہے اور حضرت حسین کو بھی اپنے ارادے سے باڑا کے کا مشورہ دیا۔

۱۹۱۰- "مرداد و ندادست دردست پزید" کوئی نظر نظر نہیں ہے، حضرت حسین شروع میں سے سمجھتے تھے کہ سلطان معخلب کا غلبہ روکنا ممکن ہے اس لئے روانہ ہوئے اور اہلِ کوفہ پر اعتماد کیا، لیکن جب عبدللہ بن زیاد کے شکر سے مقابلہ ہوا تو کوفیوں کی بدعہدی کا اندازہ ہوا، اس وقت آپ کو یقین ہوگیا کہ اہلِ کوفہ نے بالکل غلط تصویر پیش کی تھی، حقیقت میں پزید کا غلبہ روکنا اب استطاعت میں نہیں ہوگیا کہ اہلِ کوفہ نے بالکل غلط تصویر پیش کی تھی، حقیقت میں پزید کا غلبہ روکنا اب استطاعت میں نہیں ہے، اس لئے انہوں نے بزید کے پاس جاکر بیعت تک کرنے کا ارادہ ظاہر کیا مگر عبداللہ بن زیاد نے انہیں غیر مشروط طور پر گرفتار کرنا چاہا، اس میں انہیں مسلم بن عقیل کی طرح اپنے بے بس ہوکر شہید ہونے کا اندیشہ تھا، اس لئے ان کے پاس مقابلہ کے سوا چارہ نہ رہا۔

10: - کوئی شک نہیں کہ تاریخ کو اس طرح چھان چھک کر مرتب کرنا بہت ضروری ہے، لیکن آج ہم جس دور سے گزر رہے ہیں اس میں کام بے شار ہیں، آ دمی کم ۔ کوئی شخص کیا گیا کام انجام دے؟ آج کل ایک مفصل کتاب میرے زیر قلم ہے، کسی اور کام میں لگنا مشکل ہے، تاہم کوشش کروں گا کہ احباب کو اس طرف متوجہ کروں ۔ میں دوبارہ معذرت خواہ ہوں کہ آپ کے جواب میں بہت تأخیر ہوئی لیکن ہجوم مشاغل کا یہ عالم ہے کہ یہ خط بھی کئی روز میں مختلف نشستوں کے اندر پورا کیا ہے، خدا کرے کہ یہ باعث اطمینان ہو سکے۔ میں اللہ کا شکر ادا کرتا ہوں کہ مجھے اصل عربی تواریخ میں مشاجرات صحابہ کے زمانے کے واقعات پڑھنے کا موقع ملا ہے، اور شاید تاریخ کی کوئی کتاب جوآج کل مشاجرات صحابہ کے ذمانے کے واقعات پڑھنے کا موقع ملا ہے، اور شاید تاریخ کی کوئی کتاب جوآج کل

ماتی ہے پُھوٹی نہیں، لیکن بحداللہ میرا دِل و دِماغ صحابہ کی طرف سے بالکل مطمئن ہے، پہلے میں اہلِ سنت کے عقائد کا تقلیداً اگر اتباع کرتا تھا، اب بحداللہ تحقیقاً ان کا متبع ہوں، اور تمام صحیح وسقیم روایات د کیھنے کے بعد بفضلہ تعالی اس عقید ہے پر اور زیادہ شرح صدر ہوا ہے، اس موضوع پر والد ماجد مولا نا مفتی محمد شفیع صاحب مظلم نے ایک مقالہ ''مقام صحابہ '' کے نام سے لکھا ہے جو اِن شاء اللہ ایک دو ماہ میں منظرِ عام پر آ جائے گا، موقع ہوتو اس کا بھی مطالعہ فرما کیں۔

والسلام منظرِ عام پر آ جائے گا، موقع ہوتو اس کا بھی مطالعہ فرما کیں۔

محرتقی عثانی عُفی عنه ۱۹رزیج الاوّل ۱۳۹۱هه (فتویٔ نمبر ۲۲/۴۰ الف)

#### كس قتم كى غلطى كو''اجتهادى غلطى'' قرار ديا جائے گا؟

سوال: - مکری و محتر می مولانا محرتقی عثانی ایڈیٹر''البلاغ'' کراچی۔ السلام علیم ورحمۃ اللہ کے بعد عرض یہ ہے کہ دوالحجہ کا خصوصی ایڈیشن ماہنامہ''البلاغ'' نظر سے گزرا، پڑھ کر دِل مطمئن ہوا لیکن ایک عبارت پر چندشکوک و بن میں پیدا ہوئے۔ ان شکوک کو رفع کرنے کے لئے آپ کو خط لکھ رہا ہوں تا کہ آپ کا منشاء اس عبارت سے معلوم کرسکوں، عبارت درج ذیل ہے: -

''لین چونکہ حضرت عائشہ ہوں یا حضرت معاویہ دونوں سے بیمل حضرت علی کی عداوت یا بغض کی وجہ سے نہیں بلکہ شبہ اور تاویل کی بنا پر صادر ہوا تھا، اور بہر حال وہ بھی اپنے پاس دلائل رکھتے ہیں جو غلط فہمی پر بہنی سہی لیکن دیانت دارانہ تھے، اس لئے اُخروی احکام کے اعتبار سے ان کا بیمل اجتہادی غلطی کے ذیل میں آتا ہے، اس لئے ان پر طعن کرنا جائز نہیں، اس کی مثال یوں جھئے کہ ذبیحہ پر جان ہو جھ کر بسم اللہ چھوڑ کر اسے ذرج کردینا اور پھر اسے کھانا دلائلِ قطعیہ کی بناء پر گناہ کیوں جھے کہ ذبیحہ امام شافعی نے اپنے اجتہاد ہے اسے جائز سمجھا، اس لئے اگر کوئی شافعی المسلک انسان اسے کھالے تو اس کا بیمل دلائلِ شرعیہ کی رُو سے گناہ کہیرہ اور فسق ہے لیکن چونکہ وہ دیانت دارانہ اجتہاد کی بناء پر صادر اس کئے اس تحض کو فاسق نہیں کہا جائے گا۔''

میرا اس عبارت پرسب سے بڑا اعتراض میہ ہے کہ اگر کوئی شخص قرآن کی آیتوں کا انکار کرتا چلا جائے تو آپ اس کو دیانت دارانہ اجتہاد کہیں گے؟ اور اس کی نیت کو دیکھیں گے، حالانکہ اللہ تعالیٰ ہی دِلوں کی باتوں کو جاننے والا ہے تو آپ کیے دعوے کر رہے ہیں؟ اگر مرزائی قرآن مجید کی آیتوں کی تلاوت کرتے جائیں اور یہ کہیں کہ ہماری نیت ٹھیک ہے اور ہم دیانت داری سے کرتے ہیں، تو کیا وہ آپ کے نزدیک ٹھیک ہوگا؟ اگر کوئی یہ کہے کہ مولانا مودودی نے یہ اجتہادی غلطی کی تو آپ اس کا کیا

جواب دیں گے؟

یہ شکوک میرے ذہن میں پیدا ہوئے اس لئے ان شکوک کو دُور کرنے کے لئے آپ کی طرف متوجہ ہور ہا ہوں، مہر بانی فر ماکر آپ میرے شبہات دُور کرکے خدا کے ہاں اُجرِعظیم کے مستحق کٹھہریں۔

#### 

گرامی نامہ موصول ہوا، کسی شخص کی غلطی کو اجتہادی غلطی قرار دینے کے لئے میں نے جو دو شرطیں عرض کیں، وہ غالبًا آپ کی نگاہ ہے اوجھل رہ گئیں، اس کی وجہ سے بیشہ پیدا ہوا، میں نے عرض کیا تھا کہ اگر کوئی شخص اجتہاد کا اہل ہے، یعنی اس میں وہ علمی وعملی صلاحیت پائی جاتی ہے جو تمام اُمت نے مجتمد کے لئے ضروری قرار دی ہے، اور این مسلک کی بنیاد کسی شرعی دلیل پر رکھتا ہے خواہ وہ دلیل ہمیں کمز ورمعلوم ہوتی ہے تو اس کا یعمل ''اجتہاد'' کہلائے گا، اور اگر اس میں کوئی غلطی ہوتو وہ 'اجتہادی علطی'' ہوگی۔ امام شافعی نے حضرت عائشہ کی ایک حدیث کی بناء پر بید مسلک اختیار کیا کہ بغیر بسم اللہ پڑھے بھی ذبیحہ دُرست ہے۔ اور قرآن ریم کی آیات کو ''مَآ اُھِلَّ لِغَیْرِ اللهِ'' پرمحمول کیا، ساری اُمت پڑھے بھی ذبیحہ دُرست ہے۔ اور قرآن ریم کی آیات کو ''مَآ اُھِلَّ لِغَیْرِ اللهِ'' پرمحمول کیا، ساری اُمت نے اسے اجتہادی غلطی اس لئے قرار دیا کہ ان میں اجتہاد کی شرائط پوری طرح پائی جاتی تھیں، اور بید مسلک بہر حال ایک شرعی دلیل پر مبنی ہے جو کمز ورسہی گئین اجتہاد کی شرائط پوری طرح پائی جاتی تھیں، اور بید مسلک بہر حال ایک شرعی دلیل پر مبنی ہے جو کمز ورسہی گئین اجتہاد کی شرائط پوری طرح پائی جاتی تھیں، اور بید مسلک بہر حال ایک شرعی دلیل پر مبنی ہے جو کمز ورسہی گئین اجتہاد کی شرائط پوری طرح بائی جاتی تھیں، اور بید

آپ نے بیسوال بڑا اچھا کیا ہے کہ پھر آج کل ڈوس کوگ اگر اس اجتہاد کو بہانہ بناکر قرآن وسنت میں غلطیاں کرنے لگیس تو ان کوکیا کہا جائے گا؟ لیکن اس کا جواب بیہ ہے کہ اگر کوئی شخص شرائطِ اجتہاد کا حامل ہوتو اس کی غلطی کو اجتہاد کی غلطی کہیں گے، لیکن جن لوگوں کی آپ نے مثال دی ہے ان میں شرائطِ اجتہاد مفقود ہیں، اس لئے ان کی غلطی کو اجتہاد کی غلطی نہیں کہد سکتے۔ یہاں بیسوال ہوسکتا ہے کہ ایک غلطی کوئی ہجتہد کر ہے تو باعثِ فالمت، بیہ بے انصافی ہوسکتا ہے کہ ایک غلطی کو اجتہاد کی غلطی نہیں کہد سکتے۔ یہاں بیسوال کوئی ہوسکتا ہے کہ ایک علی ہو ہو کہ اس کی مثال بالکل ایس ہے کہ اگر ایک سند یافتہ ڈاکٹر کسی مریض کو کسی غلط فہنی کی بناء پر غلط دوا دید ہے اور اس سے مریض کا کام تمام ہوجائے تو اگر بیہ ثابت ہو کہ اس نے مریض کا کام تمام ہوجائے تو اگر بیہ ثابت ہو کہ اس کی موت نے اپنے پیشے کی بجا آوری میں دیا نت داری سے وہ دوا دی تھی، تو وُنیا کا کوئی قانون اسے مجرم قرار نہیں دیا تا ہی کہ ہوجائے تو وُنیا کا ہرقانون اس پرگرفت کرتا ہے۔

 <sup>(</sup>١) وفي المجموع شرح المهذب، باب الأضحية ج: ٩ ص: ٣٥٢ (طبع جديد، دار الكتب العلمية بيروت) فرع في مذاهب العلماء في التسمية على ذبح الأضحية وغيرها من الذبائح .... مذهبنا أنها سنة في جميع ذلك، فان تركها سهوًا أو عمدًا حلّت الذبيحة ولا اثم عليه. "يزو يكيئ: روضة الطالبين ج: ٣ ص: ٢٠٥٠ (طبع المكتب الاسلامي).

یے فرق اس لئے ہے کہ خلطی ہے وُ نیا کا کوئی انسان محفوظ نہیں ہے، البتہ اس کے ذمہ بیضروری فلطی ہے : بیخ کے جتنے اسباب و وسائل ہو سکتے ہیں ان کو پوری طرح اختیار کرے، جوشخص ڈاکٹر بننا چاہتا ہے اس کے لئے اسباب بیہ ہیں کہ وہ فن طب کو ماہر اسا تذہ سے حاصل کرکے ان سے سند لے، اس کے بعد اس سے کوئی غلطی ہوجاتی ہے تو بیہ ایک غلطی ہے جس سے کوئی انسان محفوظ رہنے کی ضانت نہیں و سے سکتا۔ اسی طرح ایک عالم کے لئے ظاہری وسائل بیہ ہیں کہ وہ قرآن وسنت کا پوراعلم باضابطہ حاصل کرے، ماہر اسا تذہ سے اس کی تربیت لے، اس کے بعد وہ غلطی کرے گا تو بیہ ایک ماہر فالم نے بین کہ وہ قرآن وسنت کا بوراعلم باضابطہ حاصل کرے، ماہر اسا تذہ سے اس کی تربیت لے، اس کے بعد وہ غلطی کرے گا تو بیہ ایک ماہر فراکٹر کی غلطی کی طرح قابلِ ملامت نہ ہوگی، اس کے بیضلاف جس شخص میں اجتہاد کی اہلیت نہیں ہے اس کی مثال عطائی کی تی ہے کہ اس کی غلطی قابلِ ملامت اور موجب گرفت ہے۔

یادآوری کے لئے شکر گزار ہوں اور دُعاکی درخواست ہے۔

۵رارا۳۹اه (فتوی نمبر ۲۲/۳۴۷ الف)

# ﴿ فصل فی تعلیم القران و تعظیمه و تلاو ته ﴾ (قرآنِ کریم کی تعلیم، تلاوت اور آداب ہے متعلق مسائل کے بیان میں )

#### فضص القرآن كي فلم بندي كا شرعي حكم

سوال: - کیا فرماتے ہیں علائے دین مندرجہ ذیل مسئلے کے بارے میں کہ ایک فلم فصص القرآن کے نام سے جاری کی گئی ہے، جس کے اندر مختلف قرآنی واقعات کوفلم کے طور پر پیش کیا گیا ہے، مثلاً بنی اسرائیل کے فرج کا واقعہ، فرعون کے غرق ہونے کا واقعہ اور بنی اسرائیل کے خروج کا واقعہ، فلم میں حضرت موی علیہ السلام کی شبیج ہیں وکھائی گئی، بلکہ کسی اور شخص کی زبانی حضرت موی علیہ السلام کے اُحکام بنی اسرائیل تک پہنچائے گئے ہیں۔

ایسی فلم کود کیھنے اور دِکھلانے کا شرعا کیا تھم ہے؟ براہ کرم مدل بیان فرما ئیں، عین نوازش ہوگ۔ جواب: - قرآنِ کریم کے واقعات کی مصور فلم بنانا، دیکھنا اور دِکھانا ہرگز جائز نہیں، بلکہ قرآنِ کریم کی بناء پر اس ممل میں شدید وبال کا اندیشہ ہے، اس کی بہت سی وجوہات ہیں جن میں سے چند یہ ہیں: -

ا: - قرآنِ کریم کے مضامین جس عظمت و جلال کے حامل ہیں اس کا تقاضا ہے کہ ان مضامین کو قرآنِ کریم ہی کے الفاظ میں پورے ادب و احترام کے ساتھ پڑھا، یا سنا جائے، اس کے برعکس پیشہ ور ادا کا روا ، اور بہروپیوں کو مقدس قرآنی شخصیتوں کی مصنوعی شکل میں پیش کر کے ان سے قرآنِ کریم کے بیان کردہ واقعات کی مصنوعی نقالی کرانا، آیاتِ قرآنی کو کھیل تماشہ بنانے کے مرادف ہے، جو بنصِ قرآنی حرام ہے، آیت ہے: -

وَذَرِ الَّذِيُنَ اتَّخَذُوا دِيُنَهُمُ لَعِبًا وَّلَهُوًا وَّغَرَّتُهُمُ الْحَيُوةُ الدُّنْيَا وَذَكِّرُ بِهِ اَنُ تُبْسَلَ نَفُسٌ بِمَا كَسَبَتُ لَيُسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيِّ وَلَا شَفِيْعٌ . . . . الخ. (مورة انعام: 2)

۲: - کوئی فلم جانداروں کی تصاویر سے خالی نہیں ہوتی ، اور جانداروں کی تصاویر بنانا ، دیکھنا اور

دِ کھلانا شرعاً جائز نہیں، لہٰذا قرآنی مضامین کو ایسے ذرائع سے پیش کرنا جو درجنوں احادیث کی رُو سے ناجائز ہے، نہ صرف حرام بلکہ قرآنِ کریم کی تو ہین کے مترادف ہے۔

س:- واقعات کی فلم اس وقت تک مکمل نہیں ہوتی جب تک اس میں عورتوں کے کردار نہ ہوتی، چنا نچہ ندکورہ فلم میں بھی کردار موجود ہیں، اور خواتین کے بے حجاب مردوں کے سامنے آنا یا ان کی تصاویر کا بلاضرورت نامحرَموں کو دِکھلانا قرآن و حدیث کی رُوسے بالکل ناجائز ہے، اور ناجائز کام کو قرآنِ کریم کے مضامین کو بیان کرنے کے لئے ذریعہ بنانا بھی نہ صرف حرام بلکہ معاذ اللّٰد قرآنِ کریم کی تو ہین کے مترادف ہے۔

۳۰-کسی سے سے واقع کوبھی جب فلم کی شکل دی جاتی ہے تو اس میں فلم ساز کے فرضی شخیلات کی آمیزش ناگزیر ہے، اس کے بغیرعموماً کوئی فلم تیار نہیں ہوسکتی، فلم ساز کوایک مر بوط فلم بنانے کے لئے لامحالہ واقعات کے خلاء کوا پنے فرضی قیاسات سے پُر کرنا پڑتا ہے، اور پچھ نہیں تو متعلقہ اشخاص کی شکل و شباہت، ان کی تعداد، ان کے انداز نشست و برخاست، ان کے إردگرد پائے جانے والے ماحول، پسِ منظر اور ان کے عادات و خصائل کو لازماً قیاسی مفروضات کی بنیاد پر پیش کرنا پڑے گا، اور فلم میں ان سب باتوں کو قرآن کریم ہی کی معنوی تحریف کے مشابہ ہے۔ طرف منسوب کئے جائیں گے جوقر آن کریم کی معنوی تحریف کے مشابہ ہے۔

زیرِ بحث فلم کے بارے میں بھی ذمہ دار فلم دیکھنے والوں نے بتا یا ہے کہ اس میں قرآنِ کریم کے بیان کردہ واقعات کے ساتھ بہت کی اسرائیلی روایات اور فرضی تخیلات کوقرآنی واقعات کے ساتھ شامل کردیا گیا ہے، اور جن ناواقف لوگوں کوقصص القرآن سے واقف کرانے کے موہوم شوق میں بیفلم دکھلائی جارہی ہے، ان کے لئے قرآن اور غیرقرآن میں امتیاز کرنے کا کوئی راستہ نہیں، وہ اس سارے مجموعے ہی کوقرآنی مضامین سمجھیں گے اور ان کوقرآنِ کریم کے بارے میں اس شکین غلط فہی میں مبتلا کرنے کی ذمہ داری ان لوگوں پر ہوگی جواس فلم کو بنانے یا دِکھانے کے ذمہ دار ہیں۔

2:- قرآنِ کریم کے بیان کردہ واقعات میں بہت سے مقامات پر ایسے الفاظ استعال کئے گئے ہیں جن کی ایک سے زیادہ تشریحات ممکن ہیں، اور ان میں سے کسی ایک تشریح کو بقینی اور تطعی طور پر کسی دُوسر ہے احتال کے بغیر قرآنِ کریم کی حقیقی مراد قرار دیز جائز نہیں، مفسرین جب ایسی آیات کی تشریح کرتے ہیں تو عام طور سے ممکنہ احتالات ذکر کردیتے ہیں، ورنہ کم از کم کسی صورت سے میہ واضح کردیتے ہیں کہ اتنی بات قرآنِ کریم کی ہے اور اتنی تفییر کی ، تا کہ قرآن کا غیرِقرآن سے ملتبس ہونا

لازم نہ آئے، بیصورت فلم میں کسی طرح ممکن نہیں، بلکہ فلم ساز کے ذہن میں مذکورہ آیت کیا واقعے کی جو تفسیر ہے صرف اس کو لازما قر آنی مضمون کی شکل میں اس طرح پیش کیا جائے گا کہ اس میں کوئی دُوسرا احتمال نہیں ہوگا اور فلم کے زور سے اس تفسیر کا نقش ذہن پر اس طرح قائم کردیا جائے گا کہ گویا اس فلم میں بیان کروہ تصویر عین قر آن ہے، بیصورت بھی قر آن اور غیرِقر آن کے درمیان التباس پیدا کرنے کا موجب ہے، اس لئے بھی بیفلم بالکل ناجائز ہے۔

۱: - فلم کا اصل منشا ، تعلیم و تبلیغ نہیں ہوتا ، بلکہ تفریح طبع اور کھیل تماشوں سے لذت حاصل کرنا ہوتا ہے ، لہذا اس فلم کو دیکھنے والے دراصل تفریح طبع کی غرض سے فلم دیکھیں گے نہ کہ علم ، عبرت یا نصیحت حاصل کرنے کی غرض سے ، جس کی واضح دلیل بیہ ہوئے کہ اگر یہی مضامین اپنی اصلی صورت میں وعظ و تذکیر کے لئے بیان کئے جاتے تو بیلوگ اس میں شریک ہونے کے لئے تیار نہ ہوتے ، اور قرآنی مضامین کو سننے سنانے کا مقصد اصلی کھیل تفریح کو بنالینا کسی طرح جائز نہیں ، بلکہ اس کا مقصد اصلی عبرت اندوزی ہے ، اس کے ضمن میں تشیط و تفریح بھی حاصل ہوجائے تو اور بات ہے ، لیکن کھیل تفریح کو اصل قرار دے کراسی کو مقصد اصلی بنالینا ہم گر چائز نہیں ۔

ندکورہ بالا وجوہ کی بناء پر، نیز دُوسرے متعدد مفاسد کے پیشِ نظر الیی فلم بنانا، دیکھنا، دِکھانا سب ناجائز ہے، مسلمانوں کو اس سے بختی کے ساتھ پر ہیز کرنا چاہئے اور حکومت کا بھی فرض ہے کہ نہ صرف بیا کہ ایسی فلمیں دِکھانے سے باز رہے بلکہ آئندہ اس قسم کی فلموں کی نمائش کا مکمل طور پر سدِ باب کرے۔

احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۱۸ر۹ ۴۸ ۱۸ه (فتوی نمبر ۳۵/۱۵۹۹ د)

> الجواب صحیح اصغرعلی ربانی ۱۸روریم ۱۳۰۰ء

الجواب صحیح بنده عبدالرؤف سکھروی ۱۸رورم ۴۰۱ھ

الجواب صحیح محمد رفیع عثانی عفی عنه دارالا فهاء دارالعلوم کراچی ۱۳

#### ما ہواری کی حالت میں تلاوت ،کلمہ، ڈرود پڑھنے کا حکم

سوال: - کیاایام حیض میںعورت،سورت یا کلمه اور دُرود وغیرہ پڑھ سکتی ہے؟ جواب: - قرآنِ کریم کی تلاوت تو بالکل نہیں کرسکتی، کلمه، دُرود وغیرہ پڑھنے میں

مضا كَقِينِ (١)

والله اعلم احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه ۲ر ۱۳۸۸ ه (فتوی نمبر ۲۲ ۱۹/۲ الف)

الجواب صحيح بنده محمر شفيع

#### قرآنی آیات والے اخبارات کی بےحرمتی کرنا

سوال: – مولانا اختشام الحق صاحب جو جمعه کو اخبار میں آیتیں چھپواتے ہیں، وہ دُ کا ندار، ردّی میں پھینک دیتے ہیں، کیا بیدُ رست ہے؟

جن کتابوں میں قرآنی آیات بھی ہوں انہیں حالت ِحیض میں پڑھنا اور چھونا، اور حالت ِحیض میں تلاوت واذ کار جائز ہیں یانہیں؟

سوال ا: - عورت کے لئے حالت ِحیض میں ایسی کتابوں کو چھوٹا اور پڑھنا جن میں چند آیات کلامِ پاک کی لکھی ہوتی ہیں جائز ہے یانہیں؟ ان آیات کو چھوڑ کر صرف ترجمہ، تفسیر اور مطلب پڑھ لیا جائے؟

۲:- ایسے زمانے میں زبانی کلامِ پاک، کلمہ جات، وُرودشریف پڑھنا جائز ہے یانہیں؟
 جواب!:- اس معاملے میں اُصول یہ ہے کہ اگر کتاب کا اکثر یا آدھا حصہ قرآنی آیات پر مشتمل ہے تو حالت ِحیض و نفاس اور جنابت میں اس کا چھونا جائز نہیں، اور اگر کتاب کا اکثر حصہ غیرِقرآن ہے تو اس کواس مقام سے چھونا جائز ہے جہاں قرآنی آیات کھی ہوئی نہیں ہیں۔

قال الشامى: ان كان التفسير أكثر لا يكره، وان كان القران أكثر يكره، والأولى الحاق المساواة بالثاني، وهذا التفصيل ربما يشير اليه ما ذكرناه عن النهر، وبه يحصل

<sup>(</sup>۱) وفی الدر المختار باب الحیض، ج: ۱ ص: ۲۹۳ (طبع ایج ایم سعید) ویمنع قراءة قرآن .... و لا بأس لحائض و جنب بقراءة أدعیة و مسها و حملها و ذکر الله تعالی و تسبیح. مزید تواله جات اگلے صفح کے حاشیه نمبر ۲ میں ما دظ فرمائیں۔ (۲) تفصیل اور دلائل کے لئے آگے صفح نمبر ۱۹۳۰ کا فتوی اور اس کا حاشیہ ما دظ فرمائیں۔

التوفيق بين القوليين. (شامي ج: ١ ص: ١٢٨ طبع استنبول)-

ع: - قرآن کریم کی تلاوت تو بالکل ناجائز ہے، البتہ دُعا ئیں، اذ کار واوراد اور احادیث وغیرہ پڑھے جائے ہیں۔ پڑھے جائے ہیں۔ الصحی

احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۳۸۶/۱۲۸۳ ه

الجواب صحيح محمد عاشق الهي

(فتوى نمبر ۱۸/۱۳۸۸ الف)

#### شبینہ کی محفلوں میں لاؤڈ اسپیکر پر تلاوت، اس پر اُجرت اور سجد کو تلاوت وغیرہ سے متعلق چند سوالات کے جوابات

چندسال سے سہاٹ کے اطراف میں شبینہ کے نام سے ایک نئی قسم کی مجلسیں قائم ہوتی ہیں جوعوماً مغرب سے طلوع آفاب کے دوایک گھنٹہ بعد تک باقی رہتی ہیں ..... حاضرین کی تعداد اتنی کم ہوتی ہے کہ وہاں مائیکر وفون کی ضرورت ہرگز نہیں ہوتی، لیکن شاید ہی کوئی ایسی مجلس مائیکر وفون سے خالی رہتی ہے، حاضرین مجلس اکثر سوتے رہتے ہیں، کوئی خرائے لیتا ہے، کوئی اُوگھتا ہے، کوئی باہر بیڑی سگریٹ پی رہا ہے، اس کی بد ہو مجلس تک آئی رہتی ہے ....گھر کے لوگوں کی حالت یہ ہوتی ہے کہ بہت کم لوگ ایسے ہوتے ہیں، گو کے دوالوں کے لئے یہ آواز حرج مخطبی اکثر لوگ اپنے خام کی اُمور میں مشغول رہتے ہیں، گھر کے سونے والوں کے لئے یہ آواز حرج مخطبیم ہوا کرتی ہے، واعظین حضرات میں مشغول رہتے ہیں، گھر کے سونے ہوگ کوئی سونے ہوگ ہوگ کی ہوگ کی ہوتے ہیں، پان کھاتے ہیں، کھی بھار آپس میں گفتگو بھی کھار آپس میں گفتگو بھی کھار آپس میں گفتگو بھی کہا کہ کہ کہا ہوگ کی سونے ہوگ ، ہوگ ہیں، بانی مجلس کی طرف سے ان کورو کے ملتے ہیں، کم ہونے پر برہمی ظاہر کرتے ہیں اور بھی پہلے سے روپے کا تصفیہ کر لیتے ہیں۔ اگر واعظین مدارس کے مدرس ہوتے ہیں اور ان مجلوں کا سلسلہ عموماً ماہ کا تک سے ماہ بیسا گھتک جاری رہتا ہے، سو واعظ صاحب اس تقریب کی وجہ سے مدرسہ سے غیر حاضری کے ایام کی شخواہ بھی لیتے ہیں، علاوہ ازیں طویل صاحب اس تقریب کی وجہ سے مدرسہ سے غیر حاضری کے ایام کی شخواہ بھی لیتے ہیں، علاوہ ازیں طویل

(١) شامي ج: أص: ١١٤ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) في اعلاء السنن ج: ١ ص: ٢٦ (طبع ادارة القرآن) عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم لا تقرأ الحائض ولا الجنب شيئًا من القرآن. أخرجه الترمذي ج: ١ ص: ١٩ (طبع فاروقي كتب خانه). وفي الدر المختار ج: ١ ص: ٢٩ منع حل (دخول المسجد) الى قوله (وقراءة قرآن) بقصده ومسه الا بغلافه. وفي الهندية ج: ١ ص: ٣٨ وطبع مكتبه رشيديه كوئته) ومنها حرمة قراءة القرآن لا تقرأ الحائض والنفساء والجنب شيئًا من القرآن، والأية وما دونها سواء في التحريم على الأصح، الا أن لا يقصد بمادون الأية القرآءة مشل أن يقول: "الحمد لله" يريد الشكر، أو "بسم الله" عند الأكل أو غيره فانه لا بأس به. وفي الدر المختار مع رد المحتار باب الحيض ج: ١ ص: ٢٩٣ (طبع سعيد) ولا بأس لحائض وجنب بقراءة أدعية ومسها وحملها وذكر الله تعالى وتسبيح.

سات مہینے میں وقتاً فو قتاً شب بیداری کی وجہ سے دری کتابوں کا مطالعہ نہیں کر سکتے ، بعض ایک ہی مدرسہ کے تین چارا یسے واعظ اساتذہ باہر رہا کرتے ہیں ، اس سے مدرسہ کا جوتعلیمی نقصان ہوتا ہے وہ خارج عن البیان ہے۔

سوال ا: - ایم مجلس میں مائیکروفون لا کراس کا کرایہ دینا بیجاخر چہ کہا جائے گا یانہیں؟ جواب: - جب مجلس کے حاضرین تک بغیر لاؤڈ اسپیکر کے آواز پہنچ جاتی ہے تو لاؤڈ اسپیکر لگانا''غیرضروری'' بلکہ مصر ہے، لہذا بیہ اِسراف میں داخل ہے۔

سوال ۱: - الیی مجلس کے مائیکرونون میں کلام پاک کی تلاوت جائز ہوگی یانہیں؟
جواب: - اگر اس کی آواز ان لوگوں تک پہنچی ہے جو مجلس میں حاضر نہیں اور ان کی نیند
وغیرہ میں خلل اندازی ہوتی ہے یا اس سے تلاوتِ کلامِ پاک کی بے حرمتی کا امکان ہے تو مائیکرونون
میں تلاوت کرنا وُرست نہیں۔

قال فی رد المحتار وعلی هذا لو قرأ علی السطح والناس نیام یأثم. (شامی ج: ۱ ص: ۰۹)۔

سوال ۲۰ ایسی مجلس کے مائیگرونوں میں سجدے کی آیات تلاوت کرنے ہے مجلس سے باہر یا گھر کے لوگوں کے سننے سے ان پر سجدہ کرنا واجب ہوگا یا نہیں؟ برتقدیرِ اوّل وہ لوگ اگر سجدہ نہ کریں تو تلاوت کرنے والے یا بانی مجلس پر گناہ عائد ہوگا یا نہیں؟

جواب: - واجب ہوگا، اور اگر انہوں نے تجدہ نہ کیا تو اس کے ساتھ لاؤڈ انٹیکر لگانے والے بھی گناہ سے خالی نہ ہوں گے۔

سوال ۲۰: - کہتے ہیں کہ آ دابِ تلاوت مجلسِ تلاوت کے لئے محدود ہیں، جب مائنگروفون میں تلاوت ہوگی تو مجلس کی تعریف میں اور تو سبع ہوگی یانہیں؟

جواب: - جی نہیں، مجلسِ تلاوت اسی جگہ کو کہا جائے گا جہاں حقیقتاً تلاوت ہورہی ہے، لہذا بلاضرورت مائیکروفون پر تلاوت کی جائے تو باہر سننے والے عدمِ استماع وغیرہ میں معذور ہوں گے اور اس کا گناہ تلاوت کرنے والوں پر ہوگا۔

یجب علی القاری احترامه بأن لا یقرأه فی الأسواق ومواضع الاشتغال، فاذا قرأه فیها کان هو المضیع لحرمته فیکون الاثم علیه دون أهل الاشتغال. (رد المحتار ج: ۱ ص: ۱۰۵) - کان هو المضیع لحرمته فیکون الاثم علیه دون أهل الاشتغال. (رد المحتار ج: ۱ ص: ۱۰۵) - کان هو المضیع لحرمته فیکون الاثم علیه دون المامع کو چائے نوش کرنا، پان کھانا با گفتگو کرما،

<sup>(</sup>١) شامي فروع في القراءة خارج الصلوة ج: ١ ص: ٣٦ ٥٠ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) شامي مطلب الاستماع للقرآن فرض كفاية ج: ١ ص: ٢ ٥٨ (طبع سعيد).

مجلس میں لیٹنا کیسا ہے؟

جواب: - اگر تلاوت قرآن، شرائط کی رعایت کے ساتھ کی جارہی ہوتو سامعین کا جائے پینا، پان کھانا، لیٹنا یا اور کوئی ایسا کام کرنا جس سے تلاوت کی طرف سے بے توجہی کا اظہار ہو کراہت سے خالی نہیں۔

سوال ۲:- واعظ مدرّی کوصاحبِ مجلس کی طرف سے عطیہ یا وعظ کی اُجرت لے لینے کے بعد مدرسہ سے غیرحاضری کے ایام کی تنخواہ لینا کیسا ہوگا؟

جواب: - اگر مدرسہ ہے باضابطہ رُخصت کی ہے اور وعظ پر اُجرت لینے کا کوئی معاہدہ منتظمین مدرسہ سے نہیں ہوا، تو جائز ہے۔

سوال بے نے سی مدرّس صاحب کا ایسی مجلسوں میں ہمیشہ ہمیشہ جا کر مدرسہ سے غیرحاضر رہ کراورا کثر اوقات بغیر مطالعہ درس دے کر مدرسہ یا طلبہ کونقصان پہنچانا کیسا ہوگا؟

جواب: - مجلس اگران منکرات پرمشمل نه ہوجن کا ذکر سوال میں کیا گیا ہے تو بھی بھی اس میں چلے جانے میں کوئی حرج نہیں، لیکن اس کواس طرح روزانه کا معمول بنالینا اور ایبا مشغله بنالینا که مطالعے کی فرصت نه ملے جس سے مدرسه کا نقصان ہو درست نہیں، اس صورت میں ان کی تنخواہ حلال طیب نہ رہے گی۔

سوال ۸: - واعظ صاحب کوعطیہ یا وعظ کی اُجرت لے لینے کے بعد اُخروی ثواب کی اُمید باقی رہتی ہے یانہیں؟

جواب: - وعظ اگر اُجرت لینے کے مقصد سے نہیں کیا گیا، تو اللہ سے اُمیدر کھنی چاہئے، خواہ منتظمین وعظ کچھ ہدیہ، عطیہ دے دیں۔ الجواب صحیح الجواب صحیح بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ (فتوی نمبر ۱۹/۱۷ الف)

#### قرآنی آیات والے اخباری تراشوں کی بےحرمتی کرنا

سوال: - جولوگ قرآنی آیات اخباروں میں درج کرتے ہیں، کیا یہ جائز ہے اور اس سے قرآن کی بے حرمتی نہیں ہوگی؟ جواب: - جس کاغذ پر قرآنی الفاظ لکھے ہوئے ہوں، اس کی بے حرمتی کرنا جائز نہیں،
اخبارات میں بہتر یہی ہے کہ صرف ترجمہ لکھا جائے۔
اخبارات میں بہتر یہی عثانی عفی عنہ
الجواب صحیح
الجواب صحیح
بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ
بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ
(فتوی نمبر ۱۹/۲۳۱ ه

#### حفص کے علاوہ کسی اور قراء ت میں تلاوت کا حکم

سوال: - آج کل قاریوں کی ایک جماعت ہے جوطرح طرح سے قرآن پڑھا کرتے ہیں، مجھی اعراب والاحرف بغیر اعراب کے پڑھتے ہیں، اور مجھی دو جملوں کو الگ الگ پڑھا کرتے ہیں، بعض لوگوں سے دریافت کیا تو کہا کہ اعراب کی غلطی کی وجہ سے نماز نہیں ہوتی۔

#### سات قراءتوں کے مطابق تلاوتِ قرآن کا حکم

سوال: - قرآن مجید پڑھنے کے کتنے طریقے ہیں؟ رمضان میں ایک قاری صاحب کی قراءت سے مستفید ہوا، قراءت کا طریقہ انتہائی جداتھا، مثلاً کھڑی زبر کو وہ زیر کے طریقے سے کھنچتے تھے، مثلاً: "ملکِ یَوُم الدِیُن" کو "مَلِکِ یَوُم الدِیُن" پڑھتے تھے، اور شاید "مِلِکِ یَوُم الدِیُن" بھی پڑھتے ہیں، مثلاً: "مَعْصُوبِ عَلَیْهِمْ" کو بھی اسی طرح پڑھتے تھے یعنی "عَلَیْهِمْ" معلوم کرنے پر فرمایا کہ تقریباً ہیں، مثلاً: "مَعْصُوبِ عَلَیْهِمْ" کو بھی اسی طرح پڑھتے تھے یعنی "عَلَیْهِمْ" معلوم کرنے پر فرمایا کہ تقریباً کے یا ۱۰ طریقے ہیں تلاوت کام اللہ کے، عالباً اس طریقے کی تلاوت حضرت قاری فتح محمد صاحب پانی بی مظلم بھی اکثر فرماتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) د کھنے ص:۱۹۴ کا فتو کی اور اس کا حاشیہ۔

جواب: - قرآنِ کریم کا سات حروف پر نازل ہونا بخاری و مسلم وغیرہ کی تیجے احادیث ہے اللہ ہونا بخاری و مسلم وغیرہ کی تیجے احادیث ہے اللہ ہونا بھی متواتر ہیں، ان سات حروف کے مطابق قرآنِ کریم کی تلاوت کے متعدد طریقے ہیں اور ان سب پر تلاوتِ قرآن جائز ہے۔ "ملکِ یَوُمِ الدِیُن" میں ایک قراءت "مَلِکِ یَوُمِ الدِیُن" میں ایک قراءت "مَلِکِ یَوُمِ الدِیُن" میں ایک قراءت "مَلِکِ یَوُمِ الدِیُن" کوئی قراءت نہیں، ای طرح "عَلَیْهِمْ" کے بجائے "عَلَیْهِمْ" پڑھنا بھی بعض ہواء توں میں دُرست ہے، اس مسلے کی مکمل شخفیق کے لئے احقر کی کتاب" علوم القرآن" کی طرف رُجوع فرمائیں۔

واللہ سبحانہ اعلم واللہ سبحانہ اعلم واللہ سبحانہ اعلم

۵اروار۱۳۹۷ھ (فتویٰ نمبر ۱۹۱/۲۸ ج)

> قرآن کریم کو چومنے کا حکم سوال: - قرآن شریف کو چومنا جائز ہے یانہیں؟ جواب: - جائز ہے۔

#### ٹیپ ریکارڈ پر تلاوت قرآن سننے کا حکم

سوال: - حضرت جی! عرض ہیہ ہے کہ بندہ تبلیغی جماعت سے وابستہ ہے، اور تمام اعمال میں جڑنے کی پوری کوشش کرتا ہے اور الحمد للدعلمائے حق دیو بند کا خدمت گزار ہے۔

مؤرخہ کار ۱۷۰۱ء کو علاقائی جوڑ کے سلسلے میں مرکز رائے ونڈ حاضری ہوئی، وہاں ایک مبلغ نے اپنے بیان میں فرمایا کہ ٹیپ ریکارڈ کی کیسٹ میں قرآن سننا، رنڈی کا گانا سننے جیسا ہے، اور مزید کہا کہ بیفتوی حضرت مفتی محمر تقی عثمانی صاحب نے دیا ہے۔

عریضہ ہذا کے ذریعہ عرض بیرکرنا ہے کہ اگر حضورِ والا نے اس قتم کا فتویٰ دیا ہے تو اس کی فوٹو کا بی ارسال فرمائیں ، جوابی لفافہ لف ہے۔

#### بصورتِ دیگراس بورے مسئلے میں شرعی نقطهٔ نگاه واضح فرمائیں، جزاکم الله خیراً!

(١) وفي صحيح البخارى ج: ٢ ص: ٢ ٢ باب أنزل القرآن على سبعة أحرف، ان ابن عباس حدثه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: أقرأني جبريل على حرف فراجعته فلم أزل أستزيده ويزيدني حتى انتهلى اللى سبعة أحرف. وفيه أيضًا .... قال رسول الله صلى الله عليه وسلم كذلك أنزلت أن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف فاقرؤا ما تيسر منه.

(٢) في الدُّر المختار ج: ٢ ص: ٣٨٣ تقبيل المصحف قيل: بدعة، ولكن روى عن عمر رضى الله عنه أنه يأخذ المصحف كل غداة ويقبله ويقول: عهد ربى ومنشور ربى عز وجل، وكان عثمان رضى الله عنه يقبل المصحف ويمسحه على وجهه. (مرتب عفى عنه)

جواب: -محترمي ومكرمي! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

احقر محمر تقی عثانی عفی عنه ۱۸۲۲/۲۸۲۸ ه

#### تلاوت کے موقع پر نیندآنا

سوال ہے جب بھی ہم قرآن کی تلاوت کرنے بیٹھتے ہیں تو ہمیں نیندآنے گئی ہے، اس کے

متعلق ہمیں کچھ بتائیں۔

جواب: - اگر ایسا مجھی ہوتا ہوتو نیند آنے پر تلاوت چھوڑ دیں، کیکن اگر ہمیشہ ایسا ہی ہوتا ہوتو نیند بھگانے کے لئے کسی طبیب سے مشورہ کر کے کوئی تدبیر اختیار کریں۔ والٹد سبحانہ اعلم ۱۳۹۸/۲/۸

(فتؤى نمبر ١٥٠/٢٩ الف)

#### قرآنی آیات والے اخبارات و کاغذات کی ہے حرمتی کا حکم

سوال: - اخبارات واشتهارات میں عباراتِ قرآن واحادیث کا چھاپنا اوران کی بےحرمتی کرنا کیسا ہے؟ اوراس کی روک تھام کیسے کی جائے؟

جواب: - جن کاغذات پراللہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا اسم گرامی لکھا، یا چھپا ہوا ہو
ان کو بے حرمتی کے مقامات پررکھنا یا پھینکنا بالکل ناجائز ہے، انسان کو جاہئے کہ خود بھی اس سے پر ہیز
کرے اور جس حد تک ممکن ہو دُوسروں کو بھی اس سے روکے، اگر ہرشخص اپنی اس ذ مہ داری کو محسوس
کرکے اس بات کا اہتمام کرے تو اس فعلِ ناجائز کا شیوع بڑی حد تک رُک سکتا ہے۔
الجواب صحیح

والله اعلم احقر محمد تقی عثانی عفی عنه ۲۸روار ۱۳۸۷ه

بنده محمد شفیع عفا الله عنه وی دار ر دسور

#### قرآنِ کریم کے بوسیدہ اوراق کا حکم

سوال: - قرآنِ پاک کے ایسے نسخ جو بوسیدہ ہو چکے ہوں اور تلاوت کے لئے استعال نہ ہوتے ہوں، اور ایسے ہی پُرانے بوسیدہ سپارے اور ان کے منتشر اور اق، اسلامی رسائل اور کتا ہے جن میں قرآنِ پاک کی آیات اور احادیث رسول الله صلی الله علیہ وسلم ہوں ان کواس نیت پر کہ ان کی ہے حرمتی اور تو بین نہ ہواور ان کی را کھ کوکسی محفوظ مقام پر فن یا سمندر پُر دکر دیا جائے گا، جلانا جائز ہے یانہیں؟ جبکہ اصح الکتب بعد کتاب اللہ صحیح ابنخاری ج:۲ باب فضائل قرآن ص:۸۲۷ پر حدیث ہے کہ حضرت عثمان نے قرآن جلانے کا حکم فرمایا ہے، شرعی حکم قرآن وحدیث اور فقہ خفی کی رُوسے عنایت فرمائیں۔

جواب: - فقہائے حفیہ نے ترجیج اس کو دی ہے کہ قرآنِ کریم کے بوسیدہ اوراق کو جلانے کے بجائے یا تو کسی محفوظ جگہ پر فن کردیا جائے یا اگر وہ اوراق دُھل سکتے ہوں تو حروف کو دھوکر ان کا پانی کسی کنویں یا شنکی وغیرہ میں شامل کردیا جائے ، اور فن کرنے کے لئے بھی بہتر طریقہ سے کہ ان اوراق کو کسی کیڑے میں لپیٹ کر فن کردیا جائے ، اگر میہ دونوں کام مشکل ہوں تو ان اوراق کو کسی دریا، سمندر یا کنویں میں بھی ڈالا جاسکتا ہے۔

في الدر المختار الكتب التي لا ينتفع بها يمحى عنها اسم الله وملائكته ورسله ويحرق الباقي، ولا بأس بأن تلقى في ماء جار كما هي أو تدفن وهو أحسن كما في الانبياء، وفي الشامية تحته: المصحف اذا صار خلقًا، تعذر القراءة منه لا يحرق بالنار، اليه أشار محمد وبه نأخذ، ولا يكره دفنه، وينبغي أن يلف بخرقة طاهرة ويلحد له، لأنه لو شق و دفن يحتاج الى اهالة التراب عليه. (شامي حظر و اباحت اواخر فصل البيع).

اوربعض علماء نے حضرت عثمان کے عمل سے استدلال کرکے قرآنِ کریم کے بوسیدہ اوراق کو نذرِ آتش کرنے کی بھی اجازت دی ہے، لیکن دُوسرے علماء نے بیہ توجید کی ہے کہ انہوں نے جن مصاحف کو نذرِ آتش کیا تھا وہ تمام تر قرآنِ کریم نہ تھے، بلکہ ان میں تفسیری اضافے وغیرہ بھی درج

(۱) الدر المختار مع رد المحتار ج: ۲ ص: ۳۲۲ (طبع ايج ايم سعيد) وفي بريقة محمودية ج: ۳ ص: ۱۹۸ الكتب التي يستغنى عنها وفيها اسم الله تعالى تلقى في الماء الكثير الجارى أو تدفن في أرض طيبة ولا تحرق بالنار وفي التاتار خانية المصحف الذي خلق وتعذر الانتفاع به لا يخرق بل يلف بخرقة طاهرة ويحفر حفيرة يلحد بلاشق أو يجعل سقفًا ويدفن أو يوضع بمكان طاهر لا يصل اليه الغبار والأقذار، وفي السراجية يدفن أو يحرق اهم ملخصًا، وكذا عن منية المفتى وعن المحتبى، الدفن أفضل من الإلقاء في الجارى كالانبياء وكذا جميع الكتب وفي التاتار خانية الأفضل أن يغسلها ويأخذ القراطيس .... وأقول الراجح هو الدفن أو الغسل لا الإحراق .... وكذا في الهندية. يروكيك امداد المفتين ص: ٢٣٨، و امداد المختب و امداد الحكام ج: ١ ص: ١٥ ا ، ١ ا ا ا امداد المفتين ص: ٢٣٨، و امداد الاحكام ج: ١ ص: ١ ص: ١ ا ا ا ا ا ا ا المداد المفتين ص: ٢٣٨، و امداد

تھے، اگر وہ خالص قرآن ہوتے تو آپؓ انہیں نذرِ آتش نہ فرماتے ، چنانچہ مُلاَّ علی قاریؒ لکھتے ہیں:-

قال ابن حجر: وفعل عثمان يرجّح الإحراق وحرقه بقصد صيانته بالكلية لا امتهان فيه بوجه .... والقياس على فعل عثمان لا يجوز، لأن صنيعه كان بما ثبت أنه ليس من القرآن أو مما اختلط به اختلاطا لا يقبل الأنفكاك، وانما اختار الإحراق لأنه يزيل الشك في كونه ترك بعض القرآن، اذ لو كان قرانا لم يجوز مسلم أن يحرقه ويدل عليه أنه لم يؤمر بحفظ رماده من الوقوع في النجاسة. (مرقاة المفاتيح ج: ۵ ص: ۲۹)-

خلاصہ بیر کہ احتیاط کا تقاضا یہی ہے کہ ایسے اوراق کو جلانے کے بجائے دفن کیا جائے ، لیکن چونکہ بعض علماء نے جلانے کی بھی اجازت دی ہے اور اس کا مأخذ بھی ہے، اس لئے اگر کوئی نذر آتش کرے تو اسے حرام کہنا بھی مشکل ہے۔

واللہ سبحانہ اعلم مشکل ہے۔

واردارے تو اسے حرام کہنا بھی مشکل ہے۔

## تلاوت سننے میں قاری کی خوش الحانی کی طرف متوجہ ہونا اور ایک ہی سانس میں کئی آیات پڑھنے کو وجۂ فضیلت سمجھنا

سوال: - آج کل کراچی میں محافل قراءت ہورہی ہیں، جن میں بیرونِ ملک سے قاری صاحبان آتے ہیں اور کلامِ پاک سناتے ہیں، اس پر زیداس طرح تجرہ کرتا ہے: '' یہ جو آج کل کراچی میں قراءت کی مخلیس منعقد ہورہی ہیں ان کی شکل بالکل مضاعروں کی طرح ہوتی ہے، جس طرح ایک شاعراپنا کلام سناکر داویجسین حاصل کرتا ہے، پھر دُوسرا آتا ہے، اس طرح یہ سلسلہ چلتا ہے، جس شاعر کلام پر زیادہ داد ملتی ہے وہ خوثی سے پھول نہیں ساتا، اور جس کلام پر واہ واہ نہیں ہوتی وہ منہ لٹکا کے کلام پر زیادہ داد ملتی ہوتی وہ منہ لٹکا کے جواللہ کا کلام ہے وہ اس حد تک نعوذ باللہ اُتا اُر دیا جواللہ کا کلام ہے وہ اس حد تک نعوذ باللہ اُتا ردیا جاتا ہے اور بہت وِلگیر ہوتا ہے۔ کیا قرآنِ پاک جواللہ کا کلام ہے وہ اس حد تک نعوذ باللہ اُتار دیا جائے کہ لوگ اپنے آپ کر گلے بازیاں کریں اور وہ قاری جس کی آواز اچھی ہواس پرلوگ جھومنے لگیں، اور جو سادہ پڑھے اس پرلوگ منہ بسورتے رہیں اور اس پر توجہ نہ دیں، کیا یہ قرآن کی بے حرمتی نہیں ہے؟ اگر ایسا شوق ہے تو جعہ کے دن مساجد میں کسی قاری کو موقع دیا جائے اور لوگ سنیں، اس طرح قرآن کا احترام اور قاری کا احترام باقی رہے گا، مگر اس قسم کے مقابلوں میں لوگ مسلمان ہونے کی حیثیت سے براہ راست قرآن کو تو پھے نہیں کہتے مگر ان کے تا ترات سے میں لوگ مسلمان ہونے کی حیثیت سے براہ راست قرآن کو تو پھے نہیں کہتے مگر ان کے تا ترات سے میں کو گاری کی عظمت کوشیس پہنچتی ہے، جو ایک مسلمان کے حیاس قلب کے لئے تکلیف دہ ہے۔'

<sup>(</sup>١) (طبع مكتبه امداديه، ملتان).

اس قسم کے تبصرے پرمجلس میں بہت سے لوگ بگڑ گئے اور کہنے گئے کہ اس رائے کی کوئی حقیقت نہیں ہے اور بیسب جہالت ہے، اس سے محفلِ قراءت کی مخالفت ہوتی ہے وغیرہ، شرعی حکم کیا ہے؟
جواب: - قرآنِ کریم کی تلاوت اور اس کا سننا کارِ ثواب ہے، البتہ اس میں صرف قاری کی خوش الحانی پر نگاہ رکھنا وُرست نہیں، اور نہ ایک سانس میں کئی آبیتیں پڑھنے کو وجۂ افضلیت قرار دینا وُرست ہے، اصل نظر قرآن کے مضامین پر ہونی چاہئے، اور جو نہ سمجھ سکیں وہ اس بات کی طرف نظر کریں کہ قرآنِ کریم کا صحیح تلفظ کس طرح ہوتا ہے۔

واللہ اعلم وی اس بات کی طرف نظر ایس کی اور جو نہ مجھ سکیں وہ اس بات کی طرف نظر کریں کہ قرآنِ کریم کا صحیح تلفظ کس طرح ہوتا ہے۔

احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۱۳۸۷/۱۲/۱۸

بلاشبہ داد لینے اور تعریف کرانے کے لئے تلاوت کرنا سخت منع ہے، اس نیت سے تلاوت کرنے والوں اور داد دینے والوں کے بارے میں رسولِ اکرم صلی اللّٰہ علیہ وسلم نے فر مایا ہے کہ ان کے قلوب فتنے میں پڑے ہوں گے۔

فقال عليه الصابوة والسلام: سيجئ أقوام يقيمونه كما يقام القدح يتعجلونه ولا يتأجلونه. وفي رواية: وسيجئ بعدى قوم يرجّعون بالقرآن ترجيع الغناء والنوح لا يجاوز حناجرهم مفتونة قلوبهم وقلوب الذين يعجبهم شأنهم. (رواه البيهقي في شعب الإيمان) مشكوة ص: ١٩١- (طبع قد يُن كَب فانه)-

اور قرآن شریف کو کانوں کی نمائش کا ذریعہ بنانا ہی جے اولی ہے، نیتوں کو اللہ خوب جانتا ہے،سب اپنی اپنی نیت کا جائز ہ لیں۔

محمدعاشق الهی بلندشهری عفی عنه ۱۲۸۷ ر۲ ار ۱۳۸۷ه

قرآنِ کریم کوبغیر وضوحیھونے کا حکم

سوال: - کسی عدالت میں مخالف پارٹی اور ان کے ہمراہ آئے ہوئے آ دمی رُوبرو آفیسر قرآن شریف پر ہاتھ رکھ کر باری باری بیان دیں، یہ ہمارے دینِ اسلام میں جائز ہے یا ناجائز، جبکہ ان کا وضو نہ ہو؟ کیا قرآن شریف پر بیان دینا اور بغیر وضوقر آن شریف کو ہاتھ لگانا جائز ہے؟

(۱) وفي المرقاة شرح المشكوة ج: ۵ ص: ۱۳ ، ۱۳ اقرؤا القران بلحون العرب وأصواتها .... بلا تكلف النغمات من المدات والسكنات في الحركات والسكنات بحكم الطبيعة الساذجة عن التكلفات (واياكم ولحون أهل العشق) أي أصحاب الفسق (ولحون أهل الكتابين) أي أرباب الكفر من اليهود والنصاري فان من تشبه بقوم فهو منهم. قال الطبيي: اللحون جمع لحن وهو التطريب وترجيع الصوت، قال صاحب جامع الأصول: ويشبه أن يكون ما يفعله القراء في زماننا بين يدى الوعاظ من اللحون العجمية في القرآن ما نهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم (وسيجئ بعدى قوم يرجّعون بالقرآن ترجيع الغناء والنوح) .... والمراد ترديدًا مخرجًا لها عن موضوعها اذ لم يتات تلحينهم على أصول النغمات .... (لا يجاوز حناجرهم) .... كناية عن عدم القبول .... الخ.

جواب: - قرآن شریف کو بغیر وضو کے جھونا بالکل ناجائز ہے، اور حلف اُٹھا کر بیان دینے کے بارے میں جو باتین پوچھی گئی ہیں، جب تک معاملے کی پوری تفصیل معلوم نہ ہواس کا حکم نہیں بتایا جاسکتا ہے۔

۱۳۹۷/۲/۲۲ه (فتوی نمبر ۲۸/۲۷ الف)

ا: - روز ہے سے متعلق قرآنی آیت ِ مبارکہ ۲: - ماہِ رمضان میں پیش آنے والے اہم واقعات ۳: - حضور ﷺ کا حضرت جبریل التکلیے لا کے ساتھ قرآن کا وَورکرنا سوال ا: - اے ایمان والو! تم پرروزہ فرض کیا گیا، جس طرح پہلی اُمتوں پر فرض کیا گیا۔ اس کے متعلق قرآن کی کون می آیت ہے؟

۶:- ماہِ رمضان البارک میں بہت سے واقعات ظہور پذیر ہوئے ہیں، ان میں سے چند واقعات تحریر فرمائیں۔

۳۰: - رمضان شریف میں حضرت جبر میلی علیہ السلام کی تشریف آ وری حضورِ اکرم صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں روزانہ ہوا کرتی تھی ،اس کا کیا مقصد تھا؟

۲:- غزوهٔ بدر، فتح مکه، نزولِ قرآنِ کریم کی ابتداء، بیراہم واقعات رمضان میں ہوئے، دُوسرے بہت سے واقعات کے لئے تاریخ کی کتابیں دیکھیں۔

۳:-آپ صلی الله علیه وسلم کے ساتھ قرآنِ کریم کا دَورکرتے تھے۔ ۱۸رور ۱۳۹۷ھ (فتوی نمبر ۲۸/۹۷۳)

(١) "لا يَمَشُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ" (سورة الواقعة: ٩) عن ابن عمرٌ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قبال: لا يمس القرآن الاطاهر. اعلاء السنن ج: ١ ص: ٢٦٨ (طبع ادارة القرآن). ثير ويَحِيَّ: فَأُولُ رَشِيدِي ص: ٢٢١، وتقير معارف القرآن ج: ٨ ص: ٢٨٠\_

<sup>(</sup>۱) وفي صحيح البخارى ج: ۲ ص: ۲۳ (طبع قديمي كتب خانه) باب كان جبريل يعرض القرآن على النبى صلى الله عليه وسلم، وقال مسروق عن عائشة عن فاطمة: أسرّ الى النبى صلى الله عليه وسلم أن جبريل يعارضنى بالقران كل سنة وانه عارضنى العام مرتين، ولا أراه الاحضر أجلى. حدثنا يحيلى بن قزعة قال: حدثنا ابراهيم بن سعد عن الزهرى عن عبيدالله بن عبدالله عن ابن عباس قال: كان النبى صلى الله عليه وسلم أجود الناس بالخير، وأجود ما يكون في شهر رمضان، لأن جبريل كان يلقاه في كل ليلة في شهر رمضان حتى ينسلخ يعرض عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم القرآن، فاذا لقيه جبريل كان أجود بالخير من الريح المرسلة. (محمد بيرات أواز)

## قرآن نہ پڑھے ہوئے شخص کے لئے الفاظ پر صرف اُنگلی پھیرنے کا حکم

سوال: - ہمارے صوبہ پنجاب کے علاقہ بھاولپور میں ایک مولوی واعظ صاحب نے اپنی تقریر کے دوران فرمایا کہ: جولوگ عدیم الفرصت ہیں جیسے کسان یا عوام الناس دہقان، تاجر یا سوداگر یا مزدور پیشہ لوگ ہوتے ہیں، وہ علی اصبح باوضو ہوکر قرآن مجید کھول کر ایک یا دو پارے اوّل سے آخر تک انگلیاں پھیرتے چلے جائیں، اس طرح قرآن مجید ختم کریں، اس کا ثواب جتنا قاری عالم کو ہوگا اس سے دُگنااس اُمّی جابل کو ثواب ہوگا، حدیث شریف کی تمام کتابول میں بیصدیث درج ہے جس حدیث میں دیکھو بیحدیث درج ہے جس حدیث میں ویکھو بیحدیث مردول نے قرآن مجید پڑھنا ترک کردیا ہے، اور اتنی محنت شاقہ کون اُٹھائے؟ پہلے اکثر عورتوں اور مردول نے قرآن مجید پڑھنا ترک کردیا ہے، اور اتنی محنت شاقہ کون اُٹھائے؟ پہلے لاکھوں میں سے ایک آ دھ، سالہا سال کے بعد فضیلت تلاوت اور ختم قرآن کا ثواب حاصل کرسکتا تھا، اب تو ماشاء اللہ مولوی واعظ نے اللہ کی رحمت کوفیض عام کردیا ہے، کوئی اُجڈ، اُن پڑھ ہے وہ اُنگلیاں کے کوئر قاری عالم سے دُگنا ثواب حاصل کر ہاہے، ایسا حدیث کی کتاب میں ہے یا نہیں؟

جواب: - ان واعظ صاحب نے یہ بات غلط انداز سے بیان کی ہے، جولوگ قرآنِ کریم کی تلاوت کر سکتے ہیں ان کے لئے قرآنِ کریم کے حروف پر اُنگلی پھیر لینا کافی نہیں اور نہ ایسی کوئی حدیث ہمارے علم میں ہے، البتہ جو اُن پڑھ قرآنِ کریم نہیں پڑھ سکتے ان پر لازم ہے کہ قرآنِ کریم ناظرہ کی تعلیم حاصل کریں۔ ہاں! جب تک پڑھنا نہ آئے اس وقت تک اگر وہ قرآنِ کریم کھول کر بیٹھ جایا کریں اور حروف پر اُنگلی پھیر لیا کریں تو اِن شاء اللہ تلاوت کے تواب سے محروم نہ رہیں گے، اس کا نہ یہ مطلب ہے کہ جولوگ قرآنِ کریم کی تلاوت کر سکتے ہیں وہ بھی یہی کام شروع کردیں، اور نہ بیہ کہنا کہ دست ہے کہ اس کما تواب تلاوت سے بھی دُگنا ہے۔

واللہ سبحانہ اعلم واللہ سبحانہ اعلم

۱۳۹۷/۲۳۱۵ (فتوی نمبر ۲۸/۲۳۸ ب)

> دینیات کی کتابوں کو بغیر وضو چھونے کا حکم قرآنی آیات کی کثرت والی کتاب کو بغیر وضو چھونا جائز نہیں سوال ۱: - آج کل مدارس میں دینیات و دیگر کتب کو بغیر وضو چھونا جائز ہے یانہیں؟

۲: - ان کت کی موجودگی میں اُستاذ کرسی پر بیٹھ سکتا ہے جبکہ کتب لڑکوں کے پاس نیچے ہوتی ہیں؟ جواب ا: - اگر کتاب میں لکھے ہوئے الفاظ کی اکثریت قرآنی آیات پر مشتمل ہوتو اسے بغیر وضو کے حچونانہیں جاہے ، اور اگر قر آنی آیات کم ہیں اور دُوسری عبارتیں زیادہ تو بغیر وضوحچوا جاسکتا ہے۔ ٢: - جن كتابول ميں الله رسول كا نام يا قرآنى آيات تحرير ہوں ان سے بلند ہوكر كھڑا ہونا يا بیٹھنا ان کے ادب کے خلاف ہے، اس کئے نشست میں اس کا اہتمام کرنا جاہئے کہ بیر ہے ادبی نہ ہو، تا ہم ضرورت کے موقع پر گنجائش ہے۔ والثداعكم احقر محمر تقى عثانى عفى عنه الجواب سيجيح بنده محدشفيع 01191/17/14

(فتوى نمبر ۲۲/۵۶۲ الف)

قرآنِ كريم حفظ كرنے كے بعد بھول جانے والے كا كيا حكم ہے؟

سوال: - احقر نے قرآن حفظ کیا تھا،مگرٹی بی کی وجہ ہے اس کا ورد جاری نہیں رہ سکا،اب صحت کی صورت نظرنہیں آتی ، ایسی صورت میں اگر موت آئے تو کیا قیامت کے دن اندھا اُٹھایا جاؤں گا؟

جواب: - اس سليلے ميں جوحديث وارد ہوئي ہے اس كے الفاظ ميں كه: "ما من اموى يقوأ القرآن ثم ينساه إلا لقى الله يوم القيامة أجزم" في جيني جيخص بهي قرآن يرش هي بحرات بهلاد يو وہ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ سے جزام کی حالت میں ملے گا۔ مُلُّا علی قاریؓ "ثم ینسه" کی تشریح کرتے بوئ فرمات بين: "ان بالنظر عندنا وبالغيب عند الشافعي أو المعنى ثم يترك قراءته نسي أو م نسبی. " (مرقاۃ المفاتیج ج:۲ ص: ۱۵ کتاب فضائل القرآن) (۲) اس سے معلوم ہوتا ہے کہ امام ابوحنیفیّہ کے نز دیک بیہ وعید اس شخص پر ہے جو ناظرہ پڑھنے کی اہلیت بھی اپنی لا پرواہی ہے ختم کردے، لہذا آپ بیعزم رکھیں کہ صحت ہونے پر قرآن کومکمل طور پر باد رکھوں گا اور اس کا ورد جاری رکھنے میں جو کوتاہی ہوئی ہو، اس پر اللہ تعالیٰ ہے تو یہ اِستغفار کرتے رہیں، اُمید ہے کہ ان شاء اللہ اس وعید ہے واللداعكم الله تعالیٰ بچالے گا۔

احقر محدثقي عثماني عفي عنه 0/1/197/10

الجواب صحيح بنده محرشفيع عفااللدعنه

<sup>(</sup>١) وفي الشامية ج: ١ ص: ١٤٤ إن كان التفسير أكثر لا يكره، وان كان القرآن أكثر يكره.

<sup>(</sup>٢) مشكُّوة المصابيح ج: ١ ص: ١٩١ (طبع قديمي كتب خانه).

<sup>(</sup>٣) مرقاة المفاتيح ج: ۵ ص: ٩ (طبع مكتبه امداديه ملتان).

#### ببیثاب سے سورہ فاتحہ لکھنا سخت حرام ہے

سوال: - مکرم مفتی محرتفی عثانی صاحب السلام علیم ورحمة الله و برکاته

بعض حضرات جا بجا ایسے پمفلٹ تقسیم کر رہے ہیں جن میں بیہ مذکور ہے کہ آپ نے علاج کی
غرض سے پیشاب سے سورہ فاتحہ لکھنے کے جائز ہونے کا فتویٰ دیا ہے، اور آپ اسے جائز سمجھتے ہیں۔
براہ کرم اس بارے میں وضاحت فرمائیں کہ کیا آپ نے ایسا کوئی فتویٰ دیا ہے؟

ابراتيم

٩ررجب ١٣٢٥ ١

جواب: - میں نے ایسا کوئی فتو کی نہیں دیا، پیشاب یا کہی پھی نجاست سے قرآنِ کریم کی کوئی آیت لکھنا بالکل حرام ہے، اور میں معاذ اللہ اسے جائز قرار دینے کا تصوّر بھی نہیں کرسکتا۔ جن لوگوں نے میری طرف بید فتو کی منسوب کیا ہے ان کی تردید کرچکا ہوں، جو ''روزنامہ اسلام'' کی 11راگست ۲۰۰۴ء کی اشاعت میں شائع ہو چکی ہے، میری جس کتاب کا حوالہ میری طرف منسوب کرکے دیا جارہا ہے، اس کی حقیقت بھی میں نے اپنی تردید میں واضح کردی ہے، اس کے باوجود جولوگ اس فتوے کومیری طرف منسوب کررہے ہیں، انہیں اللہ تعالی ہے، اور کسی پر بہتان لگانے سے ڈرنا چاہئے۔ فتوے کومیری طرف منسوب کررہے ہیں، انہیں اللہ تعالی ہے، اور کسی پر بہتان لگانے سے ڈرنا چاہئے۔ واللہ سجانہ اعلم واللہ بھی نہیں اللہ تعالی ہے، اور کسی پر بہتان لگانے سے ڈرنا چاہئے۔ واللہ سجانہ اعلم واللہ ہی انہیں اللہ تعالی ہے۔ اور کسی پر بہتان لگانے سے ڈرنا چاہئے۔ واللہ سجانہ اعلم واللہ ہی انہیں اللہ تعالی ہے۔ اور کسی پر بہتان لگانے سے ڈرنا چاہئے۔ واللہ سجانہ اعلم واللہ ہی انہیں اللہ تعالی ہے۔ اور کسی پر بہتان لگانے سے ڈرنا چاہئے۔ واللہ سجانہ اعلی واللہ سجانہ اعلی واللہ ہی انہیں اور کسی پر بہتان لگانے سے ڈرنا چاہئے۔ واللہ سجانہ اعلی واللہ ہی انہیں اور کسی بی انہیں انہ



# ر التفسير و ما يتعلق بالقران التفسير و ما يتعلق بالقران التفسير و ما يتعلق ماكل كابيان التفسير على التفسير ال

MWW. ahlehad.org

# "أُوْتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتْبِ" الآية كَانُوتُو المَصِيبًا مِّنَ الْكِتْبِ "الآية كَانُحْقِيق كَي

سوال: - سورهُ آل عمران کی آیت:۲۳ میں ہے: ''اَلَمُ تَسرَ اِلَسی الَّذِیُنَ أُوْتُوُا نَصِیْبًا مِّنَ الْکِتٰبِ یُدُعَوُنَ اِلٰی کِتٰبِ اللهِ''۔

حضرت سے بیانِ مفصل کی درخواست ہے، اس ناچیز نے ''دنسہیل'' میں یوں لکھ دیا: ''کتابِ الٰہی تو ایک ہے، (الکتاب پر الف لام جنس ہے)، اس کا ایک حصہ تو رات کی شکل میں یہود کو، دُوسرا حصہ انجیل کی شکل میں نصاریٰ کو، اور مکمل کتاب قرآن کی شکل میں مسلمانوں کو عطا کی گئی ہے۔'' کیا یہ تعبیر صحیح انجیل کی شکل میں نصاریٰ کو، اور مکمل کتاب قرآن کی شکل میں مسلمانوں کو عطا کی گئی ہے۔'' کیا یہ تعبیر صحیح ہے؟

جواب: - مکرمی جناب مولانا محمد اسلم شیخو پوری صاحب السلام علیم ورحمة الله وبرکاته آپ کا گرامی نامه ملا، اس آیت کریمه کی معروف تفییریں دو ہیں۔ ایک بیر که "نصیبا من الکتاب" میں "من" بیانیه ہے، جس کا حاصل بیر ہے که "أو تو انصیبا" کے معنی بیر ہیں کہ ان کو نعمتوں کا ایک بڑا حصہ دیا گیا، پھر "کتاب" اس حصے کا بیان ہے، جس سے مراد تو را قراق ہے۔

دُوسری تفسیریہ ہے کہ "من" تبعیضیہ ہے، اور "السکتاب" سے مراد "توراق"، ہی ہے، لیکن "ایتاء" سے مراد اس کی فنہم عطا کرنا ہے، اور چونکہ کتاب الہی کی مکمل فنہم کسی انسان کے لئے ممکن نہیں، "ایتاء" سے مراداس کی فنہم عطا کرنا ہے، اور چونکہ کتاب الہی کی مکمل فنہم کسی انسان کے لئے ممکن نہیں، اس لئے اس کو "نصیبا من الکتاب" سے تعبیر کیا گیا، یعنی فنہم کا ایک حصہ عطا کیا گیا ہے، البتہ "من" تبعیضیہ لینے کی صورت میں "الد کتاب" سے مراد بعض حضرات نے لوح محفوظ بھی لی ہے، اور بعض

(۱، ۲) وفي تفسير رُوح المعاني ج: ۳ ص: ۱۰ (طبع مكتبه رشيديه لاهور) ومن إما للتبعيض وإما للبيان على معنى (نصيبًا) هو الكتاب أو نصيبًا منه لأن الوصول الى كنه كلامه تعالى متعذر فان جعل بيانا كان المراد انزال الكتاب عليهم وان جعل تبعيضًا كان المراد هدايتهم فهم ما فيه وعلى التقديرين اللهم في (الكتب) للعهد والمراد به التوراة وهو الممروى عن كثير من السلف، والتنوين للتكثير وجوز أن يكون اللهم في (الكتب) للعهد والمراد به اللوح، وأن يكون للجنس ... الخ. وراجع أيضًا التفسير المظهري ج: ۲ ص: ۲۵ (طبع بلوچستان بك دُپو). (محمد بيري تواز)

حضرات نے جنسِ کتاب، اگر جنسِ کتاب مراد لی جائے تو اگر چہ اس میں تمام وُنیا کی کتابیں شامل ہوں گی، لیکن سیاق اللہ تعالیٰ کی کتابوں کا ہے۔ اس لئے آپ نے جو تعبیر اختیار کی کہ کتاب اللی تو ایک ہی ہے، اس کا ایک حصہ تو راق کی شکل میں بنی اسرائیل کو عطا کیا گیا، یہ تعبیر بھی وُرست ہو علی ہے۔ البتہ یہ کہنا کہ چونکہ انہوں نے کتاب میں تحریفات کر لی تھیں، اس لئے کتاب کے بجائے "نصیبا من البتہ یہ کہنا کہ چونکہ انہوں نے کتاب میں تحریفات کر لی تھیں، اس لئے کتاب کے بجائے "نصیبا من البتہ یہ کہا گیا، علاوہ اس کے کہ کہیں منقول نہیں دیکھا، فی نفسہ بھی وُرست معلوم نہیں ہوتا، کیونکہ "ایت ان کہا گیا، علاوہ اس کے کہ کہیں منقول نہیں دیکھا، فی نفسہ بھی وُرست معلوم نہیں ہوتا، کیونکہ «ایت ان کا اپنا عمل ہے، اور آیت کر بہہ کے پہلے جھے میں بیان اللہ تعالیٰ کے انعام کا ہے، ان کے اپنے فعل کا نہیں ۔ ان کا اپنا فعل بعد میں "شہ یہ یہ ولی" سے ندکور ہے۔ واللہ سجانہ اعلم

حضرت مولانا محد تقی عثمانی مظلهم بقلم:عبدالله میمن ۱۳۲۲٬۶۲۲ فقری نمبر ۳۹۲/۳۵)

عالم دین کا تفسیرسنانا سوال: - عالم محقق کا تفسیرسنانا اورسنتا ورست ہے یانہیں؟ جواب: - بلاشبہ جائز ہے۔ الجواب صحیح الجواب صحیح محمد عاشق الہی عفی عنہ محمد عاشق الہی عفی عنہ (فتو کی نمبر ۱۳۸۸ ۱۹/۲۳۱ الف)

## قیامت کے وقت کی تعیین سے متعلق قرآنی آیت پر ایک سوال کا جواب

سوال: - الله تعالی ارشاد فرماتے ہیں کہ: ''یہ لوگ (منکر) آپ سے قیامت کے متعلق سوال کرتے ہیں، آپ کہہ دیجے اس کی خبرتو بس الله ہی کے پاس ہے۔'' اس کا مطلب یہ ہوا کہ حضور گو قیامت کے متعلق کچھ نہیں بتایا گیا۔ لہذا سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ فرب قیامت کی علامات حضور سے مروی ہیں، اور علمائے دین نے بھی قیامت کے متعلق بہت سی کتابیں تحریر فرمائی ہیں، جبکہ آیت سے ظاہر ہوتا ہے کہ رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم کو اس سلسلے میں علم نہیں تھا، تو قیامت کی علامات کیے تریر کے

فرمادی گئیں؟

جواب: - ندکورہ آیت کا مطلب سے ہے کہ قیامت کا صحیح صحیح وقت کہ وہ کب اور کس دن آئے گی، سوائے اللہ تعالیٰ کے کوئی نہیں جانتا، البتہ قرب قیامت کی علامتیں خود قرآنِ کریم نے بتلائی ہیں اور وحی اللہی کے ذریعہ باخبر ہوکر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی بتلائی ہیں، چنانچے صحیحین کی مشہور حدیث میں مروی ہے کہ حضرت جرئیل علیہ السلام نے ایک مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس انسان کی شکل میں آکر کچھ سوالات کئے، ان میں سے ایک سوال بیتھا کہ آپ مجھے قیامت کے بارے میں بتائے (کہ وہ کب آئے گی)، اس کے جواب میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ: اس بارے میں، میں خود سوال کرنے والے سے زیادہ نہیں جانتا، پھر حضرت جبرئیل علیہ السلام نے پوچھا کہ: اس کے جواب میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ: اس کہ: اچھا! مجھے قیامت کی پچھے علامتیں بتا ہے، تو اس پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کئی علامتیں بتادیں۔ واللہ سجانہ اعلم واللہ علیہ وسلم نے کئی علامتیں بتادیں۔

۱۰/۱۰۱۱ه ۱۳۹۷ه (فتوی نمبر ۲۸/۱۰۳۳ ج)

#### پیتھال کے انگریزی ترجے کا حکم

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے دین مندرجہ ذیل انگریزی ترجمہ قرآنِ کریم کے مطالعے کے مطالعے کے مطالعے کے متابعت کے مت

#### Muhammad Marmaduke Pickthall

ان کے انگریزی ترجے کے متعلق شرعاً کیا تھم ہے؟

جواب: - پکتھال کے انگریزی ترجے میں متعدّد مقامات پرغلطیاں بھی ہیں، لیکن بحثیت مجموعی اسے استعال کیا جاسکتا ہے، البتۃ اب تک کے شائع شدہ انگریزی تراجم میں لعل محمد چاولہ کا ترجمہ نسبتاً سب سے بہتر ہے جو اسلامک پبلی کیشنز لا ہور نے شائع کیا ہے۔ نیز سب سے بہتر ترجمہ وہ ہے جو معارف القرآن انگریزی کے ساتھ شائع ہور ہا ہے، مگر ابھی وہ زیرِ تکمیل ہے۔

واللہ اعلم معارف القرآن انگریزی کے ساتھ شائع ہور ہا ہے، مگر ابھی وہ زیرِ تکمیل ہے۔

واللہ اعلم معارف القرآن انگریزی کے ساتھ شائع ہور ہا ہے، مگر ابھی وہ زیرِ تکمیل ہے۔

واللہ اعلم کے ساتھ شائع ہور ہا ہے، مگر ابھی وہ زیرِ تکمیل ہے۔

واللہ اعلم کے ساتھ شائع ہور ہا ہے، مگر ابھی وہ زیرِ تکمیل ہے۔

واللہ اعلم کے ساتھ شائع ہور ہا ہے، مگر ابھی وہ زیرِ تکمیل ہے۔

ور نوزی نمبر کے ساتھ شائع ہور ہا ہے، مگر ابھی وہ زیرِ تکمیل ہے۔

 <sup>(</sup>۱) صحيح البخارى، كتاب الايمان، باب سؤال جبريل النبي صلى الله عليه وسلم عن الايمان والاسلام والاحسان
 وعلم الساعة .... الخ ج: ۱ ص: ۱۲ (طبع قديمي كتب خانه كراچي).

# تفسير معارف القرآن مين "إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُو دًا" الآية

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے دین ومفتیانِ کرام مسکد ذیل کے بارے میں کہ اس وقت معارف القرآن جلد نمبری پیش نظر ہے، سورہ یونس رُکوع نمبرے کی پہلی آیت میں: ' إِلَّا کُٹُ عُلَیْکُمُ معارف القرآن جلد نمبری پیش نظر ہے، سورہ یونس رُکوع نمبرے کی پہلی آیت میں: ' إِلَّا کُٹُ عُلَیْکُمُ شُکُودُدُا'' کا ترجمہ'' کہ ہم نہیں حاضر ہوئے تمہارے پاس' سمجھ میں نہیں آرہا، ناقص فہم میں بہی آتا ہے کہ اگر لفظ''نہیں'' نہ ہوتو ترجمہ صاف اور بے غبار ہوجائے گا، جیسا کہ حضرت تھانویؓ نے بیان القرآن میں مثبت ترجمہ کیا ہے: ''ہم کوسب کی خبررہتی ہے۔''

چونکہ معارف القرآن کا ترجمہ حضرت شیخ الہندگا ہے تو احقر نے تفسیرِ عثانی مطبوعہ سعودی عرب کو دیکھا تو اس میں بھی وہی معارف القرآن والا ترجمہ درج ہے۔

از راہ کرم وضاحت فرمادیں تو عنایت بے نہایت ہوگی۔

جواب: - "وَمَا تَكُونُ فِى شَأْنِ وَّمَا تَتُلُوا مِنْهُ مِنْ قُرُانٍ وَّلَا تَعُمَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمُ شُهُوُدًا" الآية -

ترجمہ حضرت شیخ الہندُّ: اور نہیں ہوتا تو کسی حال میں اور نہ پڑھتا ہے اس میں سے کچھ قر آن اور نہیں کرتے ہوتم لوگ کچھ کام کہ ہم نہیں ہوتے حاضرتمہارے پاس۔

ترجمہ حضرت تھانو گُ: اور آپ خواہ کسی حال میں ہوں اور آپ کہیں ہے قر آن پڑھتے ہوں اور تم جو کام بھی کرتے ہو، ہم کوسب کی خبر رہتی ہے۔

حضرت شیخ الهند کے ترجے میں گوموجودہ محاورے کے اعتبار سے پچھاغلاق ہے، کیکن ترجمہ بہرحال سیح ہے، اس لئے کہ عربی میں استغراق پر دلالت کرنے کا ایک اُسلوب بی بھی ہے کہ پہلے نفئ عام لائی جائے (جوعموماً نکرہ تحت النفی کی صورت میں ہوتی ہے)، پھر استثناء لایا جائے، جیسے یہ بتانا ہو کہ 'نہر نبی معصوم ہے' یوں کہیں گے: ''ما من نہی الا و ھو معصوم" ایسی تعبیرات کا اُردو میں ترجمہ عموماً دوطرح ہوسکتا ہے، ایک یہ کہ استغراق والا مثبت جملہ ذکر کردیا جائے جیسے ندکورہ مثال کا ترجمہ یوں کیا جائے: ''جو نبی بھی ہوتا ہے وہ معصوم ہوتا ہے''۔ دُوسرایہ کہ استثناء سے پہلے والے جملے کا ترجمہ نفی سے کرکے استثناء کے بعد والے جملے کو بصورت نفی اس کی صفت بنادیا جائے، جیسے: ''کوئی نبی ایسا نفی سے کرکے استثناء کے بعد والے جملے کو بصورت نفی اس کی صفت بنادیا جائے، جیسے: ''کوئی نبی ایسا نہیں جو معصوم نہ ہو'۔ حضرت شانوی کا ترجمہ پہلے طریقے کے مطابق ہے، اور حضرت شیخ الهند کا تہیں جو معصوم نہ ہو'۔ حضرت شانوی کا ترجمہ پہلے طریقے کے مطابق ہے، اور حضرت شیخ الهند کا

<sup>(</sup>۱) ترجمه شیخ الهندٌ تغییرعثانی (طبع دارالاشاعت) ج:ا ص:۱۰- (۲) بیان القرآن ج:۵ ص:۲۰ (طبع ایج ایم سعید تمپنی)۔

دُوسرے طریقے کے۔اس میں اغلاق کی وجہ حرف نفی نہیں ہے بلکہ وجہ بیہ ہے کہ اس ترجے میں موصوفِ اور صفت کو لفظ'' کہ'' کے ساتھ مربوط کیا گیا ہے، جبکہ آج کل عموماً بیر بط'' جو''،'' جس'' وغیرہ کے ذریعہ سے کیا جاتا ہے۔"وَمَا تَعُمَلُونَ مِنُ عَمَلٍ إِلَّا کُنَّا عَلَیْکُمُ شُھُودُدًا" کے ترجے میں لفظ'' کہ'' کی جگہ ''جس پر'' وغیرہ لفظ رکھ کردیکھئے،انشاءاللہ بات واضح ہوجائے گی۔

باقی اگر ''ہم نہیں حاضر ہوتے'' سے حرفِ نفی حذف کردیا جائے تو احقر کے ناقص فہم کے مطابق ترجمہ غلط ہوجائے گا، بیالیہ ہی ہوگا جیسے اُوپر ذکر کردہ مثال کا ترجمہ یوں کیا جائے:''کوئی نبی ایسانہیں جومعصوم ہو' اسی طرح یہاں حرفِ نفی حذف کرنے سے ترجمے کا حاصل یہ نکلے گا کہتم کوئی عمل ایسانہیں کرتے جس پرہم حاضر ہوتے ہوں۔

واللہ اعلم بالصواب

محد زاہد فیصل آبادی

حال وارد دارالعلوم كراچي ١٨

یہ جواب احقر کی ہدایت پر لکھا گیا ہے، اور احقر کی نظر میں وُرست ہے۔ واللہ اعلم احقر محمر تقی عثمانی عفی عنہ

۱۳۱۲/۱۳۱۳ ه (فتوی نمبر (۱۳۲/

### مُعوّذ تین کے قرآنِ کریم کا حصہ ہونے سے متعلق حضرت ابن مسعودؓ کے عقیدے کی مفصل تحقیق

سوال: - ایک مشہور تفیر قرآن میں مُعوّذ تین (سورہ فلق والناس) کی قرآنیت کے متعلق بحث نے میرے ذہن کو کافی حد تک پریشان و پراگندہ کردیا ہے، اور اس بات کا شدید خطرہ ہے کہ سرے سے قرآن ہی کے غیرمحرف ہونے کا ایمان نہ متزلزل ہوجائے۔ اس تفیر میں بے شار روایات و احادیث کے حوالوں سے ثابت کیا گیا ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعودؓ مُعوّذ تین کوقرآن کی سورتیں نہیں مانتے تھے اور اسی لئے انہوں نے ان کو اپنے مصحف سے بھی ساقط کر دیا تھا۔ بعض روایات میں اضافہ ہے کہ وہ ان سورتوں کو نماز میں بھی نہیں پڑھتے تھے۔مفسرِ محترم نے ان روایات کو صححح قرار دیا ہے، لیکن ساتھ ہی ہے کہ وہ ان سورتوں کو نماز میں بھی نہیں پڑھتے تھے۔مفسرِ محترم نے ان روایات کو جو اجتہادی غلطی تھی، لہذا ساتھ ہی ہے تھی کہا ہے کہ بیرائے کو باقی صحابہؓ کے اجماع کے مقابلے میں رَدِّ کیا جاسکتا ہے۔ اس بحث سے کم از کم میں مطمئن نہیں ہوسکا، اس لئے مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات کا طالب ہوں: -

ا: - قرآن کی کسی آیت کا انکار کر کے آیا کوئی شخص مسلمان بھی رہ سکتا ہے؟ درآ نحالیکہ بیا نکار

کتنی ہی معصومیت سے کیا جائے؟ اگر نہیں تو حضرت عبداللہ کے متعلق آپ کی اور دُوسر ہے محققین کی کیا رائے ہے؟

۲: - حضرت عبداللہ بن مسعودؓ نے آخر ان سورتوں کا کیوں انکار کیا؟ یہاں یہ نہیں کہا جاسکتا کہ ہوسکتا ہے کہ ابنِ مسعودؓ کو ان کی خبر نہ پہنچ سکی ہو، کیونکہ جیسا کہ ابنِ حجرؓ نے بجاطور پر یہ لکھا ہے کہ یہ سورتیں دورِ اوّل ہی سے متواتر تھیں اور نازل بھی کی دور میں ہوئی ہیں، اتنے عرصے تک ابنِ مسعودؓ بیسے خبر نہیں رہ سکتے ، اس دور کے مسلمانوں کا بیطریقہ بھی تھا کہ ان تک وحی خبرِ متواتر کے ذریعہ پہنچ، اور وہ اس بحث میں اُلجھ پڑیں کہ مجھے تو معلوم نہیں، لہذا بیقر آن نہیں ہے۔ اور پھر بیا مربھی معلوم ہے کہ حضرت عثمان کے عہدِ مبارک میں تو ان سورتوں کا خبرِ متواتر ہونا مخفی نہیں رہ سکتا تھا اور موجودہ قرآن کی صحت پر تو صحابہ کرامؓ کا اجماع بھی ہو چکا تھا۔ ان حالات میں حضرت ابنِ مسعودؓ ناواقف نہیں رہ سکتے کی صحت پر تو صحابہ کرامؓ کا اجماع بھی ہو چکا تھا۔ ان حالات میں حضرت ابنِ مسعودؓ ناواقف نہیں رہ سکتے کی صحت پر تو صحابہ کرامؓ کا اجماع بھی ہو چکا تھا۔ ان حالات میں حضرت ابنِ مسعودؓ ناواقف نہیں رہ سکتے گی صورت بی سورتوں کا کیوں انکار کیا؟

سا: - عاصم، حمزہ، کسائی اور خلف جومشہور قراء میں سے ہیں ان کی سند پرتمام اُمت کا اتفاق ہے، ان چاروں نے اسی قرآن کی سند، جسے اب ہم آپ پڑھتے ہیں اور جس میں مُعوّز تین بھی شامل ہیں، ابنِ مسعودٌ تک پہنچائی ہے، لیکن ابنِ مسعودٌ ہے منسوب روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ بیسلسلۂ اسناد غلط ہے، کیونکہ اس قرآن میں مُعوّز تین شامل ہیں اور وہ ان کے منکر تھے، اس سے یہی نتیجہ نکاتا ہے کہ موجودہ قرآن میں بیسورتیں الحاقی ہیں۔ ابنِ مسعودٌ کے شاگردوں نے کم از کم ایک دفعہ تو ان پر جھوٹ گھڑا ہے، باقی قرآن میں بیسورتیں الحاقی ہیں۔ ابنِ مسعودٌ کے شاگردوں نے کم از کم ایک دفعہ تو ان پر جھوٹ گھڑا ہے، باقی قرآن کے متعلق بھی اللہ ہی جانتا ہے کہ کتنا حصہ الحاقی ہوگا اور کتنا وہ حصہ ہے جوحضورِ اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوا تھا، ان احادیث سے قرآن کی قطعیت متا تر نہیں ہوجاتی ؟ جواب: -محتر می ومکری! السلام علیم ورحمۃ اللہ وبرکاتہ جواب: -محتر می ومکری! السلام علیم ورحمۃ اللہ وبرکاتہ

آپ کا گرامی نامہ مجھے دیں ہارہ دن پہلے مل گیا تھا، جواب میں تأخیر اس لئے ہوئی کہ آپ کا جواب قدر نے تفصیل کا طالب تھا، اور مجھے ہجوم مصروفیات میں اتنا وقت نہ مل سکا کہ فوراً جواب کھوں۔ ہبرکیف! اب آپ کے سوالات کا جواب بیشِ خدمت ہے، خدا کرے کہ یہ جواب آپ کی تشفی کر سکے۔ واقعہ یہ ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالی عنہ بھی پوری اُمت کی طرح مُعوّذ تین کو قرآن کو آن کا جزء مانتے تھے، اور جن روایتوں میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود اُن کو قرآن کا جزء نہیں مانتے تھے، وہ دُرست نہیں ہیں۔ حضرت عبداللہ بن مسعود ہو آنِ کریم کی جومتواتر قراء تیں منقول ہیں ان میں مُعوّذ تین شامل ہیں۔

قراء تِعشرہ میں سے عاصم کی قراء ت حضرت ابوعبدالرحمٰن سلمیؓ، حضرت زر بن حبیشؓ اور

حضرت ابوعمروالشیبانی سے منقول ہے، اور یہ تینوں اسے حضرت عبداللہ بن مسعود سے نقل کرتے ہیں،
(دیکھے النشر فی القراءات العشر لابن المجزری آن: اص: ۱۵۱)۔ اس طرح جزہ کی قراءت علقمہ اسود ابن وہ ب ب عبداللہ بن مسعود سے روایت کرتے ہیں، (ایفا ج: اس کے علاوہ قراءت عشرہ ابن وہ ب ب عبداللہ بن مسعود بین ہوتی ہیں، کیونکہ کسائی اور خلف آکی قراء تیں بھی بالآخر حضرت عبداللہ بن مسعود پر ہنتہی ہوتی ہیں، کیونکہ کسائی افراء سے کسائی آ اور خلف آن کے شاگرد کے شاگرد ہیں، اور اس بات پر اُمت کا اجماع ہے کہ قراءات عشرہ کی اسانید ہیں، اور خلف آن کے شاگرد کے شاگرد ہیں، اور اس بات پر اُمت کا اجماع ہے کہ ساتھ نقل ہوتی چلی آر ہی ہیں، (فیض الباری ج: ۲۵ ص: ۲۲۱)۔ اس لئے اگر کوئی خبرِ واحدان متواتر قراءتوں ساتھ نقل ہوتی چلی آر ہی ہیں، (فیض الباری ج: ۲۵ ص: ۲۲۱)۔ اس لئے اگر کوئی خبرِ واحدان متواتر قراءتوں کے خلاف ہوتی وہ یقینا واجب الرد ہے اور اسے قبول نہیں کیا جاسکتا۔ اسی بناء پر محقق علاء اور محدثین کی اکثریت نے ان روایتوں کوضعیف، موضوع کم از کم نا قابلِ قبول بتایا ہے جو حضرت عبداللہ بن مسعود گی طرف یہ باطل مذہب مشعوب کرتی ہیں، چنداقوال ذیل میں پیش خدمت ہیں:۔

ا: - شیخ الاسلام علامہ نووی جو جلیل القدرمحدثین میں سے ہیں شرح مہذب میں تحریر فرماتے ہیں: -

أجمع المسلمون على أنَّ المعوَّ ذتين والفاتحة من القرآن، وان من جحد منها شيئًا كفر، وما نقل عن ابن مسعودٌ باطل ليس بصحيح. (جوالدالاتقان ج: اص: ۸۱)\_

· ''مسلمانوں کا ااس پراجماع ہے کہ مُعوّذ تین اور فاتحاقی آن کریم کا جزء ہیں ، اوراگر کوئی شخص ان میں سے کسی کا بھی انکار کرے تو وہ کا فر ہوجائے گا ، اور اس سلسلے میں حضرت ابنِ مسعودؓ سے جو کچھ منقول ہے وہ شجیح نہیں۔''(۵)

#### ۲: - علامه ابن حزم تحرير فرماتے ہيں: -

وكل ما روى عن ابن مسعود من أن المعود دين وأم القرآن لم تكن في مصحفه فكذب موضوع، لا يصحّ وانما صحت عنه قراءة عاصم عن زربن حبيش عن ابن مسعود وفيها أم القرآن والمعودة تان. (المحلى لابن حزم ج: اص: ١٣٠ ، طبع دمشق و مصر)

<sup>(</sup>١) النشو في القراءات العشر لابن الجزرى ج: ١ ص:٥٥١ (مطبع مصطفى محمد، مصر).

<sup>(</sup>٢) ج: ١ ص: ١٦٥ (مطبع مصطفى محمد، مصر).

<sup>(</sup>٣) وفي فيض البارى قبيل كتاب فضائل القرآن ج: ٣ ص: ٢٦٢ (طبع مكتبه حقانيه پشاور) واعلم أن سند الكسائى ينتهى الى ابن مسعود، لأنه قرأ على حمزة ومثله ينتهى سند خلف الذى من العشرة الى ابن مسعود فانه قرأ على سليم وهو على حمزة واسناد القراء العشرة أصح الأسانيد باجماع الأمة وتلقى الأمة له بقبولها.

 <sup>(</sup>٣) وكيئ: الإتقان في علوم القرآن ج: ١ ص: ٢٧٢ (طبع مكتبه نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة) وكذا في فيض
 البارى ج: ٣ ص: ٢٢٢ (طبع مكتبه حقانيه پشاور).

<sup>(</sup>۵) و يكيئ: أردوتر جمه الاتقان في علوم القرآن ج: اص: ۲۱۲ (طبع ادارةُ اسلاميات ۲۰۴۱ه بمطابق ۱۹۸۲ء)

''وہ تمام روایات جن میں کہا گیا ہے کہ مُعوّز تین اورسورۂ فاتحہ حضرت ابنِ مسعودؓ کے مصحف میں نہیں تھیں، وہ جھوٹی اور من گھڑت ہیں، بلکہ ان سے قراء تِ عاصم ثابت ہے جو زربن حبیشؓ سے منقول ہے اور اس میں مُعوّز تین بھی ہیں اور فاتحہ بھی۔''

"- امام فخر الدین رازیؒ اور قاضی ابوبکر بن عربیؒ نے بھی اس روایت کوشیح مانے ہے انکار کیا ہے۔ (المحلی لابن الحزم ج:اص: ۱۳ مطبوعہ دشق سنہ ۱۳۴۷ھ)

س: - علامه بحرالعلوم تحرير فرماتے ہيں: -

فنسبة إنكار كونها من القرآن اليه غلط فاحش، ومن أسند الانكار الى ابن مسعود فلا يعبأ بسنده عند معارضة هذه الأسانيد الصحيحة بالاجماع والملتقاة بالقبول عند العلماء الكرام بل والأمة كلها كافّة، فظهر أن نسبة الانكار الى ابن مسعود باطل.

'' حضرت عبداللہ بن مسعودؓ کو مُعوّذ تین کے جزءِ قرآن ہونے کا منکر بتانا نہایت فخش غلطی ہے، اور جس شخص نے اس انکار کی نسبت ان کی طرف کی ہے اس کی سندان اسانید کے مقابلے میں نا قابلِ اعتبار ہے جو اجماعی طور پر صحیح ہیں اور جنھیں علمائے کرام بلکہ پوری اُمت نے قبول کیا ہے۔ اس سے واضح ہے کہ حضرت ابن مسعودؓ کی طرف انکار کی نسبت باطل ہے۔''

(1) (۱۲: ص:۲: ص:۲: ص:۲: ص:۱۲)

#### ۵: -مصر کے علمائے متاً خرین کے سرخیل علامہ زاہد الکوٹری لکھتے ہیں: -

ومن زعم أنه لم يكن في مصحفه الفاتحة والمعوّدتان أو أنه كان يحك المعوّدتين فكاذب قصدا أو واهم من غير قصد، والمعوّدتان موجودتان في قراءة ابن مسعود المتواترة عنه بطريق أصحابه. وكذلك الفاتحة وقراءته هي قراءة عاصم المتواترة التي يسمعها لمسلمون في مشارق الأرض ومغاربها في كل حين وفي كل الطبقات، وأني يناهض خبر لأحاد الرواية المتواترة ... وقد أجاد ابن حزم الردّ على تقولات المتقولين في هذا الصدد في كثير من مؤلفاته.

''اور جس شخص کا بیہ خیال ہو کہ حضرت ابنِ مسعودؓ کے مصحف میں فاتحہ اور مُعوّز تین نہیں تھیں یا وہ مُعوّز تین کو صحف سے مٹادیا کرتے تھے تو وہ شخص یا تو جان بوجھ کر جھوٹ بولتا ہے یا غیر شعوری طور پر وہم میں مبتلا ہے، کیونکہ مُعوّز تین اور اسی طرح سورۂ فاتحہ حضرت ابنِ مسعودؓ کی اس قراء ت میں موجود ہیں جوان کے شاگردوں کی سند ہے متواتراً منقول ہے، اور ان کی قراء ت عاصم کی وہ مشہور قراء ت

<sup>(</sup>١) فواتح الرحموت ج: ٢ ص: ١٣ (طبع دار احياء التراث العربي، بيروت لبنان).

ہے جسے مشرق ومغرب کے تمام مسلمان ہر زمانے اور ہر طبقے میں سنتے چلے آئے ہیں، اور بیا خبار آ حاد اس متواتر قراءت کا مقابلہ کیسے کرسکتی ہیں؟ اور علامہ ابنِ حزمؓ نے اپنی متعدّد کتابوں میں اس قتم کے اور علامہ ابنِ حزمؓ نے اپنی متعدّد کتابوں میں اس قتم کے اور اللہ کی بڑی اچھی تر دید کی ہے۔''

یہ چنداقوال صرف نمونے کے لئے پیش کئے گئے ہیں، ورندان کے علاوہ اور بھی بہت سے محقق علاء نے ان روایات کوسیح مانے ہے انکار کیا ہے۔

اس پر بیہ شبہ ہوسکتا ہے کہ حافظ ابنِ حجرؓ اور علامہ نورالدین ہیٹمیؓ نے تصریح کی ہے کہ ان (۳) روایتوں کے تمام راوی ثقہ ہیں۔ (فنج الباری ج:۸ ص:۲۰۳، ومجمع الزوائد ج:۷ ص:۱۳۹)

پھران روایتوں کوغیر سے کہا جاسکتا ہے؟ لیکن جوحضرات علم حدیث سے واقف ہیں، ان پر بیہ بات مخفی نہیں ہے کہ صرف راویوں کا ثقہ ہونا کسی روایت کے سے جونے کے لئے کافی نہیں بلکہ یہ بھی ضروری ہے کہ اس میں کوئی علت یا شذوذ نہ پایا جائے۔ تمام محدثین نے ''حدیث سے جے'' کی تعریف میں یہ بات کھی ہے کہ وہ روایت ہوتم کی علت اور شذوذ سے خالی ہو۔ چنانچہ اگر کسی روایت میں کوئی علت یا شذوذ پایا جاتا ہوتو راویوں کے ثقہ ہونے کے باوجود اس کو سیح قرار نہیں دیا جاتا۔ حافظ ابن الصلا کے اپنے مقدمے میں تحریفرماتے ہیں: -

فالحديث المعلل هو الحديث الذي اطلع فيه على علة تقدح في صحّته مع أن الظاهر السلامة منها ويتطرق ذلك إلى الإسناد الذي رجاله ثقات لجامع شروط الصحة من حيث الظاهر ويستعان على إدراكها بتفرد الراوى وبمخالفة غيره له مع قرائن تنضم إلى ذلك تنبه العارف بهذا الشأن. ( بحواله مقدمة فتح الملهم ج: اص: ۵۳) -

''پن حدیثِ معلل وہ حدیث ہے جس میں کوئی ایس'' علت' معلوم ہوئی ہو جواس حدیث کی صحت کو مجروح کرتی ہو باوجود یکہ ظاہری نظر میں وہ حدیث صحح سالم معلوم ہوتی ہواور یہ'' علت' اس سند میں بھی واقع ہوجاتی ہے جس کے راوی ثقہ ہوتے ہیں اور جس میں بظاہر صحت کی تمام شرائط موجود ہوتی ہیں، اور اس علت کا ادراک علم حدیث میں بصیرت رکھنے والوں کو مختلف طریقوں سے ہوجا تا ہے، سمجھی راوی کو متفرد د مکھے کر، اور بھی بید د کھے کر کہ وہ راوی کسی دُوسرے راوی کی مخالفت کر رہا ہے اور اس کے ساتھ بھی دُوسرے راوی کی مخالفت کر رہا ہے اور اس

<sup>(</sup>١) (مطبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ج: ٨ ص: ٢٣٣ (مطبع دار نشر الكتب الاسلاميه لاهور).

<sup>(</sup>m) (مطبع دار الكتاب العربي، بيروت لبنان).

<sup>(</sup>٣) فتح الملهم ج: ١ ص: ١٣١ (طبع مكتبة دارالعلوم كراچي).

حدیث کی ایک قتم'' شاذ'' ہے، اس کے راوی بھی ثقہ ہوتے ہیں لیکن چونکہ وہ اپنے سے زیادہ ثقہ راویوں کی مخالفت کرتے ہیں اس لئے ان کی حدیث قبول نہیں کی جاتی۔

لہذا جن روایتوں میں حضرت عبداللہ بن مسعودٌ کی طرف یہ قول منسوب کیا گیا ہے کہ وہ مُعوّذ تین کو قرآنِ کریم کا جزء نہیں مانتے تھے، علامہ نوویؓ اور ابنِ حزمؓ وغیرہ نے ان کو، روایوں کے ثقہ ہونے کے باوجود مندرجہ ذیل تین وجوہ سے قابل قبول نہیں سمجھا:۔

ا:- بیہ روایتیں معلول ہیں اور ان کی سب سے بڑی علت بیہ ہے کہ وہ حضرت عبداللہ بن مسعودٌ کی ان قراء توں کے خلاف ہیں جوان سے بطریق تواتر منقول ہیں۔

۲: - مندِ احمد کی وہ روایت جس میں حضرت عبداللہ بن مسعودٌ کا بیصری قول نقل کیا گیا ہے کہ: "إنه ما لیستا من کتاب الله" (مُعوّز تین اللّه کی کتاب کا جزء نہیں ہیں) صرف عبدالرحمٰن بن بزید کختی ہے منقول ہے ماورکسی نے صراحةً ان کا بیہ جمله قل نہیں کیا۔ (دیکھئے: مجمع الزوائد للهیشمی ج: ۷ ص: ۱۸۹) من الفتح الربانی جماد کا میں (۱)

اور متواترات کے خلاف 'ہوئے کی وجہ سے بیہ جملہ یقیناً شاذ ہے، اور محدثین کے اُصول کے مطابق'' حدیث ِشاذ'' مقبول نہیں ہوتی۔

"- اگر بالفرض ان روایتوں کو سیح مان بھی لیا جائے تب بھی بہرحال یہ اخبارِ آ حاد ہیں اور اس بات پر اُمت کا اجماع ہے کہ جوخبرِ واحد متواتر ات اور قطعیات کے خلاف ہو وہ مقبول نہیں ہوتی۔ حضرت عبداللہ بن مسعودؓ ہے جو قراء تیں تواتر کے ساتھ ثابت ہیں ان کی صحت قطعی ہے، لہذا ان کے مقابلے میں یہ اخبارِ آ حادیقیناً واجب الردّ ہیں۔

اب صرف ایک سوال رہ جاتا ہے اور وہ یہ ہے کہ اگر بیر وایتیں صحیح نہیں ہیں تو ان ثقہ راویوں نے ایسی ہے اسل بات کیونکر روایت کردی؟ اس کا جواب یہ ہے کہ ان روایتوں کی حقیقت یہ ہوسکتی ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود معود معتود معتود این کو قرآن کریم کا جزء تو مانتے ہوں لیکن کسی وجہ سے انہوں نے اپنے مصحف میں ان کو نہ لکھا ہو۔ اس واقعے کو روایت کرتے ہوئے کسی راوی کو وہم ہوا اور اس نے اسے اس طرح روایت کردیا گویا وہ انہیں سرے سے جزءِ قرآن ہی نہیں مانتے تھے، حالانکہ حقیقت صرف این تھی کہ معتوز تین کو جزءِ قرآن ماننے کے باوجود انہوں نے اپنے مصحف میں ان کونہیں لکھا تھا، اور نہ لکھنے کی وجوہ بہت می ہوسکتی ہیں، مثلاً علامہ زاہد الکوثری نے فرمایا ہے کہ: انہوں نے مُعوّز تین کو اور نہ کے گھنے کی وجوہ بہت می ہوسکتی ہیں، مثلاً علامہ زاہد الکوثری نے فرمایا ہے کہ: انہوں نے مُعوّز تین کو

<sup>(</sup>١) (مطبع دار الكتاب العربي، بيروت لبنان).

<sup>(</sup>٢) ناشر: أحمد عبدالرحمن، البنا الساعاتي.

اس لئے نہیں لکھا کہ ان کے بھولنے کا کوئی ڈرنہ تھا، کیونکہ بیہ ہرمسلمان کو یاد ہوتی ہیں۔ (مقالات الکوثری ص:۱۷)۔

اس کی تائیداس بات سے ہوتی ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود ؓ نے اپنے مصحف میں سورہ فاتحہ بھی نہیں لکھی تھی ، اور امام ابو بکر الا نباریؓ نے اپنی سند سے روایت کیا ہے کہ ان سے پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا کہ: "لو محتبہا لکتبتہا مع کل سورہ" (اگر میں سورہ فاتحہ لکھتا تو اسے ہر سورت کے ساتھ لکھتا)۔ امام ابو بکر فرماتے ہیں کہ: اس کا مطلب یہ ہے کہ نماز میں ہر سورت سے پہلے سورہ فاتحہ ساتھ لکھتا ہے ، اس لئے ہر سورت کا افتتاح فاتحہ سے ہونا چاہئے۔ لہذا حضرت ابنِ مسعودؓ نے فرمایا کہ:

میں نے اسے نہ لکھ کر اختصار سے کام لیا اور مسلمانوں کے حفظ پر اعتماد کیا۔

میں نے اسے نہ لکھ کر اختصار سے کام لیا اور مسلمانوں کے حفظ پر اعتماد کیا۔

بہرکیف! اگر حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے اپنے مصحف میں سورہ فاتحہ اور مُعوّذ تین تحریر نہ فرمائی ہوں تو اس کی بہت ہی معقول توجیہات ہوسکتی ہیں، اور ان سے بیس بھنا کسی طرح درست نہیں ہوں تو ان کوقر آئن کریم کا جزء نہیں مانتے تھے، جبکہ ان سے تواتر کے ساتھ پورا قرآن ثابت ہے۔

اس تحقیق کے بعد آپ کے تمام سوالات کا جواب ہوجا تا ہے، کیونکہ وہ اس قصے کو سیج قرار دینے پر مبنی ہے۔

یہ مکتوب احقر نے حضرت والد صاحب مطلبهم کو بھی شادیا تھا، انہوں نے بھی اس کی تائید و تصدیق فرمائی۔ ۲ر کر ۱۳۹۳ء

۱۳۹۳/۵/۹۱ هـ (فتوی نمبر ۱۶۹/۵۹۱ د)

#### "إِنَّكَ مَيِّتُ وَّاِنَّهُمُ مَّيِّتُونَ" كَاتْفير

سوال: - محترمی جناب مفتی صاحب! مهربانی فرماکراس آیت کا خلاصة تفسیر تحریر فرمادیں: "إِنَّکَ مَیّتٌ وَّاِنَّهُمُ مَّیّتُونَ" -

جواب: - اس آیت کالفظی ترجمه تو بیہ ہے کہ: ''اے نبی (صلی اللہ علیہ وسلم)! آپ کو بھی موت آنی ہے اور ان کو بھی۔'' آیت کا سیاق وسباق میہ ہے کہ مشرکین کے عقیدہ شرک کا ابطال کرتے ہوئے ارشاد فرمایا گیا ہے کہ آپ میں اور ان مشرکین میں جواختلاف ہے اس کا فیصلہ دونوں کی وفات

<sup>(</sup>١) (مطبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج: ١ ص: ١١٥،١١٥ (مطبع دار الكتاب العربي للطباعة والنشر ١٣٨٧هـ - ٩٦٨ اء انتشارات ناصر خسرو، ايران).

کے بعدیقینی طور پر ہوجائے گا ، جب مؤمن و کافرسب بارگاہِ الٰہی میں جمع ہوں گے تو ان مشرکین کوخود پتہ چل جائے گا کہ وہ کتنی غلطی پر تھے۔''

یہ اس آبیت کا خلاصۂ تفسیر ہے، یہ آبیت حیاتِ انبیاء کے عقیدے کے منافی نہیں ہے، اس
لئے کہ انبیاء کی اور عام انسانوں کی موت میں بیفرق ہوتا ہے کہ انبیاء کی ارواح کا تعلق ان کے اجسام
کے ساتھ عام انسانوں کے مقابلے میں زیادہ باقی رہتا ہے، اس لئے ان کی میراث تقسیم نہیں ہوتی، اور
ان کی ازواجِ مطہرات سے ان کے بعد کسی کے لئے نکاح جائز نہیں ہوتا، اور اسی لئے اس آبیت میں
دونوں کی موت کو الگ الگ ذکر فر مایا گیا ہے۔

واللہ سبحانہ اعلم
الجواب صحیح
بندہ محمد تفیع عفا اللہ عنہ
بندہ محمد تفیع عفا اللہ عنہ

(فتویٰ نمبر ۲۲/۲۰۹ ب)

#### , «تفہیم القرآن" کا بغیر تنقید کے مطالعہ کرنا

سوال: - مولا نا مودودی کی تقسیر 'دنته میم القرآن' بغیر کسی تنقید کے پڑھنا پڑھانا کیما ہے؟
جواب: - 'دنته میم القرآن' میں بہت می باتیں جمہور کے مُسلّمات واقوال کے خلاف ہیں،
اس لئے اسے بقولِ سائل بلا تنقید پڑھنا پڑھوا نا دُرست نہیں ہے۔ درسِ قرآن کے لئے حضرت تھا نوئ یا علامہ عثانی کی مستند تفاسیر سے استفادہ کیا جائے۔
علامہ عثانی کی مستند تفاسیر سے استفادہ کیا جائے۔
واللہ اعلم
الجواب ضیح
بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ
بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ
بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ
کی ذی قعدہ ۱۳۸۷ھ الف)

## سب سے پہلی تفسیر کون سی ہے؟

سوال: - کسی صاحب نے ''البلاغ'' میں لکھا ہے کہ حضرت اُبیّ بن کعبُّ نے سب سے پہلے قرآنِ پاک کی تفسیر لکھی ہے۔ میں نے ایک کتاب میں دیکھا ہے کہ علامہ ذہبیؓ کے بیان کے مطابق فن تفسیر میں سب سے پہلے حضرت سعید بن جبیرؓ نے کتاب لکھی ہے، اور مؤرؓ نے ابنِ خلکانؓ کے بیان کے مطابق ابن جریجؓ متوفی سنہ ۱۵ھ نے سب سے پہلے تفسیر لکھی، حضرت عبداللہ بن کے بیان کے مطابق ابن جریجؓ متوفی سنہ ۱۵ھ نے سب سے پہلے تفسیر لکھی، حضرت عبداللہ بن عبال ؓ متوفی سنہ ۲۸ھ نے بیال سے گزارش ہے کہ اس سلسلے میں اپنی شخفیق عبال ؓ متوفی سنہ ۲۸ھ نے بھی ایک تفسیر لکھی تھی۔ جناب سے گزارش ہے کہ اس سلسلے میں اپنی شخفیق

<sup>(</sup>١) و يكھئے: خلاصة تفسير معارف القرآن ج: ٤ ص: ٥٥٥\_

حوالے کے ساتھ تحریر فرمائیں۔

جواب: - جہاں تک ہماری معلومات رہنمائی کرتی ہیں، حضرت اُبیّ بن کعبُّ ہی سب سے پہلے صاحبِ تصنیف مفسر ہیں۔ صحابہ کرامؓ میں سے بہت سے حضرات تفسیر کا درس دیا کرتے تھے، لیکن کسی کی تفسیر کا کتابی شکل میں مدوّن ہونا ثابت نہیں ہے، اور حضرت اُبیّ بن کعبُؓ کے بارے میں علامہ جلال الدین سیوطیؓ تحریر فرماتے ہیں: -

وأما أبسى بن كعبُّ فعنهُ نسخة كبيرة يرويها أبو جعفر الرازى عن الربيع بن أنس عن أبسى العالية عنه وهذا اسناد صحيح، وقد أخرج ابن جرير وابن أبى حاتم منها كثيرا، وكذا الحاكم في مستدركه وأحمد في مسنده. (الاتقان ج: ٢ ص: ١٨٩، حجازى قاهرة سنة ١٣٦٨هـ). ترجمه: - "ربح حضرت أبيّ بن كعبُّ تو ان سے ايک برانسخه منقول ہے، جے ابوجعفورازى، ربیع بن انس عن ابي العاليہ كے واسطے سے روايت كرتے ہیں، اور يسند مجج ہے۔ ابنِ جريراور ابن ابي حاتم نے اس ننخ سے بہت می روایات لی ہیں، اس طرح حاکم نے مشدرك میں اور امام احدُّ نے مند میں بھی ہوں ، (۱)

رہے حضرت عبداللہ بن عباس ، سواگر چہ وہ با تفاق مفسرین کے امام ہیں، لیکن اوّل تو ان کی تفسیر کتابی شکل میں کسی صحیح سند سے ثابت نہیں ہے، آج کل ''تنویسر المقباس'' کے نام سے جونسخہ حضرت عبداللہ بن عباس کی طرف منسوب ہے اس کی سند نہایت ضعیف ہے، کیونکہ بیاسخہ محمد بن مروان السدی الصغیرعن الکلمی عن ابی صالح کی سند سے ہے، اور اس سلسلۂ سند کو محدثین نے ''سلسلۃ الکذب' قرار دیا ہے۔

اور اگر بالفرض حضرت ابن عباس کی تفاسیر کا کوئی کتابی مجموعہ ثابت بھی ہوتب بھی اسے علم تفسیر کی بہلی کتاب قرار نہیں دیا جاسکتا، کیونکہ حضرت اُبیّ بن کعب اُن سے متقدم ہیں، حضرت ابنِ عباس کی وفات طائف میں سنہ ۲۸ ھ میں (سنہ ۲۸ ھ میں نہیں، جبیبا کہ سائل نے لکھا ہے) ہوئی ہے، جبکہ حضرت اُبیؓ بن کعب سنہ ۲۰ ھ میں وفات یا چکے تھے۔

(مقدمہ تفییر مراغی ج: اص کا)

<sup>(</sup>١) الاتقان في علوم القران ج: ٣ ص: ١٢١٨ (طبع مكتبه نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة).

<sup>(</sup>٢) أردوتر جم ك لئ و يكي الاتقان ج:٢ ص: ٢٥٥ (طبع ادارة اسلاميات لاجور)

<sup>(</sup>٣) وفي مقدمة تفسير المراغى ج: ١ ص: ٢ ، ٤ (مطبع مصطفى، مصر) طريق أبي النصر محمد بن السائب الكلبي المتوفى سنة ٢ ، ١ هـ وهـي أوهى الطريق، ولا سيما اذا وافقتها طريق محمد بن مروان السدّى الصغير المتوفى سنة ١٨٦هـ وقد طبع تفسير ينسب الى ابن عباسٌ برواية الفيروز آبادى صاحب القاموس سماه "تنوير المقباس من تفسير اد: عباس ".

<sup>(</sup>۲) (مطبع مصطفی، مصر).

علامہ ذہبی اور قاضی ابنِ خلکان کے اقوال ہماری نظر سے نہیں گزرے، یہ اپنی جگہ دُرست ہے کہ حضرت سعید بن جبیر اور ابنِ جربی کی تفسیریں بھی کتابی شکل میں مدوّن ہوئی تفسیر، لیکن چونکہ یہ حضرات تابعین میں سے ہیں، اور حضرت اُبیّ بن کعب کی تفسیر ان سے بہت پہلے لکھی جا چکی تھی، اس کئے اُوّلیت کا شرف حضرت اُبیّ بن کعب ہی کو حاصل ہے۔

لئے اُوّلیت کا شرف حضرت اُبیّ بن کعب ہی کو حاصل ہے۔

واللہ سبحانہ اعلم میں میں میں کا میں کو حاصل ہے۔

# جناب مودودی صاحب کا حضرت داؤدعلیہ السلام کے قصے میں اوریاء کی بیوی کا واقعہ ذکر کرنا

سوال: - مودودی صاحب لکھتے ہیں کہ:''مگراس کی اصلیت صرف اس قدرتھی کہ حضرت داؤد نے اپنے عہد کی اسرائیلی سوسائی کے عام رواج سے متأثر ہوکر اور یاء سے طلاق کی درخواست کی متحقی ....الخ'' اس عبارت پر اعتراض ہیہ ہے کہ کیا خدا کا نبی بڑی سوسائی سے متأثر ہوسکتا ہے؟ دُوسری عرض یہ ہے کہ مفسرین حضرات نے اس واقعے کوفقل کیا ہے،لیکن کیا کسی مفسر نے بیاکھا ہے کہ ہمارے نزدیک باقی تمام تأویلات سے یہ تأویل ہی مرجے ہے؟

۲: -عصمت، انبیاء علیهم السلام کے لواز مِ ذات ہے ہے بیانہیں؟ ۳: - کیا انبیاء علیهم السلام کو نبوّت سے قبل بھی وہی عصمت حاصل ہوتی ہے جو کہ نبی ہونے کے بعد ہوا کرتی ہے؟

جواب :- اصل بي ب كم محقق مفسرين في حضرت واؤد عليه السلام ك اس واقع ميس اورياء كى بيوى ك قص كواختيار نهيس كيا، حافظ ابن كثير تحريفر مات بين كه: أكثر ها مساخوذ من الاسرائيليات، ولم يثبت فيها عن المعصوم حديث يجب اتباعه، للكن روى ابن أبى حاتم ههنا حديثًا لا يصح سنده، لأنه من رواية يزيد الرقاشي عن أنسٌ، ويزيد وان كان من الصالحين للكنه ضعيف الحديث عند الأئمة و الكنه ضعيف الحديث عند الأئمة و المناس

اوریاء کا بیرقصہ درحقیقت بائبل کی کتاب سموئیل سے مأخوذ ہے، جس کے مصنف کا آج تک پیتہ ہی نہیں چل سکا، لہذا بہت سے محققین نے سیچے اسے قرار دیا ہے کہ دراصل حضرت داؤد علیہ السلام نے ظالم کے بجائے مظلوم سے خطاب فرمایا، جس سے طرف داری متوہم ہوتی تھی اور اسے خلاف عدل سمجھ

<sup>(</sup>۱) بیفتویٰ"البلاغ" کے شارہ صفر ۱۳۸۷ھ سے لیا گیا ہے۔

 <sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ج: ۳ ص: ۳۵۷ سورة ص.

کر اِستغفار فرمایا۔ (بیان القرآن ج:۱۰ ص:۸)۔

امام رازیؓ نے اسی قسم کی اور توجیہات بھی نقل کی ہیں۔ (تفسیر بیر ج:ا ص:۱۸۹)۔ لہٰذا آیت کی بے غبار اور محقق تفاسیر تو وہی ہیں جوامام رازیؓ یا حضرت تھانویؓ اور علامہ آلویؓ وغیرہ نے نقل کی ہیں۔

البت بعض مفسرین نے اس کو بھی اختیار کیا ہے کہ حضرت داؤد علیہ السلام کے زمانے میں کسی شخص سے اس کی بیوی کو طلاق دینے کی درخواست کرنا مرقت کے خلاف نہ سمجھا جاتا تھا، اور قانونی قباحت تو اس میں آج بھی نہیں ہے، اس لئے حضرت داؤد علیہ السلام نے اور یاء سے اسی قشم کا مطالبہ کیا تھا۔ فقیل: انبه علیه السلام رأی امرأة رجل .... فسأله أن يطلقها فاستحی أن يو دہ ففعل فتر وجها وهی أم سليمان، و کان ذلک جائزًا فی شریعته معتادا فیما بین أمته غیر مخل بالمروءة. (رُوح المعانی ج: ۲۳ ص: ۱۸۵)۔

لہذا بیتفیر جوسوال میں نقل کی گئی ہے ہے اصل تو نہیں، گراوّل تو مرجوح ہے، دُوسرے ''سوسائٹی کے رواج سے متاکر ہو نے'' کا لفظ قدرے خلاف احتیاط ہے، اس کے بجائے''سوسائٹی کے عام رواج کے مطابق'' کا لفظ ہوتا تو مناسب تھا، لیکن اس سے بیلازم نہیں آتا کہ نبی کسی بُرے کام میں سوسائٹی کے رواج سے متاکر ہوگیا، کیونکہ بیکام نہ ناجائز تھا اور نہ خلاف مروّت ۔ ہاں! نبوّت کے مقام بلند کے پیش نظر حضرت واؤد علیہ السلام نے اسے بُر اسمجھ کراس پر استغفار فرمایا۔

النام عصمت، انبیاء علیہم السلام کے لئے لازم ہے، اوران سے کی وقت بھی بیصفت جدانہیں ہوتی، ان کی لغزشوں کا ذکر قرآنِ کریم وغیرہ میں آیا ہے، وہ سب خلاف اُولی باتیں تھیں، جوشرعا معصیت نہیں، مگر انبیاء علیہم السلام کوان کی جلالت قدر کی وجہ سے ان پر بھی تنبیہ کی گئی۔ معصیت نہیں، مگر انبیاء علیہم السلام کوان کی جلالت قدر کی وجہ سے ان پر بھی تنبیہ کی گئی۔ سے جے کہ نبوت سے قبل بھی انبیاء علیہم السلام سے کوئی گناہ سرز دنہیں ہوا۔

والله سبحانه اعلم احقر محمد تقی عثانی عفی عنه ۱۳۸۸/۲/۲۳ (فتوی نمبر ۱۹/۳۰۰ الف)

الجواب صحيح بنده محد شفيع عفا الله عنه

<sup>(</sup>۱) بیان القرآن ج:۱۰ ص:۲ (طبع سعید) نیزتفصیل کے لئے دیکھئے: معارف القرآن حضرت کا ندھلویؓ ج:۲ ص:۲۱ تا۳ (طبع مکتب عثانیہ لاہور)۔

<sup>(</sup>٢) و يكيئة: تفسير كبيرج: ١٦ ص: ١٩٠ تا ١٩٩ ـ

<sup>(</sup>٣) (طبع مكتبه رشيديه لاهور).

#### ''وَ الْقَلِٰتِيُنَ وَ الْقَلِٰتِاتِ . . . . الخ'' ميں قنوت كامعنی'' قراءت'' ہے كرنا

قرآنِ کریم کورسم عثمانی کے علاق کسی اور رسم الخط میں لکھنا سوال: - لوگوں کوقر آنِ کریم پڑھانے کے لئے قرآن کورسم عثانی کے سواکسی اور رسم الخط میں لکھنا جائز ہے یا ناجائز؟

جواب: - قرآنِ کریم کورسمِ عثمانی کے سواکسی اور رسم الخط میں لکھنا باجماع ناجائز ہے، لوگوں کو قرآنِ کریم پڑھانے کے لئے عربی رسم الخط سکھایا جائے، مجمی رسم الخط میں لکھنا وُرست نہیں،

(۱) وفي لسان العرب ج: ۱۱ ص: ۳۱۳، ۳۱۳ قنت (قنوت) وير د بمعان متعددة كالطاعة والخشوع والصلاة والدعاء والعبادة والقيام وطول القيام والسكوت، فيصرف في كل واحد من هذه المعاني الى ما يحتمله لفظ الحديث الوار د فيه، وفيه أيضًا بعد أسطر: القانت الذاكر لله تعالى، كما قال الله تعالى: "امّن هُو قائيت انّاء الّيل سَاجِدًا وَقَائِمًا" وكذا في المنجد ص: ۸۳۱. يرتوت كاليك عني "عاجزي كرنا" بحى به ويحيّ أردوم من الهم، ومصاح اللغات ص ١٩٥٠ (ازمرت ) لمنجد على الاتبقان في علوم القرآن، النوع السادس والسبعون في موسوم الخطّ و آداب كتابته ج: ٣ ص: ١٥١ (طبع مكتبة نزّار مصطفى الباز، مكة المكرمة) قال أشهب: سئل مالك: هل يكتب المصحف على ما أحدثه الناس من الهجاء؟ فقال: لا إلَّا على الكتبة الأولى. رواه الداني في المقنع، ثم قال: ولا مخالف له من علماء الأئمة. وبعد أسطر: وقال الامام أحمد: يحرم مخالفة مصحف الامام في واو أو ياء أو الف أو غير ذلك. وفي خلاصة النصوص الجلية ص: ٢٥ (بحواله جواهر الفقه) أجمع المسلمون قاطبة على وجوب اتباع رسم مصاحف عثمان ومنع مخالفته .... ص: ٢٥ مدال الحران طي رسم نظر القرآن عن ٢٥. المقنع في رسم مصاحف الأمصار ص: ٣٠، نثر الموجان في رسم نظر القرآن ص: ٣٠، دليل الحيران ص: ٣٠، المقنع في رسم مصاحف الأمصار ص: ٣٠، نثر الموجان في رسم القرآن ج: ٢ ص: ٢٠، الجامع لما يحتاج اليه من رسم المصحف ص: ٥٢.

بیل کے لئے ملاحظہ ہو جواہر الفقہ ج:ا ص:۳۷مؤلفہ حضرت مولا نامفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللّٰہ علیہ۔ والثدسبحا نبداعكم

(فتویٰنمبر ۲۸/۹۳۰ پ

#### وحی سے متعلق مقدمہ معارف القرآن کی ایک عبارت کی وضاحت

سوال: - حضرت مولا نانے معارف القرآن کے مقدمہ میں جہاں وحی کی حقیقت بیان کی ہے وہاں راقم الحروف کے ایک مقامی دوست نے ایک شبہ کی طرف توجہ دلائی۔حضرت مولا نا سے مؤ دّ بانہ درخواست ہے کہ اس کی وضاحت فر ما دیں۔ وہ بیہ ہے کہ راقم الحروف نے اپنی کوتاہ نظر سے بیہ عبارت لکھی ہوئی یائی:'' چنانچہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو پیدا کرنے کے ساتھ ساتھ تین چیزیں ایسا پیدا کی ہیں جن کے ذریعہ اے مذکورہ بالا باتوں کاعلم حاصل ہوتا رہے۔ ایک انسان کے حواس، یعنی آئکھ، کان، منہ اور ہاتھ یاؤں، ڈوس کے عقل اور تیسرے وحی'' (نیز معارف القرآن کے انگریزی ترجے میں Has Created پایا)۔اور دُوسرے صفحہ پر بیالکھا ہوا پڑھا:''اے اپنا پیغمبرقرار دے دیتا ہے اور اس پر اپنا کلام نازل فرما تا ہے، اسی کلام کو''وحی'' کہا جاتا ہے۔'' چنانچہ راقم الحروف کی ناقص فہم میں پیہ شبہ سا ہوتا ہے کہ چونکہ یہاں وحی کا لفظ عام ہے، وحی مثلو اور وحی غیرمثلو دونوں پرمشمل ہے، لہذا وحی عبدالحفيظ خانڈوالا، كينيا بركات متلوير إشكال نظرة تا ب، للبذا رمنمائي فرمائي -

آپ کا خط ملا،''وحی'' کے معنی ہیں''اللہ تعالیٰ کا کسی بندے (پیغمبر) پر اپنا کلام نازل فرمانا، یا کسی اور طرح سے اُسے خبر دینا'' اور اس معنی میں وحی مخلوق ، حادث اور غیرقدیم ہے۔ جو چیز قدیم اور غیر مخلوق ہے وہ اللہ کا کلام نفسی ہے، لیکن وحی کا اس کلام نفسی ہے متعلق ہونا حادث اور مخلوق ہے، لہذا واللدسبحا نهاعكم اس عمارت میں کوئی اِشکال نہیں۔ MMM. ahlehad. ore

# 

www.ahlehad.org

#### مرسل حدیث کی ججیت سے متعلق احناف کا موقف

سوال: - مرسل روایت کے متعلق محدثین (جمہور) کا جو مسلک ہے وہ تو معلوم ہے، اور علائے احناف کا مسلک معلوم ہے کہ ان کے ہاں مرسل روایت مقبول و جت ہے، لیکن دریافت طلب امر سے ہے کہ بیمرسل روایت کا مقبول ہونا اکا برعابائے حفیہ کے نزد یک علی الاطلاق ہے یا اس کی چند صورتیں مشتیٰ ہیں، یعنی مثلاً ایک مرسل روایت کی صحیح مصل سند والی مرفوع روایت کے مخالف ہے اور اس کے منافی ہے، جی کہ ان میں نظیق کی صورت بھی نہ ہو، یا مثلاً اس مرسل روایت ہے کوئی عقیدہ خابت ہو، یا مثلاً اس مرسل روایت ہے کوئی عقیدہ کی ناموس وغیرہ پر تر دیو ظاہر ہو، تو کیا بیرسب صورتیں اور اس قسم کی دُوسری صورتیں بھی مرسل روایت کی مقبول ہیں؟ یا بیرصورتیں اس قاعدے سے مشتیٰ ہیں، یعنی الی صورت ہیں وہ مقبول نہیں ہوتی، اگر کی مقبول ہیں؟ یا بیرصورتیں اس قاعدے سے مشتیٰ ہیں، یعنی الی صورت میں وہ مقبول نہیں ہوتی، اگر معلوم ہوں تو مہر بانی فرما کرا پی اولین فرصت ہیں مجھے اس حوالہ و کتاب وغیرہ سے مطلع فرما کیں، معلوم ہوں تو مہر بانی فرما کرا پی اولین فرصت ہیں مجھے اس حوالہ و کتاب وغیرہ سے مطلع فرما کیں، نہایت شدید ضرورت ہے۔ ہاں! متقدیمین اکابر حفیہ کی کوئی قیر نہیں لیکن اگر متقدیمین میں سے جو الجات شدید ضرورت ہے۔ ہاں! متقدیمین اکابر حفیہ کی کھی حوالجات کائی ہوں گے، حتی کہ معاصرین علاء ہوں تو اور بھی بہتر ہے، ورنہ متا خرین اکابر حفیہ کے بھی حوالجات کائی ہوں گے، حتی کہ معاصرین علاء جوں تو اور بھی بہتر ہے، ورنہ متا خرین اکابر حفیہ کے بھی حوالجات کائی ہوں گے، حتی کہ معاصرین علاء جیں کے حوالجات ہوں تو وہ بھی تحریر ما کیں، والسلام!

جواب: - حدیثِ مرسل کے بارے میں عرض یہ ہے کہ اس بارے میں عام طور پر حنفیہ کے مسلک کو دُرست طور پر سمجھانہیں گیا۔ حنفیہ، محدثین کی اصطلاح کے مطابق مرسل کوعلی الاطلاق حجت نہیں سمجھتے، بلکہ جومرسل حنفیہ کے نز دیک حجت ہوتی ہے اس کے لئے تین شرائط ہیں: -

ا:- پہلی شرط بیہ ہے کہ مرسل قرونِ ثلاثہ مشہود لہا بالخیر میں سے کوئی ہو۔ ۲:- دُوسری شرط بیہ کہ وہ آخضرت صلی ہے کہ وہ خود جرح و تعدیل وغیرہ سے باخبر امام اور ثقہ ہو۔ ۳:- تیسری شرط بیہ ہے کہ وہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے کسی قول یافعل کو بصیغۂ جزم مثلًا "قال رسول الله صلی الله علیه وسلم کذا" روایت کرے، لہذا عنعنہ کرے گا تو اس شرط کے مفقود ہونے کی بناء پر حدیث جحت نہ ہوگی، چنانچہ محقق ابن ہمامؓ نے "تحریث عمل مرسل کی بیتعریف فرمائی ہے: "الموسل قول الامام الثقة: قال رسول الله صلی الله علیه وسلم مع حذف من السند"۔ (۱)

<sup>(</sup>١) التقرير والتّحبير على تحرير الامام الكمال ابن الهمام "مسئلة مرسل" ج: ٢ ص: ٢٨٨ (طبع دار الكتب العلمية بيروت).

یہ تعریف چونکہ محدثین کی تعریف ہے مختلف ہے، اس لئے عام طور پر بیہ سمجھا جاتا ہے کہ حنفیہ ہراس حدیث کو حجت مانتے ہیں جو محدثین کی اصطلاح کے مطابق مرسل ہو، حالانکہ صورتِ حال الیم نہیں ہے۔ اس مسئلے پر حضرت علامہ شبیراحمرعثانی قدس سرۂ نے مقدمہ فتح المہم ص: ۸۲ تا ۸۲ پر مفصل بحث کی ہے، اس کو ملاحظہ فر مالیں تو انشاء اللہ حنفیہ کا اصل موقف سامنے آجائے گا۔

ان شرائط کے ساتھ جو حدیث مرسل ہو وہ بعض اوقات مسند سے بھی قوی ہوسکتی ہے، لیکن کم اس کے ہم پلیدتو ضرور ہوگی، لہذا اگر کسی مسند موصول حدیث کا ایسی حدیثِ مرسل کے ساتھ تعارض ہوتو وہی معاملہ کیا جائے گا جو دوموصول حدیثوں میں تعارض کے وقت کیا جاتا ہے، اور اگر مرسل کی فرکورہ تین شرائط میں سے کوئی شرط مفقود ہوتو وہ حفیہ کے نزدیک ججت ہی نہیں ہے، اس لئے ظاہر ہے کہ حدیث موصول حجے اس پر رانج ہوگی، ھذا ما فھمت من مذھب الحنفیة۔ واللہ اعلم

(فتوی نمبر ۴۵/۴۹ الف)

#### "من جدّد قبرًا ومثّل مثالًا ....الخ" حديث ب ياتهين؟

سوال: - ہماری مسجد میں سیکریٹری اور کارکن جماعت ِ اسلامی کے ہیں، مسجد کا چبوترہ ایک شخص کو دیا ہوا تھا، میری دُکان کرایہ پر سامنے تھی، مسجد جب میں قرآن شریف کی تلاوت کرتا تو وہ شخص ریڈیو پر فخش فخش ریکارڈ بلندآ واز سے چلاتا رہتا، مسجد کے کارکنوں سے شکایت کی، کوئی شنوائی نہ ہوئی، جماعت کے آدمی نے کہا کہ بیسب تمہاری شہ پر ہورہا ہے۔

محرّم کے مہینے میں ان میں سے بعض آیسے لوگ آتے ہیں جو خود شیعہ ہیں، میں نے ایک حدیث پڑھی غالبًا عربی الفاظ یہ ہیں: "من جدّد قبرًا ومثل مثالًا فھو ذائر لیخرج الاسلام" یہ س کر اس شخص نے مجھے مارا، کیا یہ حدیث سے جے ؟

جواب: - ان الفاظ ہے کوئی حدیث ہمارے علم میں نہیں، اور حدیث کی کتابوں میں تلاش ہے۔ ہے بھی نہیں ملی، آپ نے جس کتاب میں دیکھی ہواس کا مفصل حوالہ لکھ کر بھیجیں تو کچھ کہا جاسکتا ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم واللہ سبحانہ اعلم میں دیکھی میں دیکھی ہواس کا مفصل حوالہ لکھ کر بھیجیں تو کچھ کہا جاسکتا ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم میں میں دیکھی میں میں دیکھی ہواس کا مقام میں میں دیکھی ہواس کا مقام ہواں کا میں دیکھی ہواس کا مقام ہواں کیا ہواں کا میں دیکھی ہواں کا مقام ہواں کیا ہواں کی کتابوں میں دیکھی ہواں کا مقام ہواں کیا ہواں

#### سندِ حديث مين لفظِ "نا" كا مطلب

سوال: - سندمیں لفظِ "نا" کا استعال کرتے ہیں، اس کا کیا مطلب ہے؟ جواب: - سندمیں جولفظِ "نا" ہوتا ہے، وہ "حدثنا" کامخفف ہے، یعنی ہم سے حدیث بیان کی۔

۵۱/۱۱/۱۱۵

(فتوی نمبر اا۲/۱۲۳ ج)

#### ہندوستان سے فرحت بخش ہوا آنے سے متعلق حدیث کی شخفیق

سوال: - کیا کوئی حدیث شریف اس مضمون کی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بیفر مایا ہو کہ: '' ہندوستان ہے ایسی فرحت بخش ہوا آتی ہے' یا بیہ ضمون ہو کہ'' میرا سینہ کشادہ ہوجاتا ہے اور مجھے فرحت محسوس ہوتی ہے' یا بیہ ضمون ہو کہ'' ہندوستان کے لوگ مجھے عزیز ہیں، کیونکہ وہ مجھے دیکھے بغیر ایمان لائیں گے۔''؟

جواب: - اس مضمون کی کوئی حدیث احقر کے علم میں نہیں ہے، اور کتبِ حدیث میں سرسری تلاش سے ملی بھی نہیں ہے۔ تلاش سے ملی بھی نہیں ہے۔ تلاش سے ملی بھی نہیں ہے۔ اور کتبِ حدیث میں سرسری تلاش سے ملی بھی نہیں ہے۔

۱۳۹۲/۱۲/۲۱ ه (فتوی نمبر ۲۵/۲۸۰۵ و)

#### مطالع کے لئے حدیث کی متند کتب

سوال: - حدیث کی متندرین کتب برائے مطالعہ ارشاد ہوں۔

(فتوی نمبر ۱۹/۲۹۲ الف)

#### طوالت عمر کی فضیلت میں ایک حدیث

سوال: - طوالت عمر کی فضیلت میں ایسی کوئی حدیث موجود ہے یا نہیں؟ اس طرح کہ'' جتنی عمر بڑھتی جائے گی اس دس سال کے معاصی کی مغفرت ہوتی جائے گی''؟ جواب: - اس مضمون کی کوئی حدیث کہیں نظر سے نہیں گزری، البتہ بڑی عمر کی فضیلت میں بی حدیث نمائی (اور ترفری) وغیره میں مروی ہے کہ: "من شاب شیبة فی الاسلام کانت له نوراً یوم القیامة." (الجامع الصغیر ص: ۱۲) یعنی جو شخص اسلام کی حالت میں بوڑھا ہوگیا ہوتو بڑھا ہے کی سفیدی اس کے لئے قیامت کے دن نور ہوگی۔ اور ابوداؤدکی روایت میں الفاظ بیہ ہیں: "لا تنتفوا الشیب فانه نور المسلم، من شاب شیبة فی الاسلام کتب الله له بها حسنة و کفر عنه بها خطیئة و رفعه بها در جة." رواه أبو داؤد. (مشکوة کتاب اللباس، باب الترجل ص: ۲۸۲)۔ یعنی سفید بالول کومت نوچو کیونکہ وہ مسلمان کا نور ہے، جو شخص اسلام کی حالت میں بوڑھا ہوگیا اللہ تعالی اس کے لئے اس کی بناء پرایک نیکی کھے گا اور ایک خطا معاف کرے گا اور ایک در جے میں اضافہ فرمائے گا۔ واللہ اعلم پرایک نیکی کھے گا اور ایک خطا معاف کرے گا اور ایک در جے میں اضافہ فرمائے گا۔ واللہ اعلم پرایک ایم ۱۳۹۷/۱۹۳۱ھ (فتو کی نمبر ۱۲۸/۱۹۲۱ھ)

اثرِ صحابی نقل کرنے کے بعد ''أو کما قال د ضبی الله عنه'' کہنا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اسم گرامی پر لمبا دُرود برہ هنا کیا حدیث کے برجمی '' تلاوت'' کا لفظ بولا جاسکتا ہے؟ کیا حدیث کے برجمی کرنے کے بعد ''کہا قال علیہ السلام'' کہا جاتا ہے، اثرِ صحابی میں سوال ا: - حدیث قال کرنے کے بعد ''کہا قال علیہ السلام'' کہا جاتا ہے، اثرِ صحابی میں کہا بیا تا ہے، اثرِ صحابی میں کیا بیتھم ہے؟

جی لیا بیتم ہے؟ ۲:- حدیث پڑھتے ہوئے جب آنخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم کا اسم گرامی آتا ہے تو ''صلی اللّٰہ علیہ وسلم'' کہا جاتا ہے، کیا بیجی وُرست ہے:''صلی اللّٰہ علیہ وآلہ واصحابہ وبارک وسلم''؟

س: - لفظِ'' تلاوت'' جیسے عام طور پر قرآن پر بولا جاتا ہے، یعنی جیسے'' میں نے تلاوتِ قرآن کی''، تو حدیث پر بھی پیدلفظ بولنا جائز ہے یانہیں؟

جواب ا: - احادیث و آثار کے نقل کرنے میں جس قدراحتیاط سے کام لیا جائے ، بہتر ہے ، لہذا آثارِ صحابۃ میں بھی ''او کما قال رضی اللہ عند'' کہنے میں کوئی حرج نہیں۔ ۲: - بلاشبہ جائز بلکہ مستحسن ہے۔

<sup>(</sup>١) سنن نسائي ج: ٢ ص: ٢٤ (مكتب المطبوعات الاسلامية، حلب).

 <sup>(</sup>٢) جامع الترمذي، باب ما جاء في فضل من شاب شيبة في .... الخ ج: ٣ ص: ١٢١ (دار احياء التراث العربي)
 وكذا في صحيح ابن حبان ذكر اعطاء الله جل وعلا نورًا في القيامة، ج: ٢ ص: ١٥٦ (مؤسسة الرسالة، بيروت).

 <sup>(</sup>٣) الجامع الصغير للسيوطي رقم الحديث: ٨٤٦٣ ج: ٣ ص: ١٤٥٣ (مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة)،
 وكذا في المشكوة ص: ٣٨ باب الترجيل (قديمي كتب خانه).

 <sup>(</sup>٣) مشكوة المصابيح (قديمي كتب خانه).

۳: - احادیث کے لئے لفظِ'' تلاوت' کے استعال میں شرعاً تو کوئی اِشکال نہیں، کیکن عرف و و اللہ اعلم بالصواب محاورے کے خلاف ہے۔ الجواب صحیح الجواب صحیح الجواب محمد عاشق الہی

(فتوى نمبر ١٨/١٣٩٢ الف)

#### ایک حدیث یا مقوله؟

سوال: - ازراهِ كرم ال حديث كے معانی سمجھا دیجئے كه: "ألا ان أولياء الله لا يسموتون .... الخ"۔

#### بظاہر دومتعارض احادیث میں تطبیق (فارسی)

سوال: -تطبیق ومطلبِ احادیث ذیل مطلوب است، اُمید تفصیلا بزبان فارس عام در قید تحریر برآ ورده بنده را ازموج خلجان ریانمائید، جواب بزبان فارسی ضرورنیست بلکه ام زبان که باشد-

عاصم ابن كليب الجرمى عن أبيه قال: حسبته من الأنصار .... انه كان مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في جنازة فلقيه رسول امرأة من قريش يدعوه الى طعام، فجلسنا مجلس الغلمان من ابائهم، ففطن اباؤنا للنبي صلى الله عليه وسلم وفي يده أكلة فقال: ان هذه الشاة تخبرني أنها أخذت بغير حِلها، فقالت: يا رسول الله! لم يزل يعجبني أن تأكل في بيتي واني أرسلت الى النقيع فلم توجد فيه شاة وكان أخى اشترى شاة بالأمس فأرسلت بها الى

ا) سورة آل عمران: ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) يفويٰ البلاغ "ك شاره رئع الثاني ١٣٨٧ه على كيا يا يا - (مرتب)

أهله بالثمن، فقال: أطعموها الأساري. (مشكل الأثار للطحاويٌ ج: ٣ ص:١٣٢). (١) غرض اینکه این حدیث سند اومتنا مضطرب است \_

سندا: - ورحديث مشكل الآثار عاصم عن أبيه عن رجل أحسبه من الأنصار أبوحنيفة عاصم بن كليب عن أبي بردة ابن أبي موسى عن أبي موسى الأشعري أبوحنيفة عاصم عن أبيه عن رجل من أصحاب النبي والحاكم والذي لم يذكرا عاصما بل خالفاه في تمام السند\_

متنا: از حدیث مشکل الآثار معلوم میشود نیز از مشکو قر که ایخضرت بجناز ه رفته بود و بعد از رُجوع عن البخازه داعی زن آمده بود، واز حدیث ابوحدیمهٔ معلوم میشود که حضور اکرم صلی الله علیه وسلم برائے ملاقات یک قوم رفتہ بودایثال شاۃ را ذبح کرد، واز بعقل مفہوم میشود کے کسی ازصحابہ "برائے آنخضرے صلی الله عليه وسلم ثان تيار كرده بود دعوت دادند، واز حاكم معلوم ميشود كه رسول الله صلى الله عليه وسلم واصحاب بزنی مرور نمودندآن برائے شان شاۃ ذبح نمودند۔

جواب : - در احادیث مذکور ہیج اضطراب نیست، واقعہ اینست که آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم برائے جنازہ رفتہ بودند کہ بعد از فراغ زنے از انصار مردے را فرستاد وا مخضرت صلی اللہ علیہ وسلم را دعوت طعام داد، أيمخضرت صلى الله عليه وتلم نشريف بردند، پس در روايت مشكل الآثار ومشكوة مكمل واقعه بیان کرده شده است، و در روایتِ ثالثه که از امام ابوحنیفه مروی است قصه جنازه حذف کرده، و مراد از قوم در "زاد قوما من الأنصار في دارهم" بهال زن است، داين مرادنيست كه آنخضرت صلى الله عليه وسلم برائے زیارت قوم انصار رفتہ بود کہ زن ایثال را مدعو کرد واما در روایت رابعہ کہ در آں "صبع رجل من اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم" آمده است يس بظام رنسبت صنع طعام بمردم مجاز است كه مراد از ورسول زن داعی بود نه که داعی، واما روایت ِ خامسه که دران مرور نبی صلی الله علیه وسلم برزن داعی مذکور است، پس بروایاتِ سابقه متعارض نیست، زیرا کهمکن است که وقت رفتن بجناز ه استخضرت صلی الله عليه وسلم مرور بر زن فرموده و زن ايثان را دعوت داده ، پس بعد از فراغ آن زن دوباره مردے را فرستاد كهآ تخضرت صلى الله عليه وسلم را بيار دخصوصاً وقتيكه بموجب روايت ِمشكلوة زن داعي زن متو في بود\_ اما اختلافیکه درسندنظری آیداضطراب نیست بلکه تعدّ دِطرق است به فقط والله سبحانه اعلم ا الجواب سيح احقر محمرتقي عثاني عفي عنه محمرشفيع عفااللدعنه 01711/17

(فتوى نمبر ٢٦/١٩ الف)

 <sup>(</sup>١) مشكل الأثار للطحاوي باب بيان مشكل ما روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم مما يقضى بين المختلفين من الفقهاء في الشاة المغصوبة اذا ذبحت وشويت .... الخ. رقم الحديث: ٣٠٠٥، ٣٠٠١ ح. ٧ ص: ٥٥٪ (طبع مؤسسة الرسالة بيروت).

#### رأى الحنفية في قبول الأحاديث الضعيفة في فضائل الأعمال

(فضائلِ اعمال میں ضعیف احادیث قبول کرنے میں حنفیہ کی رائے سے متعلق عربی فتویٰ)
الی فضیلة الشیخ الفقیه البارع والمحدث المتقن مولانا محمد تقی العثمانی
حفظه الله و نفع به

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

أحمد اليكم الله الذي لا الله الاهو، ونصلى ونسلم على المبعوث رحمة للعالمين وعلى اله وصحبه أجمعين، وبعد!

من يمن الايمان والحكمة من صنعاء أبعث اليكم بهذه الرسالة سائلا الله العلى القدير أن يحفظكم وأن يكثر في الأمة الاسلامية من أمثالكم، ولكم حرصت على لقائكم عندما زرت مدينتكم كراتشي قبل عامين ولكن مع الأسف لم أجدكم فيها، فقد كنتم حينها خارج بالادكم الباكستان، وكاتب هذه السطور هو محبكم في الله عادل بن حسين أمين اليماني الندوى وقد حدثني عنكم عندما كنت في الهند مولانا العلم الشامح الأديب العملاق العالم الرباني سماحة الشيخ أبي الحسن الندوى حفظه الله تعالى وكذلك الأستاذ الفاضل سبحان الحسيني الندوى، وصدق القائل "والأذن تعشق قبل العين أحيانا" وأسأل الله أن يسر

فضيلة الشيخ، لقد أردت أن أستفسركم وأوجه اليكم هذا السؤال الهام، الا وهو ما ذكره العلامة المحقق محمد عبدالحى اللكنوى رحمه الله تعالى في كتابه النفيس - الأجوبة الفاضلة في صفحة: ٣٤ - عندما نقل كلام شمس الدين السخاوي في (القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع) وذكر كلام الحافظ ابن حجر العسقلاني رحمه الله في جواز رواية الحديث الضعيف في فضائل الأعمال وشروطه الثالثة المذكورة هنالك؛ وقد نقل العلائي الاتفاق على الشرط الأول، وأما الشرط الثاني والثالث فقد نقلا عن العز بن عبدالسلام وعن ابن دقيق العيد.

و السؤال هنا هو: ما هو رأى علماء الحديث من السادة الحنفية في هذه الشروط؟ هل يعتبرونها أصلا هاما في جواز رواية الحديث الضعيف في فضائل الأعمال أم لا؟ وهل لهم أقوال في هذه المسئلة؟ نرجو منكم غاية الرجاء البسط الشافي الكافي في الجواب، ولكم بذلك عظيم الأجر والثواب من الله تعالى.

وأنتهز هذه الفرصة لمعرفة وقتكم المناسب حتى تتكرموا بزيارة لنا الى اليمن الميمون، وبالأخص الى جامعة الايمان التى يترأسها فضيلة الشيخ عبدالمجيد الزندانى ويدرس فيها مجموعة طيبة من أهل العلم كالشيخ الدكتور عبدالكريم زيدان وغيره، والمجامعة تحرص كثيرًا على استقادم علماء من البلاد الاسلامية، وقد زار الجامعة كثير منهم ونتمنى أن تبدوا وتظهروا استعدادكم حتى يوجه شيخنا الزندانى دعوة الى فضيلتكم، وينفع الله بزيارتكم لهذه البلاد ورؤية ما فيها من الأثار والعبر، ولا أنسى أن أقول لكم: ان الأستاذ سلمان الحسنى الندوى قد زار الجامعة قبل ثلاثة أعوام، وحرض على أهمية الاتصال العلمى والثقافى بعلماء شبه القارة الهندية، وأنتم يا فضيلة الشيخ من أعلام علماء هذه القارة، ودعوتى هذه لكم هي اصالة عر نفسي ونيابة عن الجامعة التي أعمل فيها، ونأمل منكم قبول هذه الدعوة الصادقة وعدم ردّها، فهي مفتاح خير وبركة ان شاء الله تعالى.

فى الأخير! أرجو المعذرة من الاطالة، وأطلب منكم صالح دعواتكم لكاتب هذه السطور المبتلى بالعجز والتقصير - كما يعلم الله ذلك - وبلغوا سلامي على محبيكم وتلامذتكم وأنا في انتظار جواب السؤال وجواب الدعوة.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته وكتبه محبّكم في الله عادل بن حسن أمين اليماني الندوى صنعاء - جامعة الإيمان - يمن

الإجابة:-

الى فضيلة الشيخ عادل بن حسن أمين اليماني المؤقر، حفظه الله تعالى ورعاه السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

فقد تسلمت رسالتكم الكريمة، وقد تشرفت بمطالعتها والتعرف عليكم، فجزاكم الله تعالى خيرًا، وأجزل لكم مثوبة.

سألتم عن رأى الحنفية في قبول الأحاديث الضعيفة في فضائل الأعمال، وما ذكر الامام اللكنوي رحمه الله تعالى من ثلاثة شروط لقبول الحديث الضعيف، فهو المختار عند جمع كبير من الحنفية، ومن أهم هذه الشروط أن الحديث الضعيف لا يثبت به حكم جديد، حتى الاستحباب على سبيل الحتم، وانما معنى قبوله أن يتأكد به حكم ثبت سابقا بنص صحيح أو حسن، أو أن يعمل به على سبيل الاحتياط والاحتمال، دون الحتم بالقول بسنيته أو استحبابه، وهناك جمع من العلماء الحنفية يقبلون الحديث الضعيف، حتى لاثبات حكم جديد في الفضائل، وان مشائخي الذين شرّفني الله بالتلمذ عليهم، كانوا يختارون الرأى الأوّل، فمشلًا: حديث صوم السابع والعشرين من رجب، لم يثبت في حديث صحيح، ولذلك أنكر الشيخ أشرف على التهانوي رحمه الله سنية هذا الصوم أو استحبابه، وللكن أجاز أن يصوم أحد على سبيل احتمال الاستحباب.

أما اذا تأيد الحديث الضعيف بتعامل العلماء فانه يمكن عند الحنفية أن يثبت له حكم جديد، وهذا مثل فضل صلاة التسبيح و احياء ليلة النصف من شعبان، و أمثلة ذلك كثيرة.

وانى أشكركم على ما دعوتمونى الى جامعة الايمان باليمن، وكم يسعدنى أن أتشرف بزيارة العلماء وطلبة العلم هناك، وإنى أقبل هذه الدعوة بكل اعتزاز وسرور، ولكن الأشهر الشلاثة القادمة مرهقة بالأسفار الأخرى، فلعل ذلك انما يتيسر بعد الحج، في بداية شهر محرم الحرام ان شاء الله تعالى، وإن وصلت الى الدعوة الرسمية في خلال شهر ذي الحجة، فسوف أحدد التاريخ بالضبط إن شاء الله تعالى.

والسلام عليكم ورحمة والله وبركاته محمد تقى العثمانى من الرياض ٩ من شوال ١٤١٩هـ وعنوانى الدائم: دار العلوم كراتشى ١٤، الرمز البريدى ١٨٠٠ باكستان (فتوئ نمبر ٣٨٠/٣٣٠)

"لن تجتمع أمتى على الضلالة" كے بعد "فان أجمعت أمتى على الضلالة . . . . الخ" ك الفاظ حديث ميں بيں يانہيں؟ على الضلالة . . . . الخ" ك الفاظ حديث ميں بيں يانہيں؟ سوال: - "لن تجتمع أمتى على الضلالة" ك بعد "فان أجمعت أمتى على الضلالة

 <sup>(</sup>۱) وفي عون المعبود ج: ۷ ص: ۲۰ (طبع دار الكتب العلمية بيروت) ولم يثبت في صوم رجب نهي و لا ندب و لا نهى لعينه، و للكن أصل الصوم مندوب اليه.

فأنا برئ منهم" كالفاظ بهى حديث مين بين يانهين؟

جواب: - "لن تجتمع أمتى على الضلالة" كے بعد "فان أجمعت أمتى على الضلالة فأنا برئ منهم" كے الفاظ كى متندكتاب ميں تميں نہيں على۔ واللہ اعلم بالصواب الجواب صحيح الجواب صحيح الجواب صحيح معتند كتاب ميں تميں نہيں على۔ الجواب صحيح محمد عاشق اللهى عفى عنہ محمد عاشق اللهى عفى عنہ في عنہ (فتو كي نمبر ١٩ الف)

# حديث "بعثت الى الأسود والأحمر" كى تحقيق؟

سوال: - "بعثت الى الأسود والأحمر" كى حديث كس كتاب اور كس مقام پر ہے؟
جواب: - ان الفاظ كے ساتھ كوئى حديث نظر سے نہيں گزرى، اور مراجعت كتب كى اس
وقت فرصت نہيں، البتہ مضمون سجح ہے اور سجح احادیث سے ثابت ہے۔

احقر محمد تقی عثمانی عفی عنہ
الجواب سجح
بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ
بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ
(فتو کی نمبر ۱۹/۸۵ الف)

(۱) و كيست: مجمع الزوائد للهيثمن ج: ۵ ص: ۲۱۸ (طبع دار الريان للتراث قاهرة، و دار الكتب العربي بيروت) نيز اس معنى كي اوراحاديث و كيست: مشكوة المصابيح، باب الاعتصام بالكتاب والسّنة ج: ۱ ص: ۳۰ (طبع قديمي كتب خانه كواچي).

(۲) مائل نے اپنے سوال شین "بعثت الی الأسود و الأحمر" کالفاظ قرکے میں جبکہ ان الفاظ کے بچا ہے" بعثت الی الأحمر و الأمود" کالفاظ تحقید کتب احادیث شین موجود میں بہت ہو مصحصع النو واقعد للهیشمی جا ، مسلم عن أہی موسیٰ قال: قال للتراث، دار الکتاب العربی قاهره و بیروت) شین ہے: باب عسوم بعثته صلی الله علیه وسلم عن أہی موسیٰ قال: قال رسول الله صلی الله علیه وسلم عن أہی موسیٰ قال: قال الله صلی الله علیه وسلم عن أہی موسیٰ قال: قال ولم تحل لمین کان قبلی و نصرت بالرعب شهرا و أعطیت الشفاعة ولیس من نبی الا وقد سأل شفاعة وانی اختبات شفاعتی ثم جعلتها لمن مات لا یشرک بالله شیئا. رواہ أحمد متصلا وموسلا والطبرانی ورجاله رجال الصحیح. وعن ابن عباس أن رسول الله صلی الله علیه وسلم قال: أعطیت خمسا لم یعطهن نبی قبلی و لا أقولن فخرًا بعثت الی الأحمر والأسود و نصرت بالرعب ... الخ. این کے علاوہ بخش ویر صلح الله یعطهن نبی قبلی و لا أقولن فخرًا بعثت الی الأحمر والأسود و نصرت بالرعب ... الخ. این کے علاوہ بخش ویر صلح الله علیہ مؤسسة السرسالة بیسروت) رقم طرق شعیف اور بحض صحیح میں دو الله علیہ وسلم قالن ج: اس جا کہ دار الحرمین قاهرة). موارد الظمان ج: اس جا کہ صندہ الروالد (طبع دار الکتاب العربی بیروت). مصنف ابن ابی شیبه ج: ۲ صن ۲۵۳ (طبع مکتبة الرشد، ریاض). مسند أحمد ج: اس ۲۵۰ (طبع مؤسسة قرطبة). (گرزیج و و واز)

#### عمامه كي فضيلت ميں حديث

سوال: - کسی حدیث میں عمامہ کی خصوصی فضیلت موجود ہے یا نہیں؟
جواب: - عمامہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے اور یہی اس کی فضیلت ہے، اس کے علاوہ ایک حدیث میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ: مسلمانوں اور مشرکین کے درمیان ایک انتیازی علامت یہ ہے کہ مسلمان ٹوپی پرعمامہ پہنتے ہیں۔ "فرق ما بین السمسلمین والمشرکین انتھائم علی القلانس"۔

واللہ اعلم علی القلانس"۔

واللہ اعلم العمائم علی القلانس"۔

(فتوی نمبر ۱۵۰۸/۱۰۳۱)

www.ahlehad.org

<sup>(</sup>۱) وفي جامع الترمذي باب العمائم على القلانس رقم الحديث: ۱۷۸۳ ج: ۲ ص: ۲۳۵ (طبع دار احياء التراث العربي بيروت) .... قال ركانة: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم بقول: ثم ان فرق ما بيننا وبين المشركين العمائم على القلانس. وكذا في سنن أبي داؤد رقم الحديث: ۲۰۷۸ ج: ۳ ص: ۵۵ (طبع دار الفكر).

www.ahlehad.org

# رعوت وبلغ كسائل) (ووت وبلغ كسائل)

www.ahlehad.org

# تبلیغ اور جہاد کے فرضِ عین اور فرضِ کفایہ سے متعلق تحقیق اور مرقح جبلیغی جماعت اور اس میں اوقات لگانے کی شرعی حیثیت

سوال: - سیّدی حضرتِ اقدس حضرت مولا ناجسٹس مفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکاتهم السلام علیکم ورحمة اللّه، مزاج گرامی! دِل سے دُعا ئیں ہیں کہ اللّه تعالیٰ حضرت کو ہمیشہ صحت و عافیت کے ساتھ خدمتِ دین کی توفیق عطا فر مائے، آمین۔

حضرت! اس نا کارہ کے دِل میں حضرت کی جومحبت وعظمت ہے، اس کے اظہار میں طوالت ہوجائے گی مختصراً عرض ہے کہ حضرت کے لئے دِل و جان ہے، دِل کی انتھاہ گہرائیوں سے دُعا ئیں نکلتی رہتی ہیں۔

حضرت کی مصروفیات تو واقعی ہوتی ہیں، تاہم ایک مسئلہ میں حضرت کی رائے مطلوب ہے،

دُوسری کسی جگہ سے حضرت جیسی تسلی متو تع نہیں تھی، اُمید ہے جواب سے بہر مندفر مائیں گے۔

حضرت! اکابر کی کتابوں سے اور حضرت کے ایک مستقل وعظ'' دین کی حقیقت تسلیم و رضا''
سے یہ بات دِل میں بیٹھ گئی ہے کہ دین شوق پورے کرنے کا نام نہیں بلکہ اس وقت جو تھم اور وقت کا
تقاضا ہو، اس کے پورے کرنے کا نام دین ہے۔لیکن دُوسری طرف اپنے اکابر تبلیغی جماعت والوں کے

ہاں دین کی حقیقت کو'' قربانی'' کے نام سے پیش کیا جاتا ہے، جس کی وجہ سے تردّد ہوتا ہے کہ تھے طرزِ

مثلاً ہمارے پاکتان کے سابقہ امیر ......صاحب مظلہم کا جس ہفتے کا سہ روزہ متعین تھا،
اسی ہفتے ان کے سسر کا انقال ہوگیا، اب وہ سوچ میں تھے کہ کیا کریں؟ تسلیم و رضا کے پیشِ نظر تو سہ
روزہ کو اس ہفتے مؤخر بھی کیا جاسکتا تھا، تا کہ غمز دہ بیوی کو شوہر کے ساتھ رہنے سے تسلی ہو، لیکن امیر
صاحب پاکتان نے سہ روزہ کو مقدم رکھا اور چلے گئے، واپسی پر فکر مند تھے کہ بیوی ضرور خفا ہوگی، لیکن
بیوی خلاف تو تع بہت محبت سے پیش آئی، اور عرض کیا کہ: رات اباجی خواب میں ملے تھے، انہوں نے
کہا کہ ....... آئے تو اس پر خفا نہ ہونا، اس کے سہ روزہ پر جانے سے اللہ تعالی نے میری مغفرت
فرمادی ہے۔اب تسلیم و رضا کے تحت نہ نکلتے تو یہ مغفرت کا بہانہ کسے بنتا؟

اکثر اکابر تبلیغ والوں سے سنتے ہیں کہ انتظامی چلوں اور سالوں سے ثواب تو ہوتا ہے کیکن کفر نہیں ٹوٹے گا، کیونکہ اس کے لئے'' قربانی'' شرط ہے کہ گھر میں بیوی بیار ہے، کھیت میں فصل تیار ہے، جیب میں رقم نہیں، حالات خراب ہیں، تب نکلے گا تو ہدایت عام ہوگی۔ اب سلیم و رضا کے پیشِ نظر جب بیوی بیار ہے تو کٹائی ضروری ہے، اب اس میں سلیم و جب بیوی بیار ہے تو کٹائی ضروری ہے، اب اس میں سلیم و رضا کو دیکھا جائے یا قربانی کو؟ غالبًا غزوہ تبوک میں تھجور بالکل کی ہوئی تھیں، لیکن دین کی حقیقت قربانی کے پیشِ نظر صحابةٌ، اللہ کے راستے میں نکل گئے۔

ایک صاحب نے ایک عالم سے پوچھا کہ ایک شخص اللہ کے راستے میں نکانا چاہتا ہے لیکن اس کا بوڑھا والد نابینا ہے، جوان بیوی ہے اور آس پاس ماحول بھی سازگار نہیں، اور اس کے جھوٹے چھوٹے چھوٹے چھوٹے بین سازگار نہیں، اور اس کے جھوٹے چھوٹے بیخ بھی ہیں۔ اس عالم نے کہا کہ صورت مسئولہ میں بیشخص اگر نکاتا ہے تو بڑا ظالم ہے۔ اس عالم کو بتایا گیا کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے گھر کی یہی حالت تھی جب وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نکلے تھے۔ اب سلیم و رضا کے تحت تو نہ نکانا سمجھ میں آتا ہے، لیکن بزرگ کہتے ہیں کہ جب اس حالت میں نکلے گا تو جہاں کفرٹوٹے گا وہاں اس کا یقین بھی ہے گا اور گھر والوں کا یقین بھی جب گا کہ حقیقی محافظ اور راز ق تو اللہ ہے۔

بعض لوگوں سے یہ جھی منتے ہیں کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے وفت چونکہ بلوغ اسلام نہیں ہوا تھا، اس لئے ان پر بیہ ذمہ داری بڑھی ہوئی تھی، اب تو بلوغ اسلام ہوگیا ہے، اب و لیی ذمہ داری نہیں، جبکہ تبلیغ والے کہتے ہیں کہ جب بے دین اور دین سے دُوری اسی دور کے مثل عود کر آئی ہوتو کیا تھیم وہی عود کرنہیں آئے گا؟

ا کابراہل علم، تبلیغ میں نکلنے کی شرعی حیثیت کوفرض کفامیہ کہتے ہیں، جبکہ تبلیغ کے بزرگ کہتے ہیں کے کہ فامیہ کہتے ہیں کہ کھانیہ کا مطلب تو میہ ہے کہ وہ فرض کی ادائیگی میں کفایت بھی کر جائے، اب اربوں انسان دین سے دُور ہیں، تو کیاسینکٹروں اور ہزاروں کا نکلنا اس فرض کی ادائیگی میں کفایت کر رہا ہے؟

بعض ساتھیوں سے یہ بھی سنتے ہیں کہ ایک سفر میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے روزے تو إفطار کرواد ہے تھے لیکن تبلیغی سفر موقوف نہیں فر مایا۔ اسی طرح حضرت حظلہ رضی اللہ عنہ کو جب عنسلِ جنابت کی حاجت تھی، وقت کا تقاضا تو عنسل تھا، لیکن انہوں نے اسی ناپا کی کی حالت میں اللہ کے راستے کو مقدم رکھا۔

حضرت! اُمید ہے کہ میں نے اپنے اِشکال کی وضاحت کافی حد تک کردی ہے، مزید طوالت مناسب نہیں گئی۔ حضرت اپنی فقیہانہ بصیرت و خداداد فہم کے تحت اس بات کی کسی قدر تفصیل سے وضاحت فرماد یجئے کہ بعض اوقات جب دین کا تقاضا تبلیغ والے پیش کرتے ہیں تو اس وقت کوئی نہ کوئی شرعی تقاضا بھی در پیش ہوجائے تو تسلیم و رضا کے تحت اس تقاضے کو پورا کیا جائے یا صحابہ کرام گئی طرح

قربانی کرکے ان تقاضوں کومؤخر کردیا جائے؟

حضرت! مذکورہ إشکال کے ساتھ ایک بات ضمناً عرض کرتا چلوں کہ بعض اُ مور میں اکابر اہلِ علم اور اکابر اہلِ تبلیغ کے زوایۂ نگاہ میں کچھ فرق محسوس ہوتا ہے، مثلاً عام اہلِ علم تبلیغ میں نگلنے کو فرضِ کفایہ اور تبلیغ والے فرضِ عین بتلاتے ہیں، جیسے آج سے نصف صدی قبل حضرت تھا نوی رحمۃ اللہ علیہ نے صحبتِ اہل اللہ کے فرضِ عین ہونے کا فتوی دیا تھا، کیونکہ بدون صحبتِ اہل اللہ س وقت اصلاحِ ظاہر و سطن قریب قریب ناممکن تھی۔ اب یہ بات بھی مشاہدہ ہے کہ نگلنے سے منصر نے عوام بلکہ علمائے کرام کی باطن قریب قریب ناممکن تھی۔ اس کا خود مشاہدہ ہے اور نا قابلِ انکار حقیقت ہے، تو اگر مقدمۃ الواجب واجب عجت نکلنے کو فرضِ عین بتلایا جائے تو اس کی کیا شرعی حینیت ہوگی ؟ والسلام بندہ محمد راشد

جواب: - مکرمی ومحتری! السلام علیم ورتمة الله و برکانه آپ کا گرامی نامه ملاء آپ احقر نا کارہ کے لئے جس طرح دُعا ئیں کرتے ہیں، اس پر کس زبان سے شکرادا کروں، الله تعالیٰ آپ کواس کا بہترین صله دُنیا وآخرت میں عطا فرمائیں، آمین۔ آپ نے تبلیغی جماعت کے بارے میں جو بانٹیں پوچھی ہیں، ان کے بارے میں چنداُ صولی بانٹیں عرض کرتا ہوں، خدا کرے کہ وہ باعث ِاطمینان ہوں۔

ا:- جب جہاد فرضِ عین ہوجائے تو اس وقت ایک ایمرجنسی کی حالت ہوتی ہے، اس وقت نہ تجارت جائز ہے، نہ بیوی بچوں کے عام حقوق اس طرح باقی رہتے ہیں جیسے اس کی حالت میں ہوتے ہیں، اور نہ جہاد کے سواکوئی اور ایبا کام جائز ہوتا ہے جو جہاد کے منافی یا اس کی راہ میں رُکاوٹ بننے والا ہو۔ آپ نے صحابہ کرامؓ کے عہدِ مبارک کی جتنی مثالیں پیش کی ہیں، وہ سب اسی حالت سے متعلق ہیں، غزوہ تبوک میں جہاد کے فرضِ عین ہونے کا اعلان خود قر آنِ کریم میں بھی فرمایا گیا تھا، اور آپ میں اللہ علیہ وسلم نے بھی دوٹوک الفاظ میں واضح فرمادیا تھا، البذا کی ہوئی تھیتیاں یا گھر والوں آپ مسائل اس فرضِ عین کی ادائیگی میں مانع نہیں ہوئیس۔ اس کے باوجود آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مسائل اس فرضِ عین کی ادائیگی میں مانع نہیں ہوئیس۔ اس کے باوجود آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علیؓ جیسے جانباز صحافی کو تھم دیا کہ وہ مدینہ موترہ میں رہ کر کمزوروں کی دکھ بھال کریں۔ حضرت علیؓ جیسے جانباز صحافی کو حجم دیا گھر والوں کی خواہش تو بیتھی کہ وہ جہاد کی فضیلت حاصل کریں، لیکن آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے تھم کی وجہ سے تسلیم و

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے حضرت والا دامت برکاتہم کی تصنیف "تک مله فتح اله اچم" کتاب الامارة، مسئلة فوضیة الجهاد ج: ٣ ص: ٣٧٣ ملاحظه فرمائيں۔

<sup>(</sup>٢) "مَا كَانَ لِأَهُلِ اللَّمَدِينَةِ وَمَنْ حَوُلَهُمْ مِنَ الْأَعْرَابِ أَنْ يَتَخَلَفُوْا عَنْ رَّسُولِ اللهِ وَلَا يَرُغَبُوا بِأَنْفُسِهِمُ عَنُ نَفُسِهِ" الأية. سورة التوبة: ٢٠ ١.

رضا کی خاطر مدینه منوّرہ میں رہے، اور کمزوروں کی دیکھ بھال کی دھرت حظلہ یہ کا واقعہ بھی ایسے ہی وقت کا ہے جب دُشمن حملہ آور ہو چکا تھا اور جہاد فرضِ عین تھا۔ حضرت صدیقِ اکبر پر بھی حضورِ اقدی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ہجرت فرض ہو چکی تھی ، اور انہوں نے اسی فریضے کو ادا فر مایا ، ورنہ عام حالات میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے والدین کی خدمت کو جہاد پر مقدّم قرار دیا ، اور ایسے صحابہ کو لوٹا دیا جو والدین کو حرمت کو جہاد پر مقدّم قرار دیا ، اور ایسے صحابہ کو کوٹا دیا جو والدین کو روتا ہوا حجوڑ کر جہاد کے لئے آئے تھے۔

اگرسہ روزہ یا چلتے پر نکلنا ای درجے میں فرضِ عین قرار دیا جائے جس درجے میں جہاد نفیرِ عام کے وقت فرض ہوتا ہے تو اس کا میہ مطلب ہوگا کہ تجارت، صنعت، زراعت کچھ جائز نہ ہو، بلکہ ہر انسان ہر وقت تبلیغی سفر پر ہی رہے، جیسا کہ جہاد کے فرضِ عین ہونے کے وقت دُوسرا کوئی کام جائز نہ ہیں ہوتا۔ سوال میہ ہے کہ اگر سہ روزہ یا چلتہ لگانا فرضِ عین ہے تو اس کی حد کیا ہے؟ کتنے سہ روزوں اور کتنے چلوں سے میفرضِ عین ادا ہوجائے گا؟ تو اوّل تو یعیین کس بنیاد پر کی گئی؟ کیا قرآن وحدیث اور کتنے چلوں سے میفرضِ عین ادا ہوجائے گا؟ تو اوّل تو یعیین کس بنیاد پر کی گئی؟ کیا قرآن وحدیث کا کوئی حکم اس کی تعیین کرتا ہے؟ دُوسرے سہ روزہ لگانے کے بعد جب آ دمی پورے مہینے تجارت یا زراعت میں مصروف ہوگا تو کیا اس وقت تبلیغی سفر فرضِ عین نہیں ہوگا؟ اگر نہیں ہوگا تو وہ فرضِ عین کہاں رہا؟ اور ہوگا تو تجارت اور کسب معاش کیسے جائز ہوا؟

۲:-آپ نے لکھا ہے کہ:''ایک سفر میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے روزے تو إفطار کرادیئے، لیکن تبلیغی سفر موقوف نہیں فر مایا۔'' اوّلاً تو یہ تبلیغی سفرنہیں تھا، فنتج مکہ کے جہاد کا سفر تھا۔ وُوسرے روزے، مشقت ِشدیدہ کی وجہ سے إفطار کرائے گئے،' سفر موقوف کرنے کی کوئی وجہنہیں تھی، زیادہ سے

(۱) وفي صحيح البخارى باب من حبسه العذر عن الغزو ج: ۱ ص: ۳۱۸ حدثنا أحمد بن يونس ثنا زهير ثنا حميد أن أنسا حدثهم قال: رجعنا عن غزوة تبوك مع النبي صلى الله عليه وسلم ... الخ. و ثنا سليمان بن حرب ثنا حماد هو ابن زيد عن حميد عن أنس أن النبي صلى الله عليه وسلم كان في غزاة فقال: ان أقواما بالمدينة خلفنا ما سلكنا شعبا و لا واديا الا وهم معنا فيه حبسهم العذر ... الخ. وكذا في صحيح مسلم ج: ۲ ص: ۱ من ا مرا (طبع قديمي كتب خانه).

<sup>(</sup>٢) وفي المغنى لابن قدامة ج: ٩ ص: ١٤٣ (طبع دار الفكر بيروت) مسئلة قال وواجب على الناس اذا جاء العدو أن ينفروا المقل منهم والمكثر ولا يحرجوا الى العدو الا باذن الأمير الا أن يفجأهم عدو غالب يخافون كلبه فلا يمكنهم أن يستأذنوه .... أن النفير يعم جميع الناس ممن كان من أهل القتال حين الحاجة الى نفيرهم لمجئ العدو اليهم ولا يجوز لأحد التخلف الا من يحتاج الى تخلفه لحفظ المكان والأهل والمال ومن يمنعه الأمير .... وذلك لقول الله تعالى: إنفِرُوا خِفَافًا وَثِقالًا. التوبة. وقول النبي صلى الله عليه وسلم: اذا استنفرتم فانفروا .... وقال بعد أسطر .... وقد نفر من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو جنب يعنى غسيل الملتكة حنظلة بن الراهب .... الخ.

<sup>(</sup>۳) و کیکے: الصحیح لمسلم ج:۲ ص:۳۱۳ (طبع قدیمی کتب خانه) و جامع الترمذی ج: ۱ ص:۲۰۰ (طبع فاروقی کتب خانه).

زیادہ شدید گرمی تھی، صرف اتنی بات سے جہاد کوترک کرنا ضروری نہ تھا، کیونکہ اس مشقت کا اثر زیادہ سے زیادہ اپنی ذات پرتھا،کسی کاحق یا مال تلف نہیں ہور ہا تھا۔

س: - آپ نے فرضِ کفایہ کا جو مطلب کھا ہے، اگر کفایہ کا یہی مطلب ہے تو پوری تاریخ اسلام میں جہاد کو بھی '' فرضِ کفایہ' نہ ہونا چاہئے تھا، کیونکہ غیر مسلموں کی تعداد تاریخ کے ہر دور میں مسلمانوں کے تین گنے سے بھی ہمیشہ زائدرہی ہے۔ کروڑوں انسان ہر دور میں دین سے دُوررہے ہیں، لہذا جب فقہائے اُمت نے جہاد کو فرضِ کفایہ قرار دیا تو کیا اس وقت دُنیا کی اکثریت مسلمان ہوگئی تھی؟ جب اُنحضرت سلی اللہ علیہ وسلم دُنیا سے تشریف لے گئے تو صحابہ کرام گی تعداد ایک لاکھ چوہیں ہزار بتائی جاتی ہو فاہر ہے کہ اس وقت کی دُنیا کی آبادی کا بہت مختصر حصہ تھا۔ لیکن کیا آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے تبلیغی سفر کو فرضِ عین قرار دے کر بھی صحابہ کرام گی کو بہتم دیا کہ وہ سب اپنے حقوق و اجبہ ترک کر کے نے تبلیغی سفر کو فرضِ عین قرار دے کر بھی صحابہ کرام گی کو بہتم دیا کہ وہ سب اپنے حقوق و اجبہ ترک کر کے دسرے شہروں اور ملکوں میں جائیں؟ واقعہ یہ ہے کہ '' فرضِ کفایہ'' کا مطلب صرف اس قدر ہے کہ اگر مسلمانوں کی معتد بہ جماعت یہ کام کر رہی ہے تو اس کا میمل دُوسروں کے فریضے کی ادائیگی کے لئے بھی کا فی ہوجاتا ہے۔

<sup>(</sup>گزشت بیت )....... و فسى جامع التو مذى، أبواب فضائل الجهاد، باب فى الفطر عند القتال ج: ١ ص: ٢٠٢، ٢٠٢ ( گزشت بیت ) و الفطر عند القتال ج: ١ ص: ٢٠٢، ٢٠٢ ( طبع مذكور ) عن أبى سعيد الخدرى قال: لمّا بلغ النبى صلى الله عليه و سلم عام الفتح مرّ الظهران فاذننا بلقاء العدو فأمرنا بالفطر فأفطرنا أجمعين. هذا حديث حسن صحيح. مزيرا ما ديث اورتفيل ك لئ و يكفي ورَبِ تردق حين حديث عسن صحيح. مزيرا ما ديث اورتفيل ك لئ و يكفي ورب تردق حديث عسن صحيح. مزيرا ما ديث اورتفيل ك لئ و يكفي ورب تردق حديث عسن صحيح. مريدا ما ديث المرتبير حق تواز )

سے کوئی نا قابل برداشت تکلیف نہیں ہوئی تو شرعاً ان کا بیمل ناجائز نہیں تھا، البتہ افضل ہونے میں رائیں مختلف ہوسکتی ہیں۔ اور خواب کوئی شرعی جہت نہیں ہے جس سے کسی حکم شرعی پر استدلال کیا جائے۔ ۵: - یہ بات احقر کی فہم ناقص سے بالاتر ہے کہ بلیغ میں نکلنے پر ہمیشہ صحابہ کرام کے جہاد کے واقعات سے استدلال کیا جاتا ہے،لیکن عملاً جہاد کے بارے میں طرز عمل ہیہ ہے کہ گویا جہاد کوئی شرعی فریضہ ہی نہیں ہے، بلکہ اے عملاً منسوخ سمجھا جاتا ہے اور جہاد کی بعض اوقات مخالفت بھی کی جاتی ہے۔ ٢: - مذكوره بالا گزارشات كا بيرمطلب ہرگزنہيں ہے كه ميں تبليغي جماعت كا مخالف ہوں، يا بير کہ تبلیغ کے کام کو اہمیت نہیں دیتا۔حقیقت یہ ہے کہ تبلیغ کا کام نہایت اہمیت کا حامل ہے، خاص طور پر تبلیغی جماعت نے بفضلہ تعالی مجموعی حیثیت سے بڑا قابلِ تعریف کام کیا ہے اور اس سے اُمت کو بہت فائدہ پہنچا ہے،لیکن کسی کام کی اہمیت واضح کرنے کے لئے بیضروری نہیں ہے کہ اسے ہر قیمت پر فرضِ عین قرار دیا جائے۔ دُوسرے، جہاں تبلیغی جماعت کے ساتھ تعاون و تناصر ضروری ہے، وہاں بعض غلو آمیز باتوں کی اصلاح بھی ضروری ہے جوبعض نو واردیا حدود کی رعایت نه رکھنے والے حضرات سے سرز د ہوتی رہتی ہیں، اور اب بعض اوقات اُ حکام شرعیہ میں تصرف کی حد تک پہنچ رہی ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اینے دین کی صحیح فہم اور اس پڑمل کی توفیق عطافر مائے، آمین۔ والسلام واللہ سبحانہ اعلم احقر محمرتقي عثاني عفي عنه (فتوی نمبر ۲۷۱/۴۵)

# عورتوں کے لئے تبلیغی اجتاع میں شرکت کا حکم

سوال: - جس طرح مردم جدیں تبلیغ کرتے ہیں، ای طرح عورتیں بھی مبلغ ہیں، محلے کی عورتوں کو دعوت دیتی ہیں،ان کی طرف سے مرد،مسجد میں اعلان کرتے ہیں کہ فلاں جگہ عورتوں کا اجتماع ہے، آپ حضرات اپنی مال، بہنوں کو وہاں بھیجیں۔عورتوں کا اس قسم کے اجتماع کے لئے غیرمحرَم کے گھر جانا جائز ہے یانہیں؟

جواب: - اگرعورتیں پردے کے اہتمام کے ساتھ تبلیغی اجتماع میں جا کیں تو جائز ہے، بلکہ بلکہ بحالت میں عورتوں کی شرکت مفید ہے۔

حالاتِ موجودہ ایسے اجتماعات میں عورتوں کی شرکت مفید ہے۔

۲۱/۱۱/۲۹۳۱ھ

(فتویٰ نمبر ۲۵/۲۵۵۲ و)

### جوخود دین کا پابند نہ ہو، کیا وہ تبلیغ کرسکتا ہے؟

سوال: - ایک شخص خود تو دین کا پابند نہیں ہے، لیکن وہ تبلیغ کرتا ہے، تو کیا وہ ایسا کرسکتا ہے؟ جواب: - کرسکتا ہے، لیکن خود بھی دین کی پابندی کی پوری کوشش کرنی واجب ہے۔ جواب: - کرسکتا ہے، لیکن خود بھی دین کی پابندی کی پوری کوشش کرنی واجب ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم

والتدهيجانهام

(فتوی نمبر ۱۰۸/۱۰۸ الف)

### ایک حدیث کی رُوسے تبلیغ کوترک کرنے کا حکم

سوال: - جبتم دیکھو کہ حرص کی اطاعت کی جارہی ہے، خواہشِ نفس کی پیروی کی جارہی ہے، خواہشِ نفس کی پیروی کی جارہی ہے، دُنیا کوآخرت پرترجیح دی جارہی ہے، اور ہرشخص اپنی رائے کو اچھا سمجھتا ہے تو اپنی فکر کرواورعوام کی فکر موجود ہے اگر موجود ہے تو ''عوام کی فکر'' اس میں کون سے اُمور شامل ہیں؟ کیا تبلیغ ترک کردی جائے؟

جواب: - حدیثِ مٰدکور کیں جس زمانے کا ذکر ہے، بظاہر ابھی وہ دَور نہیں آیا، ابھی تبلیغ دین کا فریضہ ساقط نہیں ہوا، بحالاتِ موجودہ تبلیغ فاکدے سے خالی نہیں۔ واللہ سبحانہ اعلم الجواب صحیح بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ

(فتویٰ نمبر ۱۹/۳۲۹ الف)

# والدین کی اجازت کے بغیر تبلیغ یا کسی اور سفر پر جانے کا حکم

سوال: - بندہ ٹوبہ فیک سنگھ میں رہتا ہے، ایک نہایت معتبر عالم نے بیان کیا کہ حضرت مفتی محمد شفیع صاحبؓ نے معارف القرآن میں بیفتوی دیا ہے کہ والدین کی اجازت کے بغیر تبلیغی جماعت کے ساتھ جانا جائز ہے، لیکن معارف القرآن میں تلاشِ بسیار کے بعد بھی نہیں ملا۔ غالبًا ان کو کتاب کے نام

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے معارف القرآن ج: ۷ ص:۳۲۸، ۲۵۸ ملاحظه فرمائیں۔

<sup>(</sup>۲) وفى التفسير للطبري ج: ٤ ص: ٩٥ (طبع دار الفكر بيروت) عن أبي أمية الشعباني قال: سألت أبا ثعلبة الخشنى: كيف نصنع بهذه الأية: "يَايَّهَا الَّذِينَ امَنُوا عَلَيْكُمُ أَنْفُسَكُمُ لَا يَضُرُّكُمُ مَّنُ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمُ " فقال أبو ثعلبة: سألت عنها خبيرًا سألت عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: ائتمروا بالمعروف وتناهوا عن المنكر حتى اذا رأيت شحّا مطاعًا وهوى متبعًا واعجاب كل ذى رأى برأيه فعليك بخويصة نفسك وذروهم فان وراءكم أياما أجر العامل فيها كأجر محمسين منكم ... الخ. اورحد يرفي تذكورك آخرى الفاظ كيم معتى الفائد " منيك بأمر خاصة نفسك و دع أمر العامة " جامع الترندى بحواله مشكلوة كتاب الفتن ص ٢١٣٠ (طبع قد كي كتب خانه) مين بحي موجود بين ـ (مرتب عفي عنه)

میں مغالطہ ہوا، آپ کی طرف رُجوع فرمانے کا انہوں نے مشورہ دیا، اس بنا پر آنجناب سے درخواست ہے کہ اگر مفتی محد شفیع صاحب ؓ نے یہ فتو گاتحریر فرمایا ہوتو اس کا متن معہ استفتاء تحریر فرمادیں اور ساتھ ہی کتاب کا نام اور صفیح کا حوالہ بھی تحریر فرما کیں، کیونکہ تبلیغی حضرات بڑی شد ت کے ساتھ اس چیز کو بیان فرماتے ہیں کہ اس وقت ان حضرات کا جماعتوں میں جانا تبلیغ کے لئے نہیں ہے بلکہ اس وقت ان کا گھر سے نکلنا اس بات کے لئے ہے کہ مسلمان کو اس کی کھوئی ہوئی دولت، جس کو دعوت الی اللہ کہتے ہیں، دوبارہ مل جائے اور ہر مسلمان حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ول کے غم اور جذبہ کو اپناغم اور جذبہ بنائے، اور اس کی تعرف کے جی کہتے ہیں، اور یہ کہتے ہیں کہ اس کے نہ ہونے کی وجہ سے آج اور اس کو یہ حضرات دین کی اساس کہتے ہیں، اور یہ کہتے ہیں کہ اس کے نہ ہونے کی وجہ سے آج مرعام اللہ کے آحکام کو تو ڈرا جارہا ہے اور سنتوں کو یامال کیا جارہا ہے۔

اور يہ بھی گہتے ہیں کہ ان حالات کی بناء پر کسی شخص کا والدین اور ہوی بچوں کے حقوق کی وجہ سے گھر میں بیٹے رہنا ناجائز ہے، اوراپنی بات کے حق میں یہ دلائل پیش کرتے ہیں کہ وہ تمام صحابہ کرام میں جواپنے والدی کو، اپنے بیوی بچوں کو فاقوں میں جھوڑ کر گھروں سے نگے، کیا انہوں نے غلط کیا؟ اور اس سلسلے میں بے شار واقعات پیش کرتے ہیں۔ اور یہاں تک کہتے ہیں کہ کیا نعوذ باللہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں غلط تھم دیا؟ اس سلسلے میں قرآن پاک کی آیتیں پیش کرتے ہیں، مثال کے طور پر: "کُنتُهُم وَابُنآء کُمُ وَابُناۃ وَسُورِ الْبُعُورِ الْمُورُورُ الْسِلْمِ اللَّهِ اللَّه اللَّه وَسُورُ اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّ

میرے جیسے حضرات ان کے یہ بھاری بھر کم دلائل من کر خاموش ہوجاتے ہیں، ابھی پچھلے دنوں
ایک صاحب نے بیان کیا کہ مسلمان کا دعوت نہ دینا ساری انسانیت پرظلم ہے، مطلب بہی ہے کہ جن
چیزوں کی وجہ سے یہ دعوت دینے سے رُ کے گا وہ بھی ظلم کہلائے گا۔ براہ کرم اس کی وضاحت فرما ئیں،
نیز یہ کہ اگر یہ کام حق ہے تو کس درجے کا حق ہے؟ یعنی نفلی عبادت کے زُمرے میں ہے یا سنت و
واجب؟ یا موجودہ حالت میں سارے فرائض سے بڑھ کرسب سے بڑا فرض ہے؟

جواب: - والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب کا کوئی فتو کی اس اطلاق کے ساتھ احقر کے علم میں نہیں، ویسے مسئلہ یہ ہے کہ اگر والدین شگ دست ہوں اور بیٹے کے سفر پر جانے کی صورت میں ان کے خرچ کا انتظام نہ ہو، یاضعیف اور بیار ہوں اور ان کی خدمت اور خبرگیری کے لئے اور کوئی موجود نہ ہو، تب تو ان کی اجازت اور مرضی کے خلاف کسی بھی سفر میں جانا جائز نہیں، خواہ وہ سفر تبلیغ کا ہو، یا مخصیل علم کا، یا حج وعمرہ کا، لیکن اگر ان کے خرچ کا بھی انتظام ہے اور خبرگیری کرنے والے بھی موجود ہیں تو ایسی صورت میں فقہا ہ نے ایسے سفر کی اجازت دی ہے جس میں ہلاکت کا والے بھی موجود ہیں تو ایسی صورت میں فقہا ہ نے ایسے سفر کی اجازت دی ہے جس میں ہلاکت کا

گمان غالب نہ ہو، اس حال میں اگر والدین کی اجازت کے بغیر بھی کوئی شخص تبلیغ کے سفر پر چلا جائے تو اِن شاءاللّٰد گناہ نہ ہوگا۔

قال محمد في السير الكبير: اذا أراد الرجل أن يسافر الى غير الجهاد لتجارة أو حج أو عمرة وكره ذلك أبواه فان كان يخاف الضيعة عليهما بأن كانا معسرين ونفقتهما عليه، وما له لايفى بالزاد والراحلة ونفقتهما فانه لا يخرج بغير اذنهما .... وان كان لا يخاف الضيعة عليهما بأن كانا موسرين لم تكن نفقتهما عليه.

ان کان سفر الا یخاف علی الولد الهلاک فیه کان له أن یخوج بغیر اذنهما ....
و کذا الجواب فیما اذا خوج للفقه. (عالمگیریة ج:۵ ص:۳۲۵ کتاب الحظر والاباحة باب:۲۶).

البت اگر بیسفر اییا خطرناک ہو کہ اس بیل ہلاکت کا اندیشہ ہو، مثلاً جہاد (بشرطیکہ نفیرِ عام نہ ہو) یا شدیدگری یا سردی بیل پیدل صحواؤل، پہاڑول کا سفر ہوتو اس بیل والدین کی اجازت ضروری ہے۔ شمس الائمہ سرحی تحریفر باتے ہیں: لأن بسر الوالدین و ترک ما یلحق الضور والمشقة بهما فرض علی الکفایة اذا لم یقع النفیر عاما فعلیه أن یقدم الاقوی، و فی خور و جه المضور والمشقة بهما فان المجاهد علی خطر فی التمکن من الرجوع. (شرح السیر حروجه المضور والمشقة بهما فان المجاهد علی خطر فی التمکن من الرجوع. (شرح السیر الکیسر ج:۳ ص:۲۸)۔ اس صورت کے لئے علامہ سرحی نے بیصدیث بھی نقل کی ہے کہ: ایک شخص الکیسر سے سن اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہوا اور عرض کیا کہ وقیس آپ کے ساتھ جہاد کرنے کے لئے ایم ہوں اور والدین کو روتا ہوا چھوڑ کر آ یا ہوں'، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ ' واپس جاوً اور جس طرح انہیں روتا چھوڑ کر آ تے ہواب جاکر انہیں بنساؤ' (ایضا ص ۱۲۸)۔ (۱۲)

اور جو صحابہ کرام الدین کو جھوڑ کر جہاد کے لئے جاتے تھے وہ یا تو نفیرِ عام کی بناء پر یا آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے خصوصی حکم سے یا والدین کی اجازت اور رضامندی سے جاتے تھے، اور عام سفروں میں جانا ہوتا تو ان کی خبر گیری کا انتظام کر کے جاتے تھے۔

خلاصہ یہ ہے کہ نہ علی الاطلاق ہیہ کہا جاسکتا ہے کہ تبلیغی سفر کسی بھی حال میں والدین کی اجازت کے بغیر جائز نہیں،اور نہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ ہر حال میں جائز ہے، بلکہ اس کی تفصیل وہی ہے جو

 <sup>(</sup>۱) (طبع مکتبه رشیدیه کوئٹه).

<sup>(</sup>٣،٢) شرح السير الكبير رقم المسئلة: ٢١٥،٢١٦ ج: ١ ص: ١٩٢ (ناشر مولانا نصرالله منصور). وفي الدر المختار كتاب الجهاد ج: ٣ ص: ١٢٥، ١٢٥ (طبع سعيد) لا يفرض على صبى وبالغ له أبوان أو أحدهما لأن طاعتهما فرض عين وقال عليه الصلوة والسلام للعباس بن مرداس لما أراد الجهاد: "الزم أمك فان الجنة تحت رجل أمك." سراج، وفيه لا يحل سفر فيه خطر الا باذنهما وما لا خطر فيه يحل بلا اذن. وفي الشامية (قوله فيه خطر) كالجهاد وسفر البحر والخطر ... الخ. (قوله وما لا خطر) كالسفر للتجارة والحج والعمرة يحل بلا اذن الا ان خيف عليهما الضيعة. سرخسي.

اُوپر کزری۔

تکیم الاُمت حضرت مولا نا اشرف علی صاحب تھانوی قدس سرۂ نے بھی حقوق الوالدین میں یہی تفصیل بیان فرمائی ہے۔

کار۲۷؍۱۳۹۵ھ (فتویٰنمبر ۲۲/ ۲۸ الف)

تبلیغ میں وقت لگانے کے ساتھ حقوق العباد ادا کرنا لازم ہے

سوال: - تبلیغی جماعت میں وقت لگانے کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ اوراس کا کام کیسا ہے؟ نیز تبلیغ دین کی شرائط کیا ہیں؟ اور حقوق العباد کی ادائیگی کا کیا حکم ہے؟

جواب: - تبلیغی جماعت کا کام مفیر ہے، البتہ تبلیغ وین کی شرائط کسی عالم دین سے معلیم کرلی جائیں،ان کے مطابق عمل کیا جائے،اور حقوق العباد کی ادائیگی کا پورا اہتمام کیا جائے۔

والله اعلم بالصواب احقر محمر تقی عثانی عفی عنه ۱۳۸۷/۱۲۸ه

الجواب فيح بنده محمد شفيع عفى عنه

(فتوى نمبر ١٨/١٨٠٠ الف)

بعض تبلیغی واعظوں کی طرف سے غیرمخاط باتوں کی بناء پر تبلیغی جماعت کوترک کرنا

سوال: - تبلیغ جو خاکسار کے نزدیک صحیح بھی ہے، اس میں چندلوگ (واعظ) وعظ کے درمیان شرک کی باتیں کہہ دیتے ہیں، چونکہ جماعت میں اکثر اُن پڑھ ہوتے ہیں، ایسی حالت میں ان کے ساتھ جانا جا ہے یانہیں؟

جواب: - تبلیغی جماعت سے دین کو مجموعی طور پر بڑا نفع پہنچ رہا ہے، اس میں شریک ہونا بہتر ہی بہتر ہے، البتہ بعض اوقات چونکہ جماعت کے اُمراء عالم نہیں ہوتے ، اس لئے ان کے منہ سے غیرمخاط با تیں نکل جاتی ہیں ، ایسے موقع پر اُن کو زمی اور محبت سے سمجھا دینا چاہئے ، اور وہ بات نہ سمجھیں تو جماعت کے اکابر میں سے کسی کی طرف رُجوع کرکے ان کے ذریعہ فہمائش کرادینی چاہئے ، لیکن اس بناء پر جماعت کو نہ جھوڑیں۔

האיוו/۲۹ שום אייוו/۲۹

(فتؤى تمبر ٢٤/٥٥ و)

ر كتاب التصوف والكشف والالهام والروياء التصوف والروياء التصوف، كشف، الهام اور خوابول معمل مسائل كابيان)

WWW.8

www.ahlehad.or8

## شیطان کا خواب میں حضورِ اقدس صلی الله علیه وسلم کی صورت میں نه آسکنا

سوال: - شیطان، رسولِ خداصلی الله علیه وسلم کی شکل مبارک میں نہیں آسکتا، لیکن کیا شیطان کسی اور صورت میں آ کر میہ کہنے کی طاقت رکھتا ہے کہ نعوذ باللہ یوں کہہ دے کہ میں رسول ہوں یا یہ کہنے کی طاقت نہیں رکھتا؟ اس کی وضاحت فرمادیں۔

جواب: - شیطان، آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی صورت اور حلیه مبارکه مین نهیس آسکتا، لیکن کسی اور کی صورت میں آکر دھوکا دے سکتا ہے، یعنی بیر جموٹا دعویٰ کرسکتا ہے کہ میں یا فلال شخص رسول ہول۔ ان الشیطان قلدیاتی النائم فی صورة ما من معارف الرائی وغیر هم فیشیر له الی رجل آخر: هذا فلان النبی وهذا الملک الفلانی أو من أشبه هؤلاء ممن لا یمثل الشیطان به فیوقع اللبس علی الرائی بذلک. (الاعتصام للشاطبی ج: اص: ۲۱۲)۔

اللبس علی الرائی بذلک. (الاعتصام للشاطبی ج: اص: ۲۱۲)۔

(فتوی نمبر ۱۹۵۸) ۱۳۹۵)

بزرگ سے ملاقات کے موقع پرخود اینے ہاتھ کو چومنا سوال: - کسی عالم دین یا بزرگ سے ملاقات کرنے کے بعد خود اپنے ہاتھ کو چومنا جائز ہے یانہیں؟

جواب: - فى الدر المختار: وكذا ما يفعله الجهال من تقبيل يد نفسه اذا لقى غيره فهو مكروه فلا رخصة فيه \_ (شاى ظر واباحت ج: ۵ ص: ۳۳۷) \_ الر، عبارت عمعلوم موتا ہے كه فهو مكروه فلا رخصة فيه \_ (شاى ظر واباحت ج: ۵ ص: ۳۳۷) \_ الر، عبارت عمعلوم موتا ہے كه كسى دُوسرے سے ملاقات كے وقت اپنے ہاتھ چومنا مكروة تحريمى ہے، البتة كى بزرگ كے ہاتھ بھى بھى بھى

<sup>(</sup>۱) عن أبى هريرة رضى الله عنه أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من رانى فى المنام فقد رانى فان الشيطان لا يتمثل بى، وفى رواية: فى صورتى. متفق عليه مشكوة المصابيح ج: ٢ ص: ٣٩٣. وانظر فى جامع الترمذى، باب ما جاء فى قول النبى صلى الله عليه وسلم: من رانى فى المنام فقد رانى. ج: ٢ ص: ٥٢ (طبع مير محمد كتب خانه). يرو كهي الماد الفتاوي ج: ٥ ص: ٣٣٣ لـ ٢٢٥٢ من ٢٢٥٠ عن ٢٢٥٠

<sup>(</sup>٢) الاعتصام للشاطبي ج: ١ ص: ٢٩٣ (طبع دار المعرفة بيروت).

<sup>(</sup>٣) الدر المختار، حظر وأباحت ج: ٢ ص: ٣٨٣، وفي مجمع الانهر شرح ملتقى الأبحر ج: ٣ ص: ٢٠٥ (طبع دار الكتب العلمية بيروت) كتاب الكراهية وتقبيل يد العالم. وفي الدر المنتقى تحته أن لنيل الدنيا كره كتقبيل يد نفسه أو يد صاحبه.

بقصدِ تبرک چوم کئے جائیں تو مضا نَقهٔ ہیں۔ کما فی الدر۔ (۱)
الجواب صحیح
الجواب صحیح
بندہ محمد شفیع
بندہ محمد شفیع

(فتوى نمبر ١٩/٢٩ الف)

کشف قبور اور انوار وتجلیات کے مشاہدے کی شرعی حیثیت

سوال: - .....ساحب نے اپنے خلیفہ .....ساحب کونوشکی ضلع چاغی بھیجا ہے،

یدان کے پُرانے مرید ہیں، ....ساحب کا مسلک مختصراً درج ذیل ہے۔ ا: - تصوف میں نقشبندی
اولی سلسلہ، ۲: - کشف قبور، دعویٰ کے ساتھ فرماتے ہیں چھ مہینے کے اندران کوسب پچھ ہم دِکھاتے ہیں
اور رُوحانی طور پر براہِ راست نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہے ملاقات وغیرہ، ۳: - کشف قبور کواس وقت
ایک سنت مردہ قرار دے دیا گیا ہے، کوئی اس کے احیاء کی کوشش کرے گا تو اسے سوشہیدوں کا ثواب
علے گا۔ اس طریق میں شمولیت اختیار کرنا کیسا ہے؟ کیا رُوحانی تربیت حضرت اولیں قرنی رحمۃ اللہ علیہ
سے شریعت مطہرہ میں جائز نے یانہیں؟

جواب: - کشف قبور اور بعض انوار دخلیات کا مشاہدہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے اپنے کسی بندے کوکرادیا جائے تو ممکن بھی ہے اور اس میں کوئی بات خلاف شرع بھی نہیں، البتہ یہ چیزیں شریعت وطریقت میں مقصود نہیں، مقصود اِ تباع سنت وشریعت اور اصلاح اعمال واخلاق ہے، اس قسم کے کشف وغیرہ کومقصود بنانا یا سنت قرار دینا، بدعت ہے، اور جولوگ اس کومقصود بھی کر کریں ان کی صحبت سے پہیز کرنا چاہئے، ان کے بجائے ایسے شیخ کو اختیار کریں جو تنبع سنت ہوں اور اعمال و اخلاق کی اصلاح کی فکر کرتے ہوں۔

۲۹روارواس اه (فتوی نمبر ۱۱۲۱/۳۲ ج)

بغيرهمل كے اللہ تعالیٰ ہے مغفرت كاحس ظن ركھنا

سوال: - الله تعالى سے مغفرت كا حسن ظن بلامل ركھنے كا كيا تھم ہے؟ بالحضوص فرائض شرعيه مثل نماز جس كا ہر ايك مكلف ہے، چھوڑ كرحسن ظن ركھنا دُرست ہے يانہيں؟ ايبا نظريه ركھنے والے مخص كا كيا تھم ہے؟ اور وہ يہ بھى كہتا ہے كہ اللہ كو جارى عبادت كى ضرورت نہيں، وہ ويسے ہى

<sup>(</sup>١) وفي الدر المختار مع رد المحتار ج: ٢ ص: ٣٨٣ (ولا بأس بتقبيل يد) الرجل (العالم) والمتورّع على سبيل التبرّك ... الخ.

<sup>(</sup>٢) تفعيل كے لئے ديكھئے: شريعت وطريقت ص:٧٤٧، شريعت وتصوف ص:١٧١، كشف الحقيقة ص:١٥ تا ١١٠ أتعليم الدين ص:٥٠٠٨ـ

معاف کردے گا۔

(فتؤى نمبر ١٨ الف)

#### شخ طریقت کے لئے کیا شرائط ہیں؟

سوال: - شیخ طریقت کے لئے کیا شرائط ہیں؟ اور مجمہد کی کیا شرائط ہیں؟
جواب: - شیخ طریقت ہونے کے لئے بہت می شرائط ہیں، جن کی تفصیل یہاں مشکل ہے،
مخضریہ ہے کہ کسی کامل شیخ طریقت نے اسے بیعت کرنے کی اجازت دی ہو، تفصیل کے لئے دیکھئے
''قصد العبیل' از حضرت تھانویؓ و'' آ داب الشیخ والمرید'' از حضرت مولانا مفتی محمشفیع صاحب رحمۃ اللہ
علیہ، اور مجہد کے لئے بھی بہت می شرائط ہیں جن کی تفصیل اُصول فقہ کی کتابوں میں مذکور ہے۔
سوال ۲: - شریعت، طریقت، حقیقت ومعرفت کی کیا تعریف ہے؟
جواب: - اس کا جواب بھی تفصیل طلب ہے، ''تعلیم الدین' یا ''قصد السبیل' یا ''شریعت و

(اع ٢) وفي جامع الترمذي ج: ٣ ص: ٢٣٨ (طبع دار احياء التراث العربي بيروت) باب ٢٣٥٩ عن شداد بن أوس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: الكيّس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت، والعاجز من اتبع نفسه هواها وتمنّى على الله. قال هذا حديث حسن ومعنى قوله من دان نفسه يقول حاسب نفسه في الدنيا قبل أن يحاسب يوم القيامة. وفي الترمذي أيضًا ج: ٢ ص: ٣٨ (طبع ايج ايم سعيد) باب ما جاء في حسن الظن بالله تعالى، عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أن الله تعالى يقول: أنا عند ظن عبدى بي، وأنا معه اذا دعاني. هذا حديث حسن صحيح. وفي تحفة الأحوذي ج: ٣ ص: ٣٥ (طبع دار الكتب العلمية بيروت) أي أنا أعامله على حسب ظنه بي، وأفعل به ما يتوقعه منى من خير أو شر، والمراد الحث على تغليب الرجاء على الخوف وحسن الظن يحسن الظن بحسن الظن وطن المرجاء على الخوف وحسن الظن يحسن الظن وطن المعقرة ثم الاستغفار وظن المعارة، ثم فعل العبادة بشروطها تمسكا بصادق وعده، قال: ويؤيده قوله في الحديث الأخر: ادعوا الله تعالى وأنتم موقنون بالإجابة، قال: لذلك ينبغي للمرء أن يجتهد في القيام بما عليه موقنا بأن الله يقبله ويغفر له، لأنه وعد وأنتم موقدون بالإجابة، قال: لذلك ينبغي للمرء أن يجتهد في القيام بما عليه موقنا بأن الله يقبله ويغفر له، لأنه وعد المرجئة ... الخ. (محرز بير)

والتُّد سِجانه اعلم ۱۳۹۲/۱۲/۲۳ھ (فتویٰ نمبر ۲۷/۲۸۲۷ و) طریقت' تصانیف حضرت تھانویؒ کا مطالعہ فرمائے۔

#### خواب کی وجہ سے قبر کو اُ کھاڑنا

سوال: - میری بیٹی جس کا نام عظیمہ عرف ''جھوگڑیا''تھا، جس کو لانڈھی مل ارپا کے قبرستان میں فن کردیا ہے، اس کو بڑی تکلیف اُٹھائی پڑی، خیر بیاتو خدا کی مرضی ہے، اس کی عمر ۵سال تھی، مجھ سے بہت پیار کرتی تھی، •ادن فوت ہوئے ہوئے ہیں، مگر میرے خواب میں برابر آتی ہے، میرے کانوں میں دن کے وقت بیآ واز گونجی رہتی ہے کہ: ''بابا میں زندہ ہوں، مجھے باہر نکالو۔'' آج مؤرخہ الارشعبان کو میں نے بچھ ساتھیوں کے ساتھ قبر کے سر ہانے کا پھر نکال کر دیکھا تو وہ ویسے ہی سور ہی میرے سور ہی میرے سواکسی نے اس کا چہرہ نہیں دیکھا، کیااس کا بچھ کفارہ ادا کرنا ہوگا؟

جواب: - اس میں کے خوابوں کی وجہ سے قبر کواُ کھاڑنا شرعاً بالکل ناجائز ہے، اور ایبا کرنے سے آپ نے گناہ کا ارتکاب کیا، اب اس کا کفارہ یہی ہے کہ صدقِ دِل کے ساتھ تو بہ و اِستغفار کریں۔ سے آپ نے گناہ کا ارتکاب کیا، اب اس کا کفارہ یہی ہے کہ صدقِ دِل کے ساتھ تو بہ و اِستغفار کریں۔ واللہ سجانہ وتعالیٰ اعلم واللہ سجانہ وتعالیٰ اعلم

۳۹۷/۸/۲۳ه (فتوی نمبر ۲۸/۱۲۱ ج)

#### خواب کی قشمیں اورخواب میں شیطانی خیالات واوہام اور رُوًیائے صادقہ میں فرق کی تدبیر

سوال: - انسان عالم خواب میں پھھ نظارے دیکھتے ہیں، دو حال سے خالی نہیں، رُوحانی یا تخلی ، اگر شق اوّل ہے تو کسی اجنبی یا جان پہچان ہزرگوں کو دیکھنا اور کلام کرنا کسی اجنبی مردہ بمع قبر یا جان پہچان کولین دین، خوشی یا عمٰی میں دیکھنا، کلام کرنا کسی اجنبی عورت یا جان پہچان کو اجنبی مقام یا جانی پہچانی جگہ میں دیکھنا، کلام کرنا کسیا ہے؟ نیز بچہ، جوان، بوڑھی میں تو فرق نہیں ہے؟ اور کیا یہ واقعة ایسا ہوتا ہے؟

دریافت طلب اَمریہ ہے کہ اگر واقعی رُوح کو اپنے جسم سے نکل کر کہیں جانا دُرست ہے تو رُوح کی صحبت سے جسم میں حرارت ولذّت محسوں ہونا کیسا ہے؟

<sup>(</sup>۱) وفي الاعتصام للشاطبي ج: ١ ص: ٢٦٠ (طبع دار المعرفة بيروت) ان الرؤيا من غير الأنبياء لا يحكم بها شرعًا على حال الله أن تعرض على ما في أيدينا من الأحكام الشرعية فان سوغتها عمل بمقتضاها، والا وجب تركها والاعراض عنها وانما فائدتها البشارة أو النذارة خاصة، واما استفادة الأحكام فلا .... الخ. ثير و يَصَّدَ: الداوالقاولُ ج: اص: ٥٣٠ \_

اگرشقِ آخر ہے تو انسان جا گئے وفت کتنا ہی اپنا خیال دوڑائے کیکن اسے اجنبی عورت، اجنبی مقام اور اجنبی بزرگوں کا تو خیال آتا ہی نہیں اور نہ ہی کوئی چیز کھانے سے یاصحبت کرنے سے حرارت و لذّت محسوس ہوتی ہے، اگر خواب نبوت کے چالیس حصوں میں سے ایک ہے تو بعض خواب شیاطین و جنات کی طرف سے بھی ہوتے ہیں، ان میں فرق کرنے کی کوئی معقول تد بیرتح ریفر مائیں۔

جواب: - بعض خواب الله تعالیٰ کی طرف سے ہوتے ہیں، اور رُوکیائے صادقہ ہوتے ہیں، ان کو حدیث میں نبوت کا چھیالیسوال حصہ قرار دیا ہے، بعض شیطان کی طرف سے ہوتے ہیں جن میں عموماً فسق و فجور یا گندگیاں نظر آتی ہیں، بعض محض خیالات ہوتے ہیں، اور چونکہ ان تینوں کے درمیان فرق کرنے کی کوئی یقینی صورت موجود نہیں، اس لئے دین میں خواب ججت نہیں ہیں، اور خواب میں رُوح کا تعلق جسم سے باقی رہتا ہے اس لئے رُوحانی لذّت والے خواب کا الرّ جسم بھی محسوس کرتا ہے۔

۱۳۹۷/۲/۲۵ ه (فتوی نمبر ۲۸/۲۵ ب)

کیا بینک ملازم رہے ہوئے نتینج کامل بن سکتا ہے؟ سوال: - ایک شخص کسی شیخ کامل سے نسلک ہے، وہ کسی بینک یا از قتم بینک میں ملازمت کرتے ہوئے اللہ کا مقرّب بندہ بن سکتا ہے؟ اور اس کے ذمہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے رُشد و ہدایت کی کوئی دینی خدمت سپردکی جاسکتی ہے یانہیں؟

جواب: - میک کی ملازمت ناجائز ہے، وُوسری ملازمت تلاش کی جائے اور جب تک

<sup>(</sup>۱) وفي جامع الترمذي باب أنّ رؤيا المؤمن جزء من ستة وأربعين جزأ من النبوة ج: ۲ ص: ۵۱ (مير محمد كتب خانه) عن عبادة بن الصامت ان النبي صلى الله عليه وسلم قال: رؤيا المؤمن جزء من ستة وأربعين جزء من النبوة.
(۲) اور خواب كي ان يَخِل تَمول (يخي رُوَياك صاوت اور شيطان كي طرف سي آفي والمؤواب اور محضل خيالات) كا ذكراس حديث شريف شي آياب: عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اذا اقترب الزمان لم تكد رؤيا المؤمن تكذب، وأصدقهم وحديثا، ورؤيا المسلم جزء من ستة وأربعين جزأ من النبوة، والرؤيا ثلاث: فالرؤيا الصالحة بشرى من الله، والرؤيا من تحزين الشيطان، والرؤيا مما يحدث الرجل نفسه، فاذا راى أحدكم ما يكره فليقم وليتفل ولا يحدث به الناس. قال وأحب القيد في النبوة واكره الغلّ. القيد ثبات في الدين. هذا حديث صحيح. جامع الترمذي، باب ان رؤيا المؤمن جزء من ستة وأربعين جزاً من النبوة ج: ۲ ص: ۵۱ (طبع مير محمد كتب خانه).
(۳) وفي الاعتصام للشاطبي ج: ا ص: ۲۷ (طبع دار المعرفة بيروت) انّ الرؤيا من غير الأنبياء لا يحكم بها شرعًا على حال الله أن تعرض على ما في أيدينا من الأحكام الشرعية فان سوغتها عمل بمقتضاها، والله وجب تركها والاعراض عنها وانما فائدتها البشارة أو النذارة خاصة، واما استفادة الأحكام فلا ... المخ. ثيره كهكا ادادانتاوئي ج: ۱ ص: ۵۲ موال نُمره ۲۲ عدله المؤمن عنها وانما فائدتها البشارة أو النذارة خاصة، واما استفادة الأحكام فلا ... المخ. ثيره كهكا ادادانتاوئي ح: ۱ موره موال نُمره ۲۲ عدله

<sup>(</sup>٣) بينك ملازمت كى اقسام اوران كے حكم معلق فتوىٰ ان شاء الله "كتاب الا جارة" ميں اپنے مقام پرآئے گا۔ (محمد زبير)

دُوسری ملازمت باوجود کوشش کے نہ ملے اس ملازمت کو پُر اسبجھتے ہوئے اس میں گے رہیں، اور جو نہی ملازمت ملے چھوڑ دیں، اس دوران میں عام دینی خدمات انجام دے سکتے ہیں، گر مرشد و مربی کا منصب اس ملازمت کو باقی رکھتے ہوئے حاصل نہیں ہوسکتا۔

الجواب شجیح الجواب شجیح الجواب شجیح عفا اللہ عنہ بندہ محمر شفیع عفا اللہ عنہ بندہ محمر شفیع عفا اللہ عنہ (فتوی نہر ۱۹/۲۲۹ الف)

#### ایک خواب کی حقیقت

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے دین اس مسلہ میں کہ زید کہتا ہے کہ میرے والد کو کثرت سے رُویائے صادقہ ہوتے تھے اور میرے والد کو حضور صلّی اللہ علیہ وسلم سے بے انتہا محبت، عشق اور تعلق ہے، جس کی مثال عالم میں کم ملے گی، والد بیار ہو گئے تو خواب دیکھا کہ حضور صلّی اللہ علیہ وسلم فر مار ہے ہیں کہتم بیار ہوتے ہوتو میں بھی بیار ہوجا تا ہوں، تمہارے سر میں درد ہوتا ہے تو میرے سر میں بھی درد ہوتا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ کیا ایسے خواب یقین کرنے کے قابل ہیں؟ اور یہ الفاظ حضور صلّی اللہ علیہ وسلم سے منسوب کرنا شریعت میں کیا تھم رکھتا ہے؟ عنداللہ جواب سے مطلع فر ماکر اس ذہنی اُلجھن سے نوات دلائیں۔

جواب: - نہ یقین کرنے کی ضرورت ہے، نہ انکار کرنے کی، اگر کسی مسلمان کو اس قتم کا خواب نظر آئے تو اس میں کوئی بُعد نہیں۔ رہا یہ معاملہ کہ واقعۃ ایسا خواب کسی کونظر آیا ہے یا نہیں؟ اس کو معلوم کرنے کا کوئی یقینی ذریعہ بجز دیکھنے والے کے قابلِ اعتماد ہونے کے، کوئی نہیں۔ اگر قابلِ اعتماد ہو تو تصدیق بھی کی جاسکتی ہے اور یہ کوئی ایسا مسئلہ بھی نہیں ہے جس پر ایمان لا نا واجب ہو، اس لئے اگر کوئی شخص اس پر یقین نہ کرے تب بھی اس کو ہدف ملامت نہیں بناسکتے۔ واللہ اعلم کوئی شخص اس پر یقین نہ کرے تب بھی اس کو ہدف ملامت نہیں بناسکتے۔ واللہ اعلم (فتوی نمبر ۱۳۹۹/۹/۲۹ھ)

#### قطب اور ابدال کی حقیقت اور کیا زمین میں چار قطب ہوتے ہیں؟

سوال: - چندلوگ کہتے ہیں کہ زمین کے جار قطب ہیں جو کہ زمین کے جار برابرحصوں میں رہتے ہیں اور یہی سلسلہ چلتا رہتا ہے، یہ قطب زمین کی حفاظت کرتے ہیں، کیا بیٹیج ہے؟ איווידף דופ

(فتوی نمبر ۵۵ ما/ ۲۷ و)

سلسلهٔ قادر بیه کے افراد میں شیخ عبدالقادر جیلانی کی رُوح کے حلول کاعقیدہ

سوال: - کیا حضرت عبدالقادر جیلانی گی رُوح، سلسلهٔ قادر بیه کے آدمیوں کے اندر حلول کرکتی ہے؟ اگر نہیں کر کتی تو ایسا بولنے اور عقیدہ رکھنے والوں کا کیا تھم ہے؟ اگر نہیں کر کتی تو ایسا بولنے اور عقیدہ رکھنے والوں کا کیا تھم ہے۔ جواب: - حلول کا بیعقیدہ اسلام کے قطعی طور پر خلاف ہے، ایسا عقیدہ رکھنے والا گمراہ ہے۔ والب: - حلول کا بیعقیدہ اسلام کے قطعی طور پر خلاف ہے، ایسا عقیدہ رکھنے والا گمراہ ہے۔ والبداعلم

۱۳۹۷/۲/۱۳ه (فتوی نمبر ۲۸/۲۳۰ ب)

NNN

\*\*\*

<sup>(</sup>۱) قطب اور ابدال وغیرہ القاب سے متعلق تحقیق و تفصیل کے لئے علامہ سیوطی رحمہ اللہ کا رسالہ "المنحب المدال عملی و جود القطب و الأو قاد و النجباء و الأبدال"، اور حضرت امام ربانی رحمة الله عليه کی كتاب" معارف لدنيه طاحظه فرمائيں۔ (محمد زبير)

www.ahlehad.org

﴿ كتاب الذكر والدعاء والتعويذات ﴾ (ذكر، دُعااور تعويذات كي بيان مين)

www.ahlehad.org

#### دُ عاكس فشم كى عبادت ہے؟

سوال: - دُعا عبادت ہے، اگر عبادت ہے تو تس قتم کی ہے؟ دُعا کو تمام عبادتوں کا مغز بتلاتے ہیں، حدیث کی رُو سے تمام عبادتوں کا نچوڑ ہے، کوئی ناسمجھ انسان عبادتوں کا نچوڑ سمجھ کر دُعا کو ہی عبادت نہ تصوّر کرنے گئے؟

جواب: - دُعاعبادت بھی ہے، اورعبادتوں کا مغز بھی، لہذا اسے عبادت سمجھنا دُرست ہے، لیکن اس کا بیہ مطلب نہیں کہ دُوسری عبادتیں انجام نہ دی جائیں بلکہ جتنی عبادتیں اللّٰہ اور اس کے رسول صلی اللّٰہ علیہ وسلم نے بتلائی ہیں ان سب پر حسب مراتب عمل کرنا چاہئے، انہی میں سے دُعا بھی ہے۔ واللّٰہ علیہ وسلم نے بتلائی ہیں ان سب پر حسب مراتب عمل کرنا چاہئے، انہی میں سے دُعا بھی ہے۔ واللّٰہ علیہ وسلم دُنہیں ہیں ان سب پر حسب مراتب عمل کرنا چاہئے، انہی میں سے دُعا بھی ہے۔ واللّٰہ علیہ وسلم دُنہیں ہیں ان سب پر حسب مراتب عمل کرنا چاہئے، انہی میں سے دُعا بھی ہے۔ واللّٰہ علیہ وسلم دُنہیں ۱۳۹۷ ہوں کہ میں ان سب پر حسب مراتب عمل کرنا چاہئے ، انہی میں سے دُعا بھی ہے۔ واللّٰہ اللّٰہ علیہ وسلم دُنہیں اللّٰہ علیہ وسلم دُنہیں ان سب پر حسب مراتب عمل کرنا چاہئے ، انہی میں سے دُعا بھی ہے۔ واللّٰہ اللّٰہ علیہ وسلم دُنہیں اللّٰہ علیہ وسلم دُنہ و اللّٰہ وسلم دُنہ وسلم دُن

#### عربت حاصل كرنے كے لئے "ياعزين" كا وظيفه براهنا

سوال: - مجموعہ وظائف کے صفحہ: ۱۵۵ پر درج ہے الاسم الخاص عزیز اس کو ایک لا کھ مرتبہ پڑھے توجہ سے یعنی مطلب اس کا اصطلاحِ تصوّف میں یہ ہے کہ اے اللہ! مجھ کو اپنی عزّت کے واسطے سے عزّت والوں میں واخل کر، عزّت والوں کا کام مجھے عطا کر، مجھ کوعزّت دے، عزّت والے بندوں میں واخل کر، اگر یا کے ساتھ پڑھے تو یا عزیز بلاتنوین پڑھے۔ مندرجہ بالا وظیفہ پڑھ سکتا ہوں یا نہیں؟ اگر میں ایک ہی مرتبہ ایک لا کھ مرتبہ نہ پڑھ سکوں تو کوئی متبادل طریقہ ہوسکتا ہے؟ وظیفہ پڑھے کے درمیان کیا احتیاطی تدا بیراختیار کی جا نیں؟

جواب: - مذکورہ بالا مقاصد کے لئے'' یا عزیز'' کا وظیفہ پڑھنے میں شرعاً کوئی حرج نہیں ہے، اور شرعی اعتبار ہے اس کی کوئی خاص مقدار مقرّر نہیں، عملیات کے نقطۂ نظر سے ایک لا کھ مرتبہ

 <sup>(</sup>۱) الدعاء هو العبادة، صحیح ابن حبان ج: ۲ ص: ۱۲۳ (طبع دار الکتب العلمیة بیروت) و مشكوة المصابیح
 ج: ۱ ص: ۱۹۳ (طبع قدیمی کتب خانه).

<sup>(</sup>٢) قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الدعاء مخ العبادة. رواه الترمذي، مشكُّوة المصابيح كتاب الدعوات ج: ا ص: ٣٩٠.

پڑھا جائے تو مضا نُقہ نہیں ، اور اس کے طریقے کے بارے میں کسی عامل سے رُجوع کریں۔ واللہ سبحانہ اعلم ۱۳۹۷/۲۸۹ (فتوی نمبر ۲۸/۵۲۳)

#### ذكر جهراً افضل ہے يا سراً؟

سوال: - تیرہ محرّم الحرام کے رسالہ ''خدام الدین' (لاہور) میں بیاتھا ہے کہ ذکر جہری مبتدیوں کے لئے ہے اور اس کے کئی فائدے ہیں، مثلاً زبان، دِماغ، دِل متوجہ ہوجاتا ہے اور خیال غیر کی طرف نہیں جاتا، کیونکہ اللہ کھیلنے والوں کا ذکر قبول نہیں فرماتا، اور منتہی دوطرح کے ذکر کرتے ہیں، مگر مبتدیوں کے لئے کی ایک طریقہ ہے، کیونکہ ابتداء میں میسوئی حاصل نہیں ہوتی، بعد میں تربیت کرنے سے حاصل ہوجاتی ہے۔ اس پر میرے ایک دوست نے کہا کہ یہ بدعت ہے، میں نے بڑے بڑے ماا کا ثبوت دیا مگراس نے کہا یہ بدعت ہندوتان، پاکستان ہی میں ہے، حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں یہ چیزیں نہ تھیں؟ کیا ذکر جہراً وسراً دونوں طرح جائز ہے اور اس میں افضل کون سا ہے؟

جواب: - اس معا ملے میں محقق علماء کا مسلک میہ ہے کہ ذکر دونوں طرح جائز ہے، سرأ بھی اور جہرا بھی، پھر مختلف حالات ومواقع کے اعتبار سے افضلیت بدلی رہی ہے، کہیں آ ہتہ ذکر کرنا افضل ہے اور کہیں جہرا ، للہذاکسی پابند شریعت شخ کامل نے مرید کے حالات کے پیش نظر ذکر جبر کے لئے کہا ہوتو اسے جہرا ذکر کرنا جائز ہے، لیکن دو شرطوں کے ساتھ، ایک میہ کہا تا کا میہ ذکر جبر کسی شخص کی نیند میں خلل یاکسی اور معقول تکلیف کا موجب نہ ہو، دُوسرے میہ جبرا ذکر کوعبادتِ مقصودہ نہ سمجھا جائے بلکہ اسے علاج کے طور پر اختیار کیا جائے۔ آپ کے دوست کا ذکر جبر کو بدعت کہنا دُرست نہیں، قرآن و حدیث میں ذکر جبر کا بھی ثبوت ماتا ہے، قرآنِ کریم میں ہے: ''وَمَنُ اَظُلَمُ مِمَّنُ مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللهِ اَنُ طریق فیکھا اسْمُهُ.''

ظاہر ہے کہ ذکر جہر ہے منع کرنا، اطلاعِ ذکر کے بغیر ممکن نہیں۔ اور اس کے علاوہ سیجے مسلم میں حضرت عبداللہ بن زبیر ؓ نے روایت کی ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نماز کے بعد بلند آواز ہے "لَآ والٰہ وَاللّٰہ اللّٰهُ وَحُدَهُ لَا شَرِ اُکَ اَهُ، لَهُ المُلُکُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى کُلِّ شَيْءٍ قَدِیُرٌ" پڑھا کرتے اللہ الله وَحُدَهُ لَا شَرِ اُکَ اَهُ، لَهُ المُلُکُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى کُلِّ شَيْءٍ قَدِیُرٌ" پڑھا کرتے

<sup>(</sup>١) الصحيح للامام مسلم باب استحباب الذكر بعد الصلوة ج: ١ ص: ٢١٨ (طبع قديمي كتب خانه).

سے ، اس طرح اور بھی کئی روایات سے ذکر جبر کا ثبوت ملتا ہے، تفصیلی دلائل حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی قدس سرۂ نے امداد الفتاوی ج:۵ ص:۵۹ مطبوعہ کراچی میں کتاب السلوک کے تحت میان فرمائے ہیں۔

واللہ سبحانہ اعلم وی میں الی صحیح میں میں میں کا میں کتاب السلوک کے تحت میان فرمائے ہیں۔

141

احقر محمد تقی عثانی عفٰی عنه ۲۹رار۱۳۸۸ه

(فتوى نمبر ۵۷/۱۹ الف)

الجواب صحيح محمد عاشق الهي عفي عنه

## "لا الله الله وحدهٔ لا شریک لهٔ احدًا صمدًا" والی حدیث صحیح ہے یانہیں؟

سوال: - كيابي حديث على به الله الاالله وحدة لا شريك له احدًا صمدًا لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا احد"؟ اوركون كا تتاب مين مي؟

جواب: - مندرجہ بالا الفاظ حافظ عبدالعظیم منذری نے الترغیب والتر ہیب میں بحوالہ طبرانی نقل کئے ہیں، راوی حدیث حضرت عبداللہ بن ابی اَوفیٰ ہیں، اور اس روایت میں ہے اس کو گیارہ بار

(۱) اصداد الفتاوي ج: ۵ ص: ۱۵۱ تا ۱۵۵ اور دونول طرح ذكر كے جواز اور ذكر جرى شرائط متعلق چندفقهي عبارات يه بين: وفي رد المحتار ج: ٧ ص: ٣٩٨ (الحظر والاباحة) وقد حرر المسئلة في الخيرية رحمل ما في فتاوي القاضي على الجهر المضر وقال: ان هناك أحاديث اقتضت طلب الجهر وأحاديث طلب الاسرار والجمع بينهما بأن ذلك يختلف باختلاف الأشخاص والأحوال فالاسرار أفضل حيث خيف الرياء أو تأذي المصلين أو النيام، والجهر أفضل حيث خلا مما ذكر لأنه أكشر عملا ولتعدى فائدته الى السامعين ويوقظ قلب الذاكر فيجمع همه الى الفكر ويصرف سمعه اليه ويطرد النّوم ويزيد النشاط. وكذا في فتاوي شامية ج: ١ ص: ٢٢٠. وفي الفتاوي الخيرية ج: ٢ ص: ١٨١ (طبع بولاق، مصر) والجمع بينهما بأن ذلك يختلف باختلاف الأشخاص والأحوال كما جمع بين الأحاديث الطالبة للجهر بالقراءة والطالبة للاسرار بها ولا يعارض ذلك خير الذكر الخفي لأنه حيث خيف الرياء أو تأذي المصلين أو النيام والجهر ذكر بعض أهل العلم أنه أفضل حيث خلا مما ذكر لأنه أكثر عماً لا ولتعدى فائدته الى السامعين .... الخ. وفي حاشية الطحطاوي على مراقى الفلاح ج: ١ ص: ١٣١١ (طبع مكتبة الأسد، دمشق، وفي طبع "قديمي كتب خانه" ص: ١٤٣) اختلف أهل الاسرار في الذكر أفضل؟ فقيل نعم لأحاديث كثيرة تدل عليه منها خير الذكر الخفي وخير الرزق ما يكفي ولأن الاسرار أبلغ في الاخلاص وأقرب الى الاجابة وقيل الجهر أفضل لأحاديث كثيرة منها ما رواه ابن الزبير كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا سلم من صلاته قال بصوته الأعلى: لا الله الا الله وحده لا شريك له. وتـقدم وقد كان صلى الله عليه وسلم يأمر من يقرأ القران في المسجد أن يسمع قراءته وكان ابن عمرٌ يأمر من يقرأ عليه وعللي أصحابه وهم يستمعون، والأنه أكثر عملًا وأبلغ في التدبر ونفعه متعد لإيقاظ قلوب الغافلين .... فمتلى خاف الرياء أو تأذى به أحد كان الاسوار أفضل اه. نيز وكيض: امداد المفتين ص: ٢٣٥، ٢٣٥، وعزيز الفتاوي ص: ١٥٠-(٢) الترغيب والترهيب ج: ٢ ص: ٣٠٠ (طبع مصطفىٰ البابي، مصر). (محدزير) والله اعلم ۱۲/۱۲/۱۲۸۱ه پڑھنے پر ہیں لا کھ نیکیاں ملیں گی ،لیکن حدیث ضعیف ہے۔

#### ايكمهمل وظيفه

سوال: - وظیفہ ہے: ''جل تو جلال تو آئی بلا کو ٹال تو قدرت ہے کمال تو نبی جی کی حجمولی مجربے پیچ میں ہے قرآن تو'' کیا یہ جائز ہے؟

جواب: - میمل فتم کا وظیفہ ہے، اس کے بجائے اندیشے کے موقع پر ''اَلسَلْھُمَّ اِنِّسَیُ اَعُـوُدُُ بِکَ مِنْ شَرِّ مَا أَجِدُ وَأُحَاذِرُ'' پڑھنا چاہئے۔

### وسیلہ اختیار کرکے دُعا کرنا کیسا ہے؟

سوال: - وہابی کسی کے لئے کسی درمیاتی واسطے کی شفاعت کے قائل نہیں، خواہ وہ اللہ کا کتنا ہیں مقبول کیوں نہ ہو، وہ کہتے ہیں جس طرح ہر شخص پر لازم ہے کہ وہ اللہ کی عبادت کرے اور کسی کے واسطے کے بغیر بجالائے، اسی طرح وہ اپنی حاجات و مشکلات کو بلاواسط اللہ تعالیٰ کے حضور پیش کرے اور امداد کا طالب ہو۔ کیا درمیانی طور پر وسیلہ اختیار کرنا دُرست ہے یا نہیں؟

جواب: - بے شک اللہ تعالیٰ سے بلاواسطہ وُعا مانگنا بھی جائز ہے، لیکن اگر کوئی شخص ابن طرح توسل کرے کہ یا اللہ! آپ کا فلال بندہ آپ کا مقبول بندہ ہے، مجھے اس سے محبت ہے؛ اور اس محبت کی بناء پر میں اس کا وسیلہ پیش کر کے آپ سے فلال چیز مانگنا ہوں تو اس میں بھی کوئی شرعی قباحت

(۱) عن عبدالله بن أبى أوفى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من قال احدى عشرة مرة لا اله الا الله وحده لا شريك له، أحدًا صحدًا لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحد، كتب الله له ألفى ألف حسنة. أخرجه ابن عساكر فى تاريخ دمشق فى ترجمة على بن الحسين ابن عبدالرزاق أبى الحسن الشعراني ج: ١ ٣ ص: ٣٥٨ (طبع دار الفكر) وقال فى المحجمع ج: ١ ١ ص: ٨٥ (طبع دار الكتاب بيروت)، رواه الطبراني وفيه فايد الورقاء وهو متروك. وقال البوصيري فى اتحاف الخير المهرة ج: ٢ ص: ٢١ م (طبع دار الوطن، رياض) رواه الطبراني (وعبد بن حميد وأبو يعلى الموصلي) قلت مدار هذه الطرق على أبى ورقاء واسمه فائد العطار وهو ضعيف، ضعفه أحمد بن حنبل وابن معين وأبو حاتم وأبو عدارة والترمذي والنسائي والساجى والعقيلي والدارقطني وغيرهم وقال التخاكم الوعيد الدافظ روى عن ابن أبى أو في أحاديث موضوعة.

 نہیں ہے، بلکہاس کے جواز پر قرآن وسنت سے دلائل موجود ہیں۔ اردار1999ھ (فتویٰ نمبر ۱۲۸۱/۳۰۰ د)

#### فرض نماز کے بعد سریر ہاتھ رکھ کریڑھی جانے والی دُعا کا حکم

سوال: -فرضوں کے بعد سر پر ہاتھ رکھ کر جو "بستم اللہ اللہ اللہ الا ہو السرحمٰن اللہ اللہ اللہ ہو السرحمٰن السرحيم، اللہ ما ذهب عنى الهم والحزن" پڑھتے ہیں، کیا بیکی حدیث میں ہے یا مستحب ہے یا بزرگ پڑھتے آئے ہیں؟ اس پربعض لوگ اعتراض بھی کرتے ہیں، اس کا کیا تھم ہے؟

جواب في البن السنى في حضرت السنى سن حضرت السنى سن موايت كيا هم، وه فرمات بين كه جب آنخضرت صلى الله عليه وسلم نماز سن فارغ بوت تصاقوا إلى والمنه والمن بيناني برمسح فرمات اور بيالفاظ بين الله على الله الا الله هو المرحمن المرحيم، اللهم أذهب عنى الهم والمحزن". وكتاب الأذكار للنووي ص: ٣٥) \_ (كتاب الأذكار للنووي ص: ٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥) \_ (٣٥)

۱۳۸۸/۵/۲۳ (فتو کی نمبر ۱۹/۵۸۹ الف)

(۱) وفي جامع الترمذي ج: ۲ ص: ۱۹۸ (طبع سعيد) عن عثمان بن حنيف، ان رجلا ضرير البصر أتى النبي صلى الله عليه وسلم .... يدعوا بهذا الدعاء اللهم انى أسئلك وأتوجه اليك بنبيك محمد نبى الرحمة. وفي الشامية ج: ۲ ص: ۲ ص: ۳۹ (طبع سعيد) يراد بالحق الحرمة والعظمة، فيكون من باب الوسيلة وقد قال تعالى: وَابْتَغُوّا اللهُ الْوَسِيلةَ. وقد عد من اداب الدعاء التوسل على ما في الحصن .... وقال بعد أسطر: نعم ذكر العلامة المناوى في حديث اللهم انى أسئلك وأتوجه اليك بنبيك نبى الرحمة، عن العزبن عبدالسلام أنه ينبغي كونه مقصورًا على النبي صلى الله عليه وسلم .... وقال السبكي يحسن التوسل بالنبي الى ربه ولم ينكره أحد من السلف ولا الخلف الا ابن تيمية فابتدع ما لم يقله عالم قبله اهد. ونازع العلامة ابن امير حاج في دعوى الخصوصية وأطال الكلام على ذلك. توسل بالنبياء والصالحين كي مختف صورتول اور شرائط مي مختف على خشرت والا وامت بركاتهم كي تصفيف تكم ملة فتسح الملهم "مسئلة التوسل" ح: ۵ ص: ۲۲۰ كا مطالعة فرما كيل.

(٢) ص: ٩٢ (مطبع مصطفی محمد، مصر) وفی مسند البزار والأوسط للطبرانی کان صلی الله علیه وسلم اذا صلی وفرغ من صلوته مسح بیسمینه علی رأسه وقال: بسم الله الذی لآ اله الا هو الرحمٰن الوحیم، اللهم أذهب عنی الهم والحزن. بحواله مسح بیسمینه علی رأسه وقال: بسم الله الذی لآ اله الا هو الرحمٰن الوحیم، اللهم أذهب عنی الهم والحزن. بحواله حون معین مع أردور جمه ص: ٢٢٣ (طبع دار العبد العبد والله عنی معین معین وقد و ثقه غیر واحد وضعفه الجمهور وبقیة رجال احد اسنادی الطبرانی ثقات وفی بعضهم خلاف، وراجع أیضًا کشف الأستار عن زوائد البزار ج: ٢ ص: ٢٢ (طبع مؤسسة الرسالة بیروت). و كذا فی مجمع البحرین ج: ٨ ص: ٣٠ رقم الحدیث: ٢٢٣ و ٢٢٣ (طبع مکتبة الرشید، ریاض). (محمد برق نواز)

#### اسمِ اعظم سے کیا مراد ہے؟ سجد ہے کی حالت میں دُعا ما نگنے کا حکم

سوال ا: - اسمِ اعظم سے کیا مراد ہے؟ جن آیات میں اسمِ اعظم کا گمان غالب ہے ان کی نشاندہی کردیں تو مہر بانی ہوگی۔

۲: - سجدے کی حالت میں دُعا مانگنا کیسا ہے؟

جواب : - اسم اعظم عام طور سے اللہ تعالیٰ کے اس مبارک نام کو کہتے ہیں جس کے ذریعہ وُعا کرنا زیادہ اُمیدِ قبولیت رکھتا ہے، اس نام مبارک کی تعیین میں مختلف احادیث وروایات اور علماء کے مختلف اقوال منقول ہیں، حضرت انس سے مروی ہے کہ ایک صحابی نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی موجودگی میں ان الفاظ ہے دُعا شروع کی: "الله مانسی اسالک بان لک الحمد لا الله الا انت الحنان المنان بدیع السموت و الأرض یا ذا الجلال والا کرام یا حی یا قیوم اُسالک"۔

ال پر آنخضرت صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمایا که: "دعا الله باسب الأعظم الذى اذا دُعي به أجاب واذا سئل به أعطى" في " الله تعالى عن الله تعالى كاس اسم اعظم ك ذريع دُعا ما تكى على به أجاب واذا سئل به أعطى " و " الله تعالى قبول فر ما تا ہے اور اس كے ذريع جب كوئى چيز ہے جس كے ذريع جب كوئى چيز ما تكى جائے وہ دے ديتا ہے۔ " نيز بعض روايات ميں ہے كه اسم اعظم مورة بقره، آل عمران اور سورة طلا ميں، مشكوة كى ايك اور حديث ميں مروى ہے كه اسم اعظم ان دوآيوں ميں ہے: "وَ إِلَهُ كُمُ إِلَهُ وَّ احِدٌ لَيْ اللهُ ال

بعض صحابة مروى ہے كه "المحسى المقيوم" اسم اعظم ہے، امام رازي اور علامہ نووي نے اس كواختيار كيا ہے، علامہ جزري نے فرمايا ہے كه" مير بنزديك اسم اعظم" لا الله الا هو المحسى المقيوم" ہے۔ "بعض حضرات نے لفظ "رب" كو، اور بعض نے لفظ "الله" كواسم اعظم قرار ديا ہے، اور بعض علاء نے فرمايا كه "اسم اعظم" ايك راز ہے جس سے كوئى واقف نہيں۔ علمائے محققين نے اس سلسلے بعض علاء نے فرمايا كه "اسم اعظم" ايك راز ہے جس سے كوئى واقف نہيں۔ علمائے محققين نے اس سلسلے

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي وأبو داؤد والنسائي وابن ماجة، مشكّوة المصابيح، باب أسماء الله تعالى ج: ١ ص: ٩٩ ١، ٢٠٠٠ (طبع قديمي كتب خانه).

 <sup>(</sup>٢) وفي مشكّوة المصابيح ج: ١ ص: ٢٠٠٠ عن أسماء بنت يزيد أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: اسم الله الأعظم
 في هاتين الأيتين: إله لله واحد لله إله والله الله عن الله والرّحمن الرّحية، و فاتحة ال عمران الله الله الله والله والله والدارمي.
 رواه الترمذي وأبو داود وابن ماجة والدارمي.

<sup>(</sup>۳) امام رازی، علامہ نووی، علامہ جزری رحمہم اللہ اور بعض دیگر حضرات کے ندکورہ بالا اقوال کے لئے دیکھئے: مرقاۃ المفاتیح ج:۵ ص:۱۰۲ (طبع مکتبہ امدادیہ ملتان)۔

میں بیفرمایا ہے کہ درحقیقت تمام اسائے باری تعالیٰ عظیم ہیں اور کسی کو کسی پرفضیات نہیں، لہذا ایسا اسمِ اعظم جس سے زیادہ عظمت کسی اسمِ باری کو حاصل نہ ہومتند روایات سے ثابت نہیں ہے، اور جن جن اساء کے بارے میں احادیث میں وارد ہوا ہے کہ وہ اسمِ اعظم ہیں ان سے مراد یہ ہے کہ یہ بھی باری تعالیٰ کے عظیم اساء میں سے ہیں اور ان کے ذریعے خاص طور پر دُعا قبول ہوتی ہے، اسی لئے اس بارے میں مختلف روایات مروی ہیں۔

اورمتفقه طور پرکسی ایک نام کوعلی الاطلاق اسمِ اعظم کهنامشکل ہے، مُلَّا علی قاری رحمة الله علیه مذکورہ بالا تمام اقوال نقل کرنے کے بعد امام طبرائی کے حوالے سے لکھتے ہیں: وعندی أن الأقوال کلها صحیحة اذ لم يود في خبر منها أنه الاسم الأعظم ولا شئ أعظم منه (مرقاة المفاتح ج: ۵ ص:۱۰۲ باب اساء الله تعالی طبع مکتبه امداد بیماتان)۔

۲: - فرائض کے رُکوع و جود میں تو اذکارِ مسنونہ کے سوا کچھ اور نہ پڑھنا چا ہئے، البتہ نوافل کے سجدے میں دُعا دُرست ہے، کین دُعا ما تورہ ہو یا کم از کم عربی زبان میں ہواور آخرت سے متعلق ہو۔
لے ما فی الدر المختار؛ و دعا بالعربیة و حرم بغیرها و فی ردّ المحتار: ینبغی أن یدعو فی صلوته بدعاء محفوظ و أما فی غیرها فیدبغی أن یدعو بما یحضرہ ۔ (شامی ج: اص:۳۵۰)۔
(۳۵۲)۔

اور نماز کے علاوہ خاص وُعا کے لئے سجدہ کرنا اور اس میں وُعا کرنا کہیں منقول نظر سے نہیں وُعا کرنا کہیں منقول نظر سے نہیں گزرا، لیکن ظاہراً سچھ حرج بھی نہیں، کیونکہ صورت تذلل کی ہے، مگر اس کو عادت بنانا یا سنت سمجھنا وُرست نہیں، کذا فی امداد الفتاوی ج: اص: ۵۴۰۔

۴۹۷۹۷۲۰هز ۱۳۹۷ه (فتوی نمبر ۱۸/۹۸۱ ج)

مسجد میں بلند آواز سے فضائل کی کتاب برٹر ھنا دورانِ تلاوت حضور علیہ لائم دورانِ تلاوت حضور علیہ لائم سوال:-تبلیغ والے مسجد میں فرضوں کے بعد بلند آواز سے فضائل کی کتاب بڑھتے ہیں یا تقریر کرتے ہیں، اس وقت بہت سے نمازی نمازیں بڑھتے رہتے ہیں، مصلیوں میں ایسے مسبوق بھی

<sup>(</sup>١) الدر المختار ج: ١ ص: ٥٢١ (طبع سعيد).

 <sup>(</sup>٢) رد المحتار تتمة تحت مطلب في خلف الوعيد وحكم الدعاء بالمغفرة للكافر ولجميع المؤمنين. ج: ١
 ص: ٥٢٣ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>٣) ويكھئے: امداد الفتاويٰ ج: اص: ۵۵۲ سجد وُ دُعا۔

ہوتے ہیں جو کہ سنت و نوافل ادا کرتے ہوتے ہیں، اس کے علاوہ تنبیج وغیرہ میں مشغول مصلّیوں کی طرف سے شکایت ہوتی ہے کہ اس کی وجہ ہے ہماری تنبیجات میں خلل واقع ہوتا ہے، منع کرنے ہے وہ نہیں مانتے، بلکہ تبلیغ والے کہتے ہیں کہ جا کرضحن وغیرہ میں تنبیج و نوافل پوری کرو۔ شرعاً کیا تھم ہے؟ بیس کہ جا کرضحن وغیرہ میں تنبیج و نوافل پوری کرو۔ شرعاً کیا تھم ہے؟ ۲: - تلاوتِ قرآن شریف میں جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا اسم شریف آئے اس وقت دُرود پڑھنا جا ہے یا نہیں؟ یا بعد ختم تلاوت کے بڑھے؟

جواب : - مسجد میں فضائل کی کتاب پڑھنے میں کوئی حرج نہیں بلکہ مفید ہے، البت اس بات کا خیال رکھنا چاہئے کہ اس سے نمازیوں کی نماز میں خلل نہ پڑے، لہذا اگر نمازی نماز میں مشغول ہوں تو ان سے وُور ہٹ کر کتاب پڑھی جائے یا ان کے فارغ ہونے کا انتظار کیا جائے، نمازیوں کو وُوسری جگہ نماز پڑھنے کو کہنا وُرست نہیں ۔ کسما یہ فہم من عبارة الشامیة تحت قول الدر: ورفع صوت بلد کر الا للمتفقه، وفی حاشیة الحموی عن الامام الشعرانی أجمع العلماء سلفًا و خلفًا علی استحباب ذکر اللہ ماعة فی المساجد وغیرها الا أن یشوش جهرهم علی نائم أو مصل أو قاری. (شامی ج: اس ۲۳۳۰) حکام المساجد من الصلوة) ۔ (۱)

واللّداعلم ۱۲/۱۱/۱۲ ساھ (فتویٰنمبر ۲۵۵۲/۲۵ و)

نماز كے بعد "إِنَّ اللهَ وَمَلَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ" بلندآ واز سے برا هنا

۲:- تلاوت کے بعد پڑھنا جا ہے۔

سوال: - ہمارے پیش امام صاحب کچھ دنوں تک بیآ بت نماز کے بعد پڑھتے تھے "اِنَّ اللهُ وَمَلَئِكَتهٔ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيّ ... النے"، چند دن ہوئے انہوں نے اس آیت کوترک کر دیا، میں نے ایک دن ان سے وجہ دریافت کی تو جواب دیا کہ نماز میں خلل آتا ہے اور تم سمجھ لئے گئے ہو، اور اس کے بعد چل دیے ، میں نے یہی بات سیکر یٹری مسجد، جوایک شریف آدمی ہے، سے ذکر کی ، انہوں نے پیش بعد چل دیے ، میں بات سیکر یٹری مسجد، جوایک شریف آدمی ہے، سے ذکر کی ، انہوں نے پیش امام صاحب کو ذکر کیا ہو یا نہ کیا ہو، مجھے اس کاعلم نہیں ، ایک دن نماز عشاء کے بعد امام صاحب نے

<sup>(</sup>۱) شامى ج: اص: ۲۲٠ (طبع ايچ ايم سعيد). وفي الشامية ج: ۲ ص: ۳۹۸ وفي المتلقى وعن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كره رفع الصوت عند قراءة القرآن والجنازة والزحف والتذكير. وفيها ... فالاسرار أفضل حيث خيف البرياء أو تأذى المصلين ... الخ. وفي المرقاة شرح مشكوة ج: ۲ ص: ۳۵۷ (طبع مكتبه امداديه ملتان) قوله تعالى: "وَلا تَجُهَرُ بِصَلاتِكَ ... الخ. وراجع أيضًا الدر المختار ج: اص: ۵۲۳،۵۱۹.

<sup>(</sup>٢) وفي الهندية ج: ۵ ص: ٢ ١٦ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه) ولو قرأ القرآن فمر على اسم النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه فقراءة القرآن على تأليفه ونظمه أفضل من الصلوة على النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك الوقت فان فرغ ففعل فهو أفضل .... الخ.

درسِ قرآن میں اسی آیت کوشروع کیا اور جو پچھان کے علم میں تھا، بیان کیا، اور شاید مجھ کو چغل خور کہا اور دیگر تنقیدیں کی، اب عرض یہ ہے کہ کیا اس بارے میں میں اس تنقید کا مستحق ہوں جو پیش امام صاحب نے میرے بارے میں بیان کی ہے؟

جواب: - آپ نے جتنی بات لکھی ہے اگر واقعہ صرف اتنا ہی ہے تو آپ کا کوئی قصور نہیں، امام صاحب نے بھی چغل خوری کا صرح الزام آپ پرنہیں لگایا، اگر ان کے دِل میں کسی وجہ ہے آپ کی طرف سے کدورت پیدا ہوگئ ہوتو اسے ملاقات اور باہمی افہام وتفہیم سے دُور کرد ہے ہے۔

والله سبحانه اعلم احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ار۱۳۸۸/۳۱هه (فتوی نمبر۲۷/۱۹ الف)

الجواب صحيح محمد عاشق الهي عفي عنه

(اس جواب کے بعد سائل کی طرف سے اسی بارے میں دوبارہ سوال آیا جو درج ذیل ہے) (مرتب)

سوال: - عرض ہے کہ دوبارہ ارسال ہے، آپ نے جو جواب دیئے ہیں وہ بیر ثابت کرتے ہیں کہ مولا نا سے بڑا جھگڑا ہے، جھگڑا کوئی نہیں ہے جوامام صاحب سے ملاقات سے دُور کیا جاسکے، میں تو از روئے شرع چاہتا ہوں کہ:-

ا:- أورر والى آيت براض سے نماز ميں خلل موتا ہے يا كہ بيں؟

۲:- اس آیت کا اگر درس دیا جائے تو اس میں چغل خوری اور ریا کا ذکر ہے؟ جسے ذکر کرنا چاہئے ، ان دونوں باتوں میں بھی شرعی جواب چاہتا ہوں۔

جواب ا: - نماز کے بعد جبکہ لوگ نماز میں مشغول ہوں بلند آواز سے تلاوت قرآن یا تقریر فہیں کرنا چاہئے، لہذا اگر امام صاحب نے اس وجہ سے آیت کو پڑھنا چھوڑ دیا تو انہوں نے ٹھیک کیا ہے، اس برکسی کواعتراض نہیں کرنا چاہئے۔

۲: – اس آیت میں تو چغل خوری اور ریا کاری کا ذکر نہیں ہے، لیکن اگر آیت کے ذیل میں کوئی بات آ جائے اور بید مسئلہ بیان کردیا جائے تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں ہے۔ واللہ اعلم میں ہم کاروں ہے۔ اور کاروں کے اور کاروں کی کوئی خرج نہیں ہے۔

#### جنات کو قید کرنے یا جلانے کا حکم

سوال: - عاملین لوگ جنات کوآگ میں جلادیتے ہیں، حالانکہ یہ عذاب، اللہ رَبّ العزّت کے ساتھ مخصوص ہے، جنات کوآگ میں جلانا شریعت مطہرہ کی چار چیزوں لیعنی قرآن، سنت، قیاس، اجماع سے ثابت کیا جائے۔ نیز عامل لوگ جنات کو ہانڈی یا بوتل میں مخصوص مدّت تک کے لئے قید کردیتے ہیں، پھرآزاد کرنے کے وقت جنات سے مخاطب ہوکر کہتے ہیں کہتم نے چونکہ ایک مسلمان کو ایذاء پہنچائی تھی اس بناء پر تمہیں قید کیا گیا، اب آزاد کیا جاتا ہے کہ حضرت سلیمان علیہ السلام کی دُعا پر زدنہ آئے، اگر تم نے دوبارہ مخلوقِ خدا کو تنگ کیا تو پھر دوبارہ قید کرلئے جاؤگے۔ شریعت مطہرہ کیا اس کی اجازت ویتی ہے؟ فرق کرنے کی کوئی معقول تدبیر بیان فرمائیں۔

جواب: - اس بارے میں قول فیصل میہ ہے کہ اگر جنات کا اثر ان کوجلائے بغیر زائل ہوسکتا ہو مثلاً وَم کرنے یا وُعا کرنے ہے یاان کو مارکر یا دھمکا کر، تب تو قتل کرنا یا جلانا جائز نہیں، لیکن اگر وہ فرکورہ طریقوں سے نہ جائے تو قید کرنا یا جلانا جائز ہے، البتہ عامل کو بیہ چاہئے کہ پہلے نرم طریقے استعال کرے اور جب اس بات کا اظمینان ہوجائے کہ بیہ جن جلائے بغیر نہیں جائے گا، تب جلانے کا اقدام کرے، علامہ بدرالدین شبلی حفی رحمۃ اللہ علیہ اس مسئلے پر بحث کرتے ہوئے علامہ ابوالعباس ابن شیبہ کے اس قول کی تصدیق کرتے ہیں کہ:-

يجوز بل يستحب وقد يجب أن يذب عن المظلوم وأن ينصر فان نصر المظلوم مأمور به بحسب الامكان واذا برئ المصاب بالدعاء والذكر وأمر الجن ونهيهم وانتهارهم وسبهم ولعنهم ونحو ذلك من الكلام حصل المقصود، وان كان ذلك يتضمن مريض طائفة من الجن أو موتهم فهم الظالمون لأنفسهم اذا كان الراقى الداعى المعالج لم يتعد عليهم كما يتعدى عليهم كثير من أهل العزائم فيأمرون بقتل من لا يجوز قتله.

(اكام المرجان في غرائب الأخبار وأحكام الجان ص: ١١١، باب ٥٣، طبع نور محمد كارخانه) آكي على مشكل لكهة بين: فحاصل ذلك أنه متى حصل المقصود بالأهون لا يصار الى ما فوقه ومتى احتيج الى المضرب وما هو أشد منه صير اليه ومن قتل الصائل من العجن قتل عائشة الجنى الذي كان لا يزال يطلع في بيتها-

اور انہوں نے صفحہ: ۲۰ پر باب ۲ کے تحت سند سے نقل کیا ہے کہ حضرت ابنِ عباسؓ نے ایک جن کوقل کیا تھا، اور حکیم الاُمت حضرت مولا نا اشرف علی صاحب تھا نوی رحمۃ اللّٰد علیہ جن کوجلانے کے بارے میں تحریر فرماتے ہیں کہ''اگر کسی تدبیر سے پیچھا نہ چھوڑے تو دُرست ہے، بہتر ہے کہ اس تعویذ میں بیعبارت لکھ دیں کہ اگر نہ جائے تو جل جائے''۔''

۱۳۷۷/۲۷۲۱ه (فتوکی نمبر ۲۸/۲۵۳ ب)

#### جنیہ سے انسان کے نکاح کا تھم اور انسانوں پر جنات کے اثرات کی شرعی حیثیت

سوال: - ''البلاغ '' کے ۱۳۹ ھے پڑھا تو کچھ نکات ایسے پائے گئے جن کی تشریح مطلوب ہے،
مثلاً صفحہ '۱۲ پر'' کیا انسان کا نکاح جن عورت سے ہوسکتا ہے؟ '' کے عنوان کے تحت ساتو بین سطر میں
مذکور ہے کہ مسلمان مرد سے مسلمان جنیہ کا نکاح ہوا اور اس سے اولا دبھی ہوئی۔ اس میں شک وشبہ کی
مطلقا گنجائش ہی نہیں کہ جنات اللہ تعالی کی مخلوق ہیں اور یہ بات نص سے ثابت ہے، مگر جب جنات کو
ماری مخلوق کہا گیا ہے اور وہ و کیھنے میں بھی نہیں آتے تو کس طرح انسان سے ان کا تعلق اور پھر میاں
بیوی کی حد تک قائم رہ سکتا ہے؟ جنات میں مسلم وغیر مسلم کا مسلہ واضح ہے، مگر سائنسی نقطہ نظر سے نہ
سہی تو بھی بغیر مدل تشریح کے یہ بات سمجھ میں نہیں آتی کہ جنیہ عورت اگر توالد کی اہل بھی ہے تو کیونکر
انسان خاکی کے ساتھ بیوی کی حیثیت سے رہ سکتی ہے؟ اس لئے آپ سے گزارش ہے کہ آپ ''جنات
کا انسانوں پر اثر'' کے عنوان کی تشریح فرما ئیں۔ ہم اخبارات و رسائل میں پڑھتے ہیں اور عاملین
حضرات کے قصے کو ایجنٹوں سے سنتے چلے آئے ہیں کہ جنات: -

الف: -غیب کی خبریں ساتے ہیں، مثلاً فلال چیز چوری کرنے والا فلال فلال ہے اور فلال جاور فلال ہے اور فلال جگہر ہتا ہے، وغیرہ وغیرہ ۔

ب: - فلال عامل نے جنات کو کوزے میں بند کر رکھا ہے، جس طرح سمندر کوزے میں بند کئے جانے کا محاورہ ہے۔

ج: - فلاں پیرنے چلد شی کے بعد جنات پر قابو پالیا ہے اور جنات اس کے تابع ہیں (گویا سلیمانِ ثانی ہیں)۔

د: - ڈاکٹروں نے مریض کو لاعلاج قرار دے دیا، مگر فلاں عامل نے مریض کو جنات کے زیرِ اثر بتایا اور علاج کرکے شفا دی۔ کچھ عرصہ قبل اخبارات میں اس مسئلے پر بڑی لیے دے شروع ہوگئ تھی، بہرحال میں سمجھتا ہوں کہ جہاں تک مندرجہ بالا چند نکات کا تعلق ہے وہ کچھ یوں ہیں: - الف: - حضرت سلیمان علیہ السلام کے عصاء کو جب تک کیڑوں نے کھوکھلا نہ کردیا اور وہ نہ گرگئے جنات برابر کام کرتے رہے، لہذا غیب جاننے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا، بلکہ انبیاء بھی غیب کا علم نہ جاننے تھے (حوالہ' البلاغ'' ہذا ۱۳)۔

ب: - انگریز قوم بڑی توہم پرست ہے، انگلینڈ میں ایک بارٹی وی پر بدرُ وحوں کو لایا گیا ( آپ خود سمجھ سکتے ہیں کہ بیمحض تصویری خاکے اور کیمرہ ٹرک تھی ) اکثر نے یقین کرلیا کہ فی الحقیقت بدرُ وحوں سے ملاقات کا شرف نصیب ہوا، شعبدہ بازی کے کئی کھیل دیکھے، انسانی ذہن کی تیزی،مسلسل مثق، لگا تار محنت اور لگن نے وہ وہ کرتب پیش کئے کہ عقل دنگ رہ گئی، مگر بیرسب کچھ شعبدہ باز کی مہارت کا نتیجہ تھا، ابن خلدون نے اس پرمعرکۃ الاراء بحث کی ہے جو سیجے ہے، اور اس کا لب لباب وہی ہے جو اُوپرلکھ آیا ہوں۔ایک مسلمان عالم تو کیا ایک دہریہ بھی یہ کچھ کرسکتا ہے جو ہمارے یہاں ڈبہ پیر اور عاملین کرتے ہیں کے معلوم نہیں کہ راسپوتین ( دُنیا کا سب سے بڑا بدکار ) جو پیشین گوئی کرتا تھا پوری ہوجاتی تھی، ۱۹۳۳ء میں کشمیر کا ایک مسلمان (نام یادنہیں رہا) نے انگلینڈ میں تین مقامات پر دمکتے ہوئے انگاروں پر ننگے یاؤں چل کر دکھایا تھا، جبکہ ڈاکٹروں نے اس کے تمام جسم پر ایسی ادویات کا استعال کیا تھا جس ہے جسم پر ملی ہوئی کسی بھی دوائی کا اثر زائل ہوجایا کرتا ہے،مگر وہ کامران رہے،اس کے انٹرویوز لئے گئے تو اس نے بتایا کہ بیراس کی خدا کی زات پر کامل اعتماد کی ایک معمولی جھلک ہے اور اس اعتماد نے اس کی قوّتِ ارادی کو نا قابل شکست بنادیا ہے۔ غرض اس طرح کے واقعات آج بھی و کھیے جاتتے ہیں مگر عاملین کا جنات کو کوزے میں بند کر لینا کیا شرعی حثیت رکھتا ہے؟ جبکہ یہ بات بغیر ذہن پر زور دیئے سمجھ میں آ جاتی ہے کہ خالد بن ولیڈ زہر کھا کر کیوں نہ مرے، جبکہ اس زہر کواگر کنویں میں حل کردیا جاتا تو ایک لشکر کی موت واقع ہو علق تھی، یا حضرت عمرٌ کا خطبہ کے دوران ساریہ کو آواز دے کرجبل کی جانب متوجہ کرنا بغیر تذبذب کے سمجھ میں آسکتا ہے۔

ج: - سائنس تسلیم کرے یا نہ کرے، عقل سمجھے یا نہ سمجھے گر ہمارا ایمان ہے کہ حضرت سلیمانؑ کا جنات اور چرند پرند پرغلبہ تھا، اور وہ ان کی زبان ہے بھی واقف تھے، واقعہُ ہدہداس پر دال ہے، مگر سے عاملین کیونکرسلیمان بن گئے؟ اس کی شرعی حیثیت پر بحث فرمائے۔

د: - تشنج کی کئی اقسام ہیں، ایک ایبا مریض جس کی عمر کم اور وزن • ۱۰/۵ پونڈ ہوتا ہے تشنج کی حالت میں اینے زور کا مظاہرہ کرتا ہے کہ محسوں ہوتا ہے کہ کسی پہلوان سے واسطہ پڑ رہا ہو، پھوں کے تناؤکی وجہ سے بیرحالت بیدا ہوجاتی ہے، مگر ہمارے بیہاں کے عاملین نے اسے آگے گل سے بلبل کے پڑ باندھنے کی سعادت یوں حاصل کی ہے کہ مریض پر جنات کا غلبہ ہے اور بیرسارا زور جنات یا ایک

جن (نر ہو یا مادہ) کا ہے وگر نہ ایسے کم عمر اور کم وزن رکھنے والے مریض میں اتنا زور کہاں ہے آسکتا ہے؟ وغیرہ، جہاں تک ڈاکٹری علاج کا تعلق ہے وہ سائنس کا ایک پہلو ہے، اور یہ بات آپ پرعیاں ہے کہ سائنس کا فی حد تک ثبوت تو دیتی ہے مگر عقیدہ نہیں دے سکتی، جبکہ فلسفہ نہ ثبوت دیتا ہے اور نہ ہی عقیدہ، جبکہ فدہب ثبوت بھی دیتا ہے اور عقیدہ بھی (مگر اسلام کے لئے لفظ ''فرہب' کا استعال وُرست نہیں سمجھتا، اس لئے کہ اسلام دین ہے، جبکہ فدہب ایک حصہ جیسے آئکھ، کان، ناک وغیرہ ایک جسم کے مختلف جھے ہیں) سائنس کے تابع ڈاکٹری علم نے اگر مریض کو لاعلاج کردیا تو بات سمجھ میں جسم کے مختلف جے ہیں) سائنس کے تابع ڈاکٹری علم نے اگر مریض کو لاعلاج کردیا تو بات سمجھ میں قبہ نے والی بات ہے، مگر دین نے اگر صرف عاملین کو یہ اختیار دے دیا ہے کہ وہ جنات پر حکمرانی کریں اور چاہیں تو جیب میں ڈالے پھریں، تو بھر سبہ پچھ میں نہیں آتا۔

قرآن مجید، احادیث دونوں میں ہے کوئی بھی ہو، اس کا اثر ظاہر و باہر ہے، خدا کا کلام تو افضل ترین کلام ہے، اس کا اثر ہوتا ہے اور ہوگا بھی، مگر عاملین جس طرح بتاتے ہیں وہ یہ ہے کہ انہیں چلہ گئی کے دوران جنات کو قابو کرنے کی صلاحیت ملی اور وہ جنات کو قابو کر سکتے ہیں اوران کا انسانی جسم پر اثر زائل کر سکتے ہیں، گویا عامل کا چلہ دافع بلا ہے نہ کہ کلام اللہ، آپ یہ واضح کریں کہ انسانی جسم پر جن کا اثر کیونکر ہوسکتا ہے؟ اوراگر ہوسکتا ہے تو کس حد تک؟ اور پھر جنات کو قابو میں لایا جانا کس طرح بن کا اثر کیونکر ہوسکتا ہے؟ اوراگر ہوسکتا ہے تو کس حد تک؟ اور پھر جنات کو قابو میں لایا جانا کس طرح بابت ہے؟ جبکہ ہمارا مشاہدہ ہے کہ قرآن و حدیث اور دیگر علوم از فتم فقہ، صرف ونحو وغیرہ کے بجائے ہیں ہماری نانیاں دادیاں جنوں، پریوں کے قصے بچپن میں ساتی رہی ہیں، ان داستانوں کا لازمی نتیجہ و نفسیاتی اثر ہوتا ہے جو بڑے ہوکر لاشعور میں موجود رہتا ہے۔ پھر ہسٹریا کی ایک مریضہ کے اصلی علاح کی بجائے اسے عامل کی بدکرداری کے سامنے لاڈالا جاتا ہے اور وہ بے ضمیر، گندم، کا جوفروش، سلیمانِ کی بجائے اسے عامل کی بدکرداری کے سامنے لاڈالا جاتا ہے اور وہ بے ضمیر، گندم، کا جوفروش، سلیمانِ بی ہونے کا مدعی، چندسکوں کے لالچ میں جنات کا اثر بتا کر ایک انسان کی زندگی کی خوشیاں لوٹ لیتا ہیں ہونے کا مدعی، چندسکوں کے لائچ میں جنات کا اثر بتا کر ایک انسان کی زندگی کی خوشیاں لوٹ لیتا ہے۔ میرے بیان کردہ ان چار نکات کی شرعی حیثیت کیا ہے؟

' جواب: - جواب میں تأخیر ضرور ہوئی، لیکن آپ کا سوال قدر نے تفصیل جا ہتا تھا، جس کی فرصت اس سے پہلے نہ مل سکی، اب آپ کے سوال کا جواب پیشِ خدمت ہے۔

ا: - جہاں تک انسان اور جنیہ کے درمیان نکاح کا تعلق ہے، شریعت میں اس کی اجازت تو نہیں ہے، علامہ نہیں ہے، علامہ نہیں ہے، علامہ نہیں ہے، علامہ اس کے عقلی امکان کا تعلق ہے اس میں کوئی بات غیرممکن نہیں ہے، علامہ بدرالدین شبکی معروف محقق عالم ہیں، انہوں نے اپنی کتاب "آکام المصر جان فی غوائب الأحباد وأحكام الجان" کے باب ۴۰۰ میں صفحہ: ۲۲ پراس مسئلے پر مفصل بحث کی ہے۔

اورآپ نے جواعتراض کیا ہے خاکی انسان کا نکاح ناری جن ہے ہوسکتا ہے؟ اس کا یہ جواب دیا ہے کہ انسان ہے شک خاکی اور جن بے شک ناری ہیں، لیکن جس طرح انسابوں میں سب سے پہلے انسان حضرت آدم علیہ السلام خاک سے پیدا کئے گئے لیکن ان کے بعد جب توالد و تناسل جاری ہوا تو ہر انسان براہِ راست خاک سے پیدا نہیں کیا گیا، بلکہ اس میں تمام عناصر کارفر ما رہے، ای طرح جنات میں سب سے پہلا جن جس کا قرآنی نام 'الجان' ہے، براہِ راست آگ سے پیدا کیا گیا گیا، اس کے بعد تمام جنات توالد و تناسل سے پیدا ہوتے رہے اور ان میں بھی انسانوں کی طرح وسرے عناصر کارفر ما رہے ہیں، لہذا اب جنات مطلقاً آگ یا حرارت کا پیکر مجسم نہیں ہوتے بلکہ ان میں حرارت و برودت کا اعتدال ہوتا ہے، اس بناء پر عقلی طور سے انسان اور جن کے درمیان جنسی اختلاط میں حرارت و برودت کا اعتدال ہوتا ہے، اس بناء پر عقلی طور سے انسان اور جن کے درمیان جنسی اختلاط ممکن ہے۔ ()

علامہ شکی نے اس پر یہ استدلال بھی کیا ہے کہ قرآنِ کریم نے جنت کی حوروں کے بارے میں بیفر مایا ہے کہ: " آئم یطونہ کی انس قَبُلَهُم وَ لَا جَآنٌ" یعنی ان کو جنتیوں سے پہلے نہ کسی انسان نے چھوا اور نہ کسی جن نے ۔ اگر جن و اِنس کے درمیان اختلاط عقلاً ناممکن ہوتا تو یہاں جن کے ذکر کی ضرورت نہ تھی۔

خلاصہ بیر کہ عقلاً نکاح ہونا غیرممکن نہیں، اور علامہ بلی نے اس پر سند کے ساتھ کچھ واقعات بھی لکھے ہیں کہ جنات وانسان کے درمیان شادیاں ہوئیں، ان واقعات کے بارے میں یقین سے کچھ کہنا مشکل ہے، لیکن ان کوعقلاً ناممکن نہیں کہا جاسکتا، اور معارف القرآن میں بھی صرف اتنی ہی بات کہنا مشکل ہے، لیکن ان کوعقلاً ناممکن نہیں کہا جاسکتا، اور معارف القرآن میں بھی صرف اتنی ہی بات کہی گئی ہے۔

۲: - دُوسرا مسئلہ آپ نے بیہ اُٹھایا ہے کہ جنات کے انسانوں پر چڑھ جانے اور انسانوں کے ان کو تابع بنالینے کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ اس سلسلے میں عرض بیہ ہے کہ اتنی بات تو قر آن و صدیث کے قطعی دلائل سے ثابت ہے کہ ''جن' انسانوں سے الگ ایک مخلوق ہیں، وہ عام نظروں کو نظر نہیں آتے ، اور ان میں مؤمن و کا فر، صالح و فاسق ہر طرح کے ہوتے ہیں، لہذا اتنی بات پر تو ایمان رکھنا ضروری ہے، رہا یہ کہ وہ انسانوں کو پریشان کرنے کے لئے ان پر چڑھ جاتے ہیں یا نہیں؟ نیز یہ کہ جو عاملین انہیں اُ تار نے کا دعویٰ کرتے ہیں وہ صحیح ہے یا نہیں؟ سو یہ کوئی ایمانیات کا مسئلہ نہیں جس پر ایمان رکھنا ضروری ہو، بلکہ واقعات کا مسئلہ ہے اور واقعہ ہے ہے کہ ہر زمانے میں جنات کے انسانوں کو پریشان طروری ہو، بلکہ واقعات کا مسئلہ ہے اور واقعہ ہے ہے کہ ہر زمانے میں جنات کے انسانوں کو پریشان

<sup>(</sup>۱) جنیہ سے انسان کے نکاح سے متعلق تفصیل کے لئے دیکھئے معارف القرآن ج: ۲ ص:۵۷۲۔

<sup>(</sup>۲) سورة الرحمن: ۵۲ و ۵۳.

کرنے کے واقعات اتنی کثرت سے ہوتے ہیں کہ ان کا انکار مشکل ہے، ایک واقعہ تو خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے سایا ہے جو شائل تر مذی میں موجود ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ'' بنو عذر ہ'' قبیلے کا ایک شخص جس کا نام خرافہ تھا، اسے جنات کیڑ کر لے گئے تھے، وہ ایک عرصے تک جنات کے درمیان مقیم رہا، پھر وہی اسے انسانوں کے پاس چھوڑ گئے، اب وہ واپس آنے کے بعد عجیب عجیب قصے سایا کرتا تھا، اس لئے لوگ (ہر عجیب بات کو) خرافہ کا قصہ کہنے گئے۔

(شائل ترندی ص:۲۱ ہاب ما جاء فی کلام دسول الله صلی الله علیه و سلم فی السحر) اور آنخضرت صلی الله علیہ وسلم ہے جن اُ تار نے کے واقعات بھی بعض روایات میں موجود ہیں ، چنانچہ ابوداؤد، منداحمہ اور مجم طبرانی وغیرہ میں بیرحدیث مروی ہے کہ:-

عن أم أبان بنت الوازع عن أبيها أن جدها انطلق الى رسول الله صلى الله عليه وسلم بابن له مجنون أو ابن أخت له فقال: يا رسول الله! ان معى ابنا لى أو ابن أخت لى مجنون أتيتك به لتدعو الله تعالى له، قال: ائتنى به، قال: فانطلقت به اليه وهو فى الركاب فأطلقت عنه وألقيت عليه ثياب السفر وألبسته ثوبين حسينين وأخذت بيده حتى انتهيت الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: أدنه منى واجعل ظهره مما يلينى، قال: فأخذ بمجامع ثوبه من أعلاه وأسفله فجعل يضرب ظهره حتى رأيت بياض ابطيه ويقول: أخرج عدو الله فأقبل ينظر نظر الصحيح ليس بنظر الأول .... الخ.

اُمِّ ابانُ اپن والد سے روایت کرتی ہیں کہ ان کے دادا آنخضرت ملی اللہ علیہ وسلم کے پاس اینے ایک مجنون (اس کے معنی پاگل بھی ہو سکتے ہیں اور جن زدہ بھی) بیٹے یا بھتیج کو لے گئے اور عرض کیا کہ'' یا رسول اللہ! میں اپنے اس بیٹے یا بھتیج کو جو مجنون ہے دُعا کے لئے لایا ہوں'' آپ ملی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا '' اسے میرے پاس لے آو'' ، میں آپ کے پاس لے گیا، آپ نے فرمایا کہ'' اسے مجھ میرے پاس لے آو'' ، میں آپ کے پاس لے گیا، آپ نے فرمایا کہ'' اسے مجھ سے قریب کردواور اس کی پیٹ میری طرف کردو' ، چنانچہ آپ ملی اللہ علیہ وسلم کی بغلوں کی سفیدی دِکھائی کراس کی پیٹ پر مارنا شروع کیا یہاں تک کہ مجھے آپ ملی اللہ علیہ وسلم کی بغلوں کی سفیدی دِکھائی دیے گی ، آپ مارتے جاتے تھے اور فرماتے جاتے تھے کہ: ''او دُشمنِ خدا نکل!'' چنانچہ وہ تھوڑی دیر میں تندرستوں کی طرح دیکھنے لگا ....الخ۔

؛ لہٰذا اگر کسی پر جن کا اثر ہوجائے تو اس کا علاج عملیات کے ذریعہ کرنا نہ عقلاً ناممکن ہے، اور

<sup>(</sup>۱) وفي كتاب الروح ص: ٣٦٥ ان تداخل الأجسام المحال أن يتداخل جسمان كثيفان احداهما في الأخرة بحيث يكون حيزهما واحدًا وأما أن يدخل لطيف في كثيف يسرى فيه فهذا ليس بمحال.

نه شرعاً ناجائز، بشرطیکه اس میں کوئی خلاف شرع طریقه اختیار نه کیا جائے، اورا گرکسی محض کوجن اُ تاریخ کا طریقه آتا ہوتو اسے قدرتِ خداوندی میں دخل اندازی نہیں کہا جاسکتا، جس طرح بیاری کے جراثیم مارنے پر انسان کو قدرت دے دی ہوتو کیا جہ اگر اللہ تعالیٰ نے جن اُ تارنے پر بھی کسی کو قدرت دے دی ہوتو کیا بعید ہے؟ البتہ جنات کو غلام بنالیا اگر چہ عقلاً ممکن ہے لیکن شرعاً جس طرح آزاد انسان کو اسباب شرعیہ کے بغیر غلام بنانا جائز نہیں، ای طرح آزاد جنات کو غلام بنانا بھی دُرست نہیں، البتہ ایک تو یہ بات یا در کھنی چاہئے کہ اس مسکلے کا تعلق ایمانیات سے نہیں واقعات سے ہے۔ دُ وسرے جو عامل یہ دعویٰ بات یا در کھنی چاہئے کہ اس مسکلے کا تعلق ایمانیات سے نہیں وہ باطل ہے۔ تیسرے یہ کہ جنات کو قابو میں کرے کہ جنات اس کو مستقبل کی غیبی خبریں دیتے ہیں وہ باطل ہے۔ تیسرے یہ کہ جنات کو قابو میں کرنا ہوتا ہے، وہ کرنے کے لئے ایسے منتز پڑھنا جس کے معن سمجھ میں باجماع اُمت حرام اور ناجائز ہیں۔ چوشے یہ کہ اس مقصد کے لئے ایسے منتز پڑھنا جس کے معن سمجھ میں باجماع اُمت حرام اور ناجائز ہیں۔ چوشے یہ کہ اس مقصد کے لئے ایسے منتز پڑھنا جس کے معن سمجھ میں نہ آتے ہوں یہ بھی ناجائز ہیں۔ چوشے یہ کہ اس مقصد کے لئے ایسے منتز پڑھنا جس کے معن سمجھ میں نہ آتے ہوں یہ بھی ناجائز ہیں۔ چوشے یہ کہ اس مقصد کے لئے ایسے منتز پڑھنا جس کے معن سمجھ میں نہ اُن کہ بیا نہ ہوتا ہے۔

۱۳۹۷/۲/۱۹هر (فتویل نمبر ۲۸/۹۳۳ پ)

#### بے بردہ خاتون سے جھاڑ بھونک کرانے کا حکم

سوال: - مندرجہ ذیل طریقے سے جھاڑ کھونک کرنا یا اس سے استفادہ کرنا از روئے شریعت جائز ہے یا نہیں؟ ایک غیرشادی شدہ بالغ خاتون جضوں نے پیطریقہ نکالا ہے کہ ان کے اعلان کے مطابق کوئی ولی یا سائیں بابا نے خاتون کو بہتکم دیا ہے مطابق کوئی ولی یا سائیں بابا نے خاتون کو بہتکم دیا ہے کہ ان کے حکم سے تم انسانیت کی خدمت کرو، یہ بات ظاہر نہیں ہوئی کہ یہ سائیں بابا زندہ ہیں یا مردہ؟ بلکہ خاتون سے جب بھی اس کے متعلق پوچھا گیا تو فرماتی ہیں کہ انہیں یہ بتانے کی اجازت نہیں۔ بلکہ خاتون سے جب بھی اس کے متعلق پوچھا گیا تو فرماتی ہیں کہ انہیں یہ بتانے کی اجازت نہیں۔ طریقۂ علاج یہ ہے کہ یہ خاتون بناؤ سگھار کرکے بے پردہ بیٹھ جاتی ہیں اور ہر آنے والے سے خواہ وہ مرد ہو یا عورت اس کا حال پوچھتی ہیں، مریض اپنا حال بتا تا ہے، خاتون کے سامنے بچولوں کا ہارٹزگا ہوا

<sup>(</sup>۱) وفي مشكوة المصابيح كتاب الطب والرقى ص: ٣٨٨ (طبع قديمي كتب خانه) عن عوف بن مالك الأشجعي قال: كنا نرقى في الجاهلية فقلنا: يا رسول الله! كيف ترئ في ذلك؟ فقال: اعرضوا على رقاكم لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك. (رواه مسلم). وفي الشامية ج: ٢ ص: ٣١٣ ولا بأس بالمعوذات اذا كتب فيها القرآن أو أسماء الله تعالى (الى قوله) وانما تكره العوذة اذا كانت بغير لسان العرب ولا يدرى ما هو ولعله يدخله سحر أو كفر أو غير ذلك واما ما كان من القرآن أو شئ من الدعوات فلا بأس به. (تفصيل كياتكملة فتح الملهم ج: ٢ ص: ١٣١٢ ما دظ فرائم ).

<sup>(</sup>۲) جنات کوتابع بنانے کے شرعی تھم ہے متعلق مزید تفصیل کے لئے معارف القرآن ج: ۷ ص: ۲۶۵ ملاحظہ فرمائیں۔ (مرتب عفی عنه) (۳) دیکھئے اس صفحے کا حاشیہ نمبراوا۔

ہوتا ہے جس کے متعلق خاتون کا کہنا ہے کہ وہ ولی یا سائیں بابا اس ہار کے سامنے براجمان ہوتے ہیں جنھیں صرف وہ خاتون ہی دیکھ سکتی ہیں، کوئی دُوسرا شخص اس ولی یا سائیں بابا کی آواز نہیں سن سکتا۔ خاتون، مریض کا حال اس ہار کی طرف رُخ کر کے دُہراتی ہیں اور تھوڑی دیر منتظر رہتی ہیں گویا انہیں کوئی خاموش پیغام مل رہا ہے، پھر مریض کو بتاتی ہیں کہ سائیں بابا نے کہا ہے کہ تمہارا مسکلہ مل ہوجائے گا۔ سائل کو دو با تیں از روئے شرع غلط محسوس ہوئیں:-

ا:- اسلام میں پردہ بنیادی تھم ہے، مگریہ خاتون صرف بے پردہ ہی نہیں بلکہ پوری طرح میک اُپ کر کے مجلس میں بیٹھتی ہیں اور ہر ایک سے بے حجابانہ گفتگو کرتی ہیں، مزید ہے کہ جب پردے کی طرف توجہ دلائی گئی تو فرماتی ہیں کہ سائیں بابا نے ان کواس کی اجازت دے رکھی ہے۔ بلکہ بے پردگی کا ہے عالم ہے کہ ان کی مکمل میک اُپ میں تصویریں اخبارات اور رسائل میں چپیتی ہیں۔

۲: - مریضوں ہے سوال و جواب کے درمیان میہ بتانا کہ'' سائیں بابا نے بیفر مایا ہے کہ تمہمارا مسئلہ کل ہوجائے گا'' گویا براہ راست علم غیب کا دعویٰ ہے، جبکہ علم غیب صرف اللّٰد کو ہے۔

مجھے فتو کی کی ضرورت اس لئے بھی پڑی ہے کہ میری بگی کافی دنوں سے بیار ہے، علائ جاری ہے، مسنون وُ عائیں پڑھ کر وَم کرتا ہوں یا کسی کے متعلق یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ جائز طریقے سے علاج کرتے ہیں تو ان کے پاس بھی حاضر ہوتا ہوں، مذکورہ خاتون کی شہرت سن کر ارادہ ہوا کہ میں بھی اپنی بچی کو لے کر ان کے پاس جاؤں مگر ان کا طریقہ دیکھ کر مجھے اُلجھن ہوگئ، لہذا مذکورہ خاتون کے بارے میں شرعی فتوئی کیا ہے؟ خاتون کا دعوی رُوحانیت اور بیاعلان کرنا کہ ان پر اللہ تعالیٰ کے کسی ولی یا سائیں بابا کا سابیہ ہوگیا ہے اور وہ ان کے حکم سے انسانیت کی خدمت کر رہی ہیں جبحہ وُ وسری طرف طریقہ غیر شرع ہے، نیز یہ کہ جب ان سے یہ سوال کیا گیا کہ یہ توت و رُوحانی یا سائیں بابا کا سابیہ اور کئی خاص عملیات یا ریاضت کی وجہ سے حاصل ہوا؟ تو جواب نفی میں سائیں بابا کا سابیہ ان کے کئی خاص عملیات یا ریاضت کی وجہ سے حاصل ہوا؟ تو جواب نفی میں بابا کا سابیہ ان کے کہ نہوں نے کوئی عمل یا ریاضت نہیں کی، براہ کرم جواب دیں کہ اس خاتون کے بارے میں شرعی حکم کیا ہے؟

جواب: - ندگورہ خاتون سے علاج کروانا اور اس غرض سے اس کے پاس جانا جائز نہیں ، اور جن دو غلط باتوں کا سائل نے ذکر کیا ہے وہ بلاشبہ غلط اور گناہ ہیں ، اور اس کی غیب کی بتلائی ہوئی باتوں پر بحثیت غیب یعین کرنا کفر ہے ، مذکورہ خاتون کا بے پردہ ، بناؤ سنگھار کے ساتھ مردوں کے سامنے بیٹھنا شریعت کے بالکل خلاف ہے ، اور اس خلافِ شریعت عمل پر سائیں بابا کی طرف سے اجازت کا ذکر ، اس بات کی دلیل ہے کہ یا تو ان کا دعویٰ غلط ہے یا انہیں کوئی شیطان بہکا رہا ہے ، ایسی صورت

میں ان کی باتوں کا یقین کر کے ان پرعمل کرنا جائز نہیں اور نہ ایسے لوگوں سے علاج کرانا ڈرست ہے۔ واللہ اعلم

015/0/0/12

(فتوی نمبر ۲۹/۱۳۹۹ و)

چور یا گم شدہ چیزمعلوم کرنے کے لئے منتر اور ٹو گئے معتبر ہیں یانہیں؟

سوال: - چوریا گم شدہ چیز معلوم کرنے کے بارے میں بعض ٹو تکے اور منتر حیلے وغیرہ شرعاً دُرست ہیں یانہیں؟ اور کیا یہ معتبر ہیں یانہیں؟

جواب: - اس قتم کے اعمال شرعاً حجت نہیں ہیں، ان پراعتاد نہ کرنا جا ہے ۔<sup>(1)</sup>

والله سبحانه اعلم احقر محمر تقی عثانی ۱۲۸-۱۱۸۷۱ه

الجواب سيح بنده محمد شفيع عفى ء

(فتوى تمبر ۱۳۲۵/۱۸ الف)

#### قبرستان میں قبلہ رُوہوکر ہاتھ اُٹھا کر دُعا کرنا

سوال: - صلاق جنازه کے متصل بعد وُعا ثابت نہیں، مُسَلَّم ہے، اور بعد الدفن وُعا مسنون ہے، گر وضاحت طلب امریہ ہے کہ بعد الدفن اور بعد پڑھنے سورہ بقرہ کا اوّل و آخر، جو وُعا کی جاتی ہے آیا اس میں ہاتھ اُٹھا کر وُعا کرنی چاہئے یا ہاتھ چھوڑ کر؟ قبل ازیں تو وُعا کے لئے ہاتھ اُٹھا کر وُعا کرتے کراتے رہے، مگر حضرت مولانا خیر محمہ صاحب مرحوم کی نماز حفی مترجم نظر سے گزری، جس میں درج ہے کہ بغیر ہاتھ اُٹھائے وُعا کرنی چاہئے جبکہ اس کے مقابل حافظ ابن چھڑ نے صحیح ابی عوانہ سے فتح الباری جاتا ص ۱۲۲ میں حدیث: عن ابن مسعود رأیت رسول الله صلی الله علیه و سلم فی قبر عبد الله ذی الجبادین. الحدیث، و فیہ فلما فرغ من دفنه استقبل القبلة رافعًا یدیه، سے ثابت ہوتا ہے کہ ہاتھ اُٹھا کروُعا فرمائی ہے، جو بات سنت یا مستحب ہو بحوالہ کتب ارشاد فرمادیں کہ آیا بعد الدفن ہاتھ اُٹھا کروُعا کرنی جا ہے جو بات سنت یا مستحب ہو بحوالہ کتب ارشاد فرمادیں کہ آیا بعد الدفن ہاتھ اُٹھا کروُعا کرنی جا ہے جو بات سنت یا مستحب ہو بحوالہ کتب ارشاد فرمادیں کہ آیا بعد الدفن

جواب: - قبرستان میں قبلہ رُوہونے کی صورت میں ہاتھ اُٹھا کر دُعا کرنا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت اور جائز ہے، صحیح مسلم میں لیلۃ البراءۃ کا واقعہ بیان کرتے ہوئے حضرت عائشہ

<sup>( 1 ) •</sup> و تکھئے: فتاوی رشید میہ ص: ۲۲۱، والقول الجمیل مؤلفہ حضرت شاہ ولی اللہ قدس سرۂ بحوالۂ مذکورہ، اور امداد الفتاوی ج: ۴ ص: ۸۸ \_

فرماتی ہیں:-

حتّی جاء البقیع فقام فاطال القیام ثم رفع یدیه ثلاث مرات. (ج: اص: ۱۳۳ قبیل کتاب الزّکوة)\_(۱)

اس كتحت علامه نووك كلي المي استحباب اطالة الدعاء وتكريره ورفع اليدين فيه راور حنفيه كي الله الدعاء وتكريره ورفع اليدين فيه راور حنفيه كور المعهول برجمي مسئله يجي مه في المي يعهد من السنة والمعهود منها ليس الا زيارتها والدعاء عندها قائما كما كان يفعل صلى الله عليه وسلم في المخروج الى البقيع. (البحر الرائق) -

اوراُوپرگزرگیا کہ بقیع میں آپ صلی الله علیه وسلم سے رفع یدین ثابت ہے، اس کے علاوہ سیح ابوعوانہ کی جوحدیث آپ نے نقل فرمائی ہے وہ فتح الباری کی "کتاب الاستیذان باب الدعاء مستقبل المقبلة " کے تحت حافظ نے نقل کی ہے، اور اس پرسکوت کیا ہے، وہ بھی اس کی دلیل ہے، حکیم الاُمت حضرت تھانوی رحمۃ الله علیہ نے بھی اس پرفتوی دیا ہے، چنانچے فرماتے ہیں: فسی ردّ المحتار: اداب زیارۃ القبور "شم یدعوا قائما طویاً "" اس سے دُعا کا جائز ہونا ثابت ہوا، اور ہاتھا اُٹھانا مطلقاً آدابِ دُعا سے ہے، پس یہ بھی دُرست ہوا، (امراد الفتاوی) ۔ "

لہذا اصل مسئلہ تو یہی ہے کہ رفع یدین جائز ہے، البتہ اکابر دیو بند کا عام معمول ترک رفع کا رہا ہے، جس کی وجہ غالبًا بیتھی کہ ہندوستان میں قبر پرستوں کی کثر ہے تھی جو صاحب قبر سے دُعا میں مانگتے تھے، ان کے ساتھ تشبہ سے پر ہیز کے لئے وہ ہاتھ اُٹھائے بغیر دُعا کر لیتے تھے، لیکن کسی نے رفع یدین کو ناجائز بھی نہیں کہا، بلکہ بعض مستند علمائے دیو بند کو احقر نے خود ہاتھ اُٹھا کر دُعا کرتے دیکھا ہے، لہذا حضرت مولانا خیر محمد صاحب نے جو بات کسی ہے وہ مبنی براحتیاط ہے، رفع یدین کے ناجائز ہونے کی بنا پر نہیں، ھذا ما عندی!

۳۹۷۱۱۰/۳۱ه (فتوی نمبر ۲۸/۳۱۷ پ)

#### تعویذ کے ذریعہ علاج کرانے کا حکم

سوال: - گزارش بیہ ہے میری اہلیہ عرصہ ۱۴ سال سے تکلیف میں ہے، حالت بدلتی رہتی ہے،

<sup>(</sup>٢) البحر الرائق ج: ٢ ص: ١٩٢ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>۱) (طبع قدیمی کتب خانه).

<sup>(</sup>٣) امداد الفتاوي ج: ١ ص: ٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) شامية ج:٢ ص:٢٣٢.

سر کا گھٹنا اور ایبا محسوں کرنا کہ پھٹ جائے گا، ٹانگوں میں ایبا محسوں ہونا کہ کوئی کاٹ رہا ہے، پورے جسم کا مختلہ ہونا یا جاتا ہوا محسوں ہونا، گھر سے بھا گئے کی سعی کرنا، کپڑے پھاڑ لینا، جسم پر ورم ہونا، جسم کا لطیف ہونا، پورے جسم یا کندھوں پر انتہائی ہو جھ محسوں ہونا، پچھالیں حرکتیں محسوں ہونا جن کا تذکرہ نہیں کیا جاسکتا، اور مدینہ طیبہ کی طرف جاتے وقت الی غلط با تیں ذہن میں آتی ہیں کہ آ دمی ایمان سے جائے، اور کبھی راستے سے واپس آنے کو کہتی ہے، اس قسم کی مختلف حالتیں ہوتی ہیں، بعض اوقات بے چینی الی ہوتی ہے کہ اِدھراُدھر بھا گئے گئی ہے، اس کا علاج ڈاکٹروں سے بہت کرایا لیکن آرام آنے کے بجائے ان دواؤں کے جسم پر اور الڑات ہوئے، ڈاکٹروں نے کہا کہ رُوحانی علاج کراؤ، ۱۹۵۸ء سے مختلف لوگوں سے رُوحانی علاج بھی کرائے اس علاج میں وہ تعویذ باند ھنے، پینے یا جلانے کے لئے دیتے ہیں، کوئی ہمیں ایسا رُوحانی علاج بھی کرائے اس علاج میں وہ تعویذ باند ھنے، پینے یا جلانے کے لئے مختلف کیفیات ہوتی ہیں، ان کا علاج بھی رُوحانی کرائے سے بھی افاقہ ہوتا ہے، یہاں کے انگریزی مختلف کیفیات ہوتی ہوں، اس کے مطابق تعویذوں کا استفتاء پر ایسی با تیں لکھی ہیں جس سے میں انتہائی ریشان ہوگیا ہوں، اس کے مطابق تعویذوں کا استفتاء پر ایسی با تیں لکھی ہیں جس سے میں انتہائی بریشان ہوگیا ہوں، اس کے مطابق تعویذوں کا استفتاء پر ایسی با تیں لکھی ہیں جس سے میں انتہائی بریشان ہوگیا ہوں، اس کے مطابق تعویذوں کا استفتاء پر ایسی با تیں لکھی ہیں جس سے میں انتہائی

میں آپ سے گزارش کرتا ہوں کہ آپ اس سلسلے میں میری رہبری فرما ئیں، کیا میں اپنی ہیوی اور بچوں کا علاج تعویذات کے ذریعے کراسکتا ہوں؟ اگر نہیں کراسکتا تو میرے لئے اور کوئی راستہ بنا ئیس کیونکہ ہیوی اور بچوں کے علاج کا میں ذمہ دار ہوں۔

جواب: - تعویذ کے ذریعے علاج کرانا شرعاً جائز ہے، بشرطیکہ تعویذ میں جو کلمات کھے جائیں ان کے معنی معلوم ہوں، اور ان میں کوئی بات مشرکا نہ نہ ہو، مثلا آیاتے قرآنی پر مشمل تعویذ میں جو کم کے جوج ج نہیں ہے۔

گرح ج نہیں ہے۔ سعودی عرب کے بعض علاء تعویذ وں کی ممانعت کے بارے میں جواحادیث پیش کرتے ہیں ان سے مراد ایسے تعویذ ہیں جن میں مشرکا نہ باتیں ہوں، یا جن کو اللہ تعالی کے بجائے کرتے ہیں ان سے مراد ایسے تعویذ ہیں جن میں مشرکا نہ باتیں ہوں، یا جن کو اللہ تعالی کے بجائے بذاتے خود شافی سمجھا جائے، ورنہ آیاتے قرآنی کا دَم کرنا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اور تعویذ لکھ کر بذاتے خود شافی سمجھا جائے، ورنہ آیاتے قرآنی کا دَم کرنا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اور تعویذ لکھ کر

(اتا م) وفي مشكوة المصابيح ج: ٢ ص: ٣٨٨ (طبع قديمي كتب خانه) عن عوف بن مالك الأشجعي قال: كنّا نرقى في الجاهلية فقلنا: يا رسول الله! كيف ترى في ذلك؟ فقال: اعرضوا على رقاكم، لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك. رواه مسلم (ج: ٢ ص: ٢٢٣ طبع قديمي كتب خانه). (وكذا في أبي داؤد ج: ٢ ص: ٢٨١ طبع مكتبه حقانيه ملتان). وفي الشامية ج: ٢ ص: ٣٢٣ (طبع ايج ايم سعيد) ولا بأس بالمعوذات اذا كتب فيها القران، أو أسماء الله تعالى .... وانّما تكره العوذة اذا كانت بغير لسان العرب، ولا يدرى ما هو ولعله يدخله سحر أو غير ذلك، وأما ما كان من القران أو شي من الدعوات فلا بأس به .... الخ.

نیز مکمل تفصیل کے لئے حضرت والا وامت برکاتهم کی ہی تصنیف تکملة فتح الملهم ج: ٣ ص: ٣١٧ ما حظه فرما كيں۔

والله سبحانه اعلم ۷۸ راا۱۲ ه (فتوی نمبر ۱۱۷/۷۲) یلانا یالٹکانا حضرات ِصحابہؓ و تابعینؓ سے ثابت ہے۔

#### قرآنِ کریم کے نقش کے علاوہ کسی اور تعویذ کا حکم

سوال: - میرے ماموں زاد بھائی کہتے ہیں کہ نقشِ قرآن مجید کے علاوہ باقی نقوش وتعویذ کا احادیث سے ثبوت نہیں، میں نے کہا کہ بزرگوں کے تجربات ہیں ان سے بھی مخلوق کو فائدہ پہنچتا ہے، لیکن وہ تسلیم نہیں کرتے ، لہٰذا کیا حکم ہے؟

جواب: - جن تعویذ ول میں کوئی خلاف شرع بات نه ہووہ جائز ہیں، تعویذ میں صرف قرآنی آیات درج کرنا ہی ضروری نہیں۔ آیات درج کرنا ہی ضروری نہیں۔

#### ما ہواری کی حالت میں تلاوت اور ذکر کا حکم

سوال: - کیا ایامِ ماہواری میں عورت، سورت یا کلمہ، دُرود وغیرہ پڑھ سکتی ہے؟
جواب: - قرآنِ کریم کی تلاوت تو بالکل نہیں کرسکتی، کلمہ اور دُرود پڑھنے میں مضا نقہ
نہیں۔

الجواب شخیح

الجواب شخیح

بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ
بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ

(فتويٰنمبر ٦٢ ١٩/٤ الف)

#### اسم''بدوح'' کی شخفیق

سوال: -''یا بدوح'' یه کیا الله کا نام ہے؟ جبکہ تلاش کے بعد بھی معلوم نہ ہوسکا۔ جواب: -''یا بدوح'' قرآن میں تو بیہ نام نہیں ہے، مگر بعض اہلِ علم نے لکھا ہے کہ عبرانی

(۲،۱) مسلم شریف بعد کتاب الطب والموض والوقی ج:۲ ص:۲۲۳ (تکملة فتح الملهم ج:۲ ص:۱۳۳ طبع مكتبه دارالعلوم کراچی) مسلم شریف بعد کتاب الطب والموض والوقی ج:۲ ص:۳۲۳،۳۲۳ عبارات سابقه فتوی کے حاشیہ میں ملاحظه فرمائیں -

<sup>(</sup>٣) في الهندية ج: ١ ص: ٣٨ ومنها حرمة قراءة القرآن لا تقرأ الحائض والنفساء والجنب شيئًا من القرآن والأية وما دونها سواء في التحريم على الأصح، وفيه أيضًا ج: ١ ص: ٣٨ ويجوز للجنب والحائض الدعوات وجواب الأذان ونحو ذلك. وكذا في الدر المختار ج: ١ ص: ٢٩٣ ولا بأس لحائض و جنب بقراءة أدعية ومسها وحملها وذكر الله تعالى وتسبيح. (و بهتي زيور ج:٢ ص: ١٨٣) \_

#### نا جاتی دُور کرنے کے لئے شوہر پرتعویذ کرنے کا حکم

سوال: - زیدگی بہن عمر کے نکاح میں عرصہ ۱۰ یا بارہ سال سے ہے، اور ہرطرح فرما نبردار اور اطاعت گزار ہے، لیکن عمر اسے ہمیشہ مارتا پٹتا ہے، اور تکلیف اور آزار پہنچا تا ہے، زید اور اس کی بہن صبر سے کام لیتے ہیں، مگر اس ظالم پر کچھ بھی اثر نہیں ہوتا، طلاق حاصل کرنا چند وجو ہات کی بناء پر مشکل ہے، اس صورت میں عملیات سے عمر کو مطبع کرنا یا سرزنش کرنا جائز ہے یا نہیں؟ یا اور کوئی صورت ہوتو بتلادیں۔

جواب: - سب سے اچھا راستہ تو ہہ ہے کہ عمر کے لئے خوش خلقی کی دُعا سیجئے اور نرمی اور فہمائش سے راہِ راست پر لانے کی کوشش کی جائے، لیکن اگر بیہ چیزیں کارگر نہ ہوں تو کسی دیندار اور پابندِشرع عامل سے ایسے تعویذ وغیرہ لینے میں کوئی حرج نہیں جن سے شوہر کے وِل میں بیوی کی محبت پیدا ہوجائے، لیکن تعویذ ات وعملیات کے ذریعہ اسے نقصان پہنچانا ہرگز جائز نہیں سخت گناہ ہے۔

والله اعلم احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه کارار ۱۳۸۸ه

الجواب صحيح بنده محمد شفيع عفا الله عنه

(فتؤى نمبر ١٩/٨ الف)

#### رمضان میں تراوت کے بعد وعظ کرنے اور حیالیس مرتبہ صلوۃ وسلام پڑھنے کا تھم

سوال: - چندسالوں سے ہمارے شہر گلوسٹر برطانیہ میں رمضان شریف میں بیدوستور چلا آرہا ہے کہ روزانہ تراویج کی نماز کے بعد تھوڑی دہر کے لئے کچھ وعظ و بیان ہوتا ہے، جس کے بعد امام

<sup>(</sup>۱) لفظ ''بدوح'' (بفتح باء وتخفیف وال) کی مزید تفصیل کے لئے و کیھئے: فتاوی دار العلوم دیوبند (امداد المفتین) ص:۲۳۸، و فتاوی دارالعلوم دیوبند (عزیز الفتاویٰ) ص:۱۳۹۔

<sup>(</sup>۲) و کیچئے حوالہ سابقتہ ص: ۲۷۸ اور اس کا حاشیہ۔

صاحب جالیس صلوٰۃ وسلام کو جہراً پڑھتے ہیں اور باقی حضرات سنتے ہیں، اس کے بعد دُعا ہوتی ہے، سوال یہ ہے کہ دُرودشریف پڑھنے کا پیطریقہ شرعاً جائز ہے؟

جواب: - یه طریقه فی نفسه جائز ہے، البتہ چالیس صلوۃ وسلام جہراً پڑھنے کا ایبا التزام و
اہتمام جائز نہیں جس سے ایبا کرنے کے مسنون یا ضروری ہونے کا شبہ ہو، لہذا مناسب یہ ہے کہ اس
کی پابندی نہ کی جائے، بھی کرلیس، بھی چھوڑ دیں، نیز بہتر یہ ہے کہ دُرودشریف آ ہستہ پڑھا جائے۔

واللہ سجانہ اعلم
واللہ سجانہ اعلم
(فتوی نمبر ۵/۲۰۱۰/۲۱ھ)

#### کیا ظاہری اسباب نہ ہونے کی صورت میں بھی دُعا کا اثر ہوتا ہے؟

سوال: - اگرآ دی تواسباب و وسائل میسر نہ ہوں تب بھی دُعا کا اثر ہوتا ہے یانہیں؟ جواب: - جی ہاں! دُعا بھی دُوسرے وسائل و اسباب کی طرح ایک وسیلہ ہے، اور دُوسرے مادّی وسائل کے مقابلے میں زیادہ بہتر ہے۔

۸ار۹۷۹۹۱۵ (فتوی نمبر ۲۸/۹۷۰ ج)

#### اسم اعظم سے کیا مراد ہے؟

سوال: - اسمِ اعظم کی دُعا کیں کون سی ہیں؟ اور اس سے کیا مراد ہے؟ کتاب کا حوالہ درج فرمادیں۔

(۱) وفي مشكوة المصابيح ج: ا ص: ۱۹۹ عن انس قال: كنت جالسًا مع النبي صلى الله عليه وسلم في المسجد ورجل يصلى فقال: الله ماني استلك بأن لك الحمد لا اله الا أنت الحنان المنان بديع السموات والأرض يا ذا الجلال والاكرام يا حي يا يقوم اسألك، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: دعا الله باسمه الأعظم الذي اذا دعى به أجاب واذا سئل به أعطى. رواه الترمذي وأبو داو د والنسائي وابن ماجة. وفيه أيضًا ج: ا ص: ٢٠٠ عن أسماء بنت يزيد أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: اسم الله الأعظم في هاتين الأيتين: الله كُمُ الله وَّاحِدٌ لَا الله الله وَالدومي. فق الرَّحُمنُ الرَّحِيمُ، وفق التحدة ال عمران الله الله والله والدومي.

اعظم کے بارے میں محققین کی تحقیق ہے ہے کہ کسی ایک اسمِ اعظم باری تعالیٰ کو معین طور سے اسمِ اعظم کہنا مشکل ہے۔

مشکل ہے۔

مشکل ہے۔

مشکل ہے۔

(فتویٰ نمبر ۱۸۹۷ء)

#### روزہ إفطار كے وقت دُعا زيادہ قبول ہوتی ہے

سوال: - رُعا کی مقبولیت کے متعلق سنا ہے کہ روزہ کھولنے کے وقت اور روزہ رکھنے کے وقت زیادہ قبول ہوتی ہے، کیا بیرورست ہے؟

جواب: - إفطار كے وقت دُعا كى قبوليت كى اُميد حديث سے ثابت ہے۔ '

والله سبحانه اعلم ۱۸رور ۱۳۹۷ه (فتوی نمبر ۲۸/۹۷ ج)

تعویذ میں اگر کوئی خلاف شرع بات نہ ہوتو جائز ہے

سوال: - تعویذ بنانا اگر چه قرآن شریف کی آیات سے ہو، جائز ہے یانہیں؟ جواب: - تعویذ میں اگر کوئی بات خلاف شرع نہ ہوتو اس کا بنانا رکھنا جائز ہے۔ '

۲۸راار ۱۳۸۲ اه (فتوی نمبر ۲۵/۲۵۵ و)

#### عمل''حاضرات'' کی شرعی حثیت

سوال: - از روئے شریعت عمل حاضرات کی کیا حیثیت ہے؟ جائز ہے یا ناجائز؟ ۲: - حاضرات کے ذریعہ کیا ہوا فیصلہ قابلِ قبول ہونا جا ہے یانہیں؟

(١) وفي المرقاة وقال أبو جعفر الطبراني اختلفت الأثار في تعيين الاسم الأعظم وعندي أن الأقوال كلها صحيحة اذ لم يرد في خبر منها انه الاسم الأعظم ج: ٥ ص: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) عن عبدالله بن عمرو بن العاص يقول سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ان للصائم عند فطره لدعوة ما ترد. كتاب الدعاء ج: ٢ ص: ١٢٢٩. في اسناده اسحاق بن عبدالله مدنى وهو مقبول وبقية رجاله حسن، وقال ابن حجر هذا حيث حسن الفتوحات الربانية وأخرجه ابن ماجة عن هشام بن عمار مثلا في الصيام باب في الصائم لا ترد دعوته، وفي الزوائد اسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) و کیچئے حوالہ سابقہ ص: ۴۷۸ کا فتوی اور اس کا حاشیہ۔

جواب: -عمل'' حاضرات' کی مفصل کیفیت اور حقیقت اب تک ہمیں کسی قابلِ اعتماد ذریعے سے معلوم نہیں ہوسکی، البتہ اتنا واضح کر دینا ضروری ہے کہ اگر اس عمل کے ذریعے جنات کو اس طرح تابع پامسخر بنایا جاتا ہے کہ وہ اپنی مرضی کے مختار نہ رہیں، بلکہ عامل کی مرضی کے مکمل تابع ہوجا ئیں تو بہ عمل بالکل جا م ہوجا ئیں تو بہ عمل بالکل نا جائز ہے، کیونکہ جنات کر ہیں، اور انہیں غیر شرعی طریقے سے غلام بنانا بالکل حرام ہے، اور اگر اس کی حقیقت کچھاور ہے تو اسے مفصل لکھ کر مسکلہ دوبارہ معلوم کرلیا جائے۔ واللہ اعلم ۱گر اس کی حقیقت کچھاور ہے تو اسے مفصل لکھ کر مسکلہ دوبارہ معلوم کرلیا جائے۔ واللہ اعلی ۱۳۹۸/۱۱/۲۷

#### "بديع العالم" نام ركھنے اور صرف "إلاً الله" كا ذكر كرنے كا حكم

سوال: - خدمت بابرکت میں عرض ہے کہ بندہ کے دِل میں اپنے نام کے متعلق مدت سے ایک اِشکال ہے، اور وہ یہ ہے کہ بندہ کا نام ''بدلیع العالم'' رکھا گیا، حالانکہ'' بدلیع'' کا لفظ شانِ باری تعالیٰ میں وارد ہوا ہے، اس لئے بندہ کے دِل میں بیخوف ہے کہ اس نام پرمؤاخذہ ہوجائے، لہذا کیا اس لفظ کے کوئی ایسے معنی ہیں جس کی بناء پر اِشکال کا دفعیہ ہوجائے۔

ویگرعرض یہ ہے کہ صرف' اِللّا اللّه'' کا ذکر کیسا ہے؟ یہ ذکر جائز ہے یا نہیں؟ ہمارے بعض حضرات اس کو ناپسند کرتے ہیں، اور یہ کہتے ہیں کہ' اِللّا'' بمعنی غیر ہے، للبندا' اللّا الله'' کا ذکر در حقیقت غیر الله کا ذکر ہے۔

عرض گزار احفر بدیع العالم میراللہ کا ذکر ہے۔

سابق پرنہل عالیہ مدرسہ (کشام بنگلہ دیش)

جواب: - مکری! السلام علیکم ورحمة الله وبر کانه گرامی نامه باعث افتخار ہوا۔

''بدیع'' ان اسائے حسٰیٰ میں سے نہیں ہے جن کا استعال غیراللہ کے لئے جائز نہ ہو، اس لئے یہ نام ناجائز تو نہیں ہے، البتہ ایک دعوے کا پہلو اس میں ضرور ہے، اس کی وجہ سے بدلنا چاہیں تو اختیار ہے۔

<sup>(</sup>۱) في أحكام القران ج: ٣ ص: ٣٣ نعم يشهد فلعه عليه السلام على أن تسخير الجن كان غير مرضى عنده لكمال الأدب في شأن سليمان عليه السلام فغيره أولى به وهو الذي قلنا من جوازه اذا كان الجن يحل استعانته وتسخيره من الكفرة واما المسلم فلا يحل استرقاقه أو تقييده من غير وجه كما في الانسان كما لا يخفى.

غير جنات كومنح كرنے متعلق تفصيل كے لئے و يكھئے: معارف القرآن ج: ٤ ص:٢٩٦،٢٦٥ \_

"إلَّا الله" كا ذكر دواز ده تنبيح كا ايك جزو موكر اس لئے دُرست ہے كہ اس سے پہلے پورے كلمے''لا إللہ إلَّا اللّٰہ'' كى تسبيحات يرُضى جا چكى ہوتى ہيں،اس لئے ہر''اِلَّا اللّٰه' كے ساتھ''لا إلله'' محذوف و ملحوظ ہوتا ہے، نیز مشائخ بیجھی بتاتے ہیں کہ''لامعبود إلاَّ اللهُ''،''لامحبوب إلاَّ اللهُ'' وغیرہ کا تصوّر کریں۔ البته دواز دہشبیج کے جزء کے بغیر، یا مٰدکورہ تصوّر کے بغیر'' إلَّا اللهٰ'' کا ذکر واقعی نہ منقول ہے نہ معقول \_ وُعاكى درخواست ہے، والسلام والتدسبحانه اعلم احقر محرتقي عثاني عفي عنه 01444110

#### \*\*\*

www.ahlehad.org

# 

www.ahlehad.org

#### گھریلو ناجاتی اور والد کی سخت مزاجی کاحل اور طلاق کے معاملے میں والد کی اطاعت واجب ہے یانہیں؟

سوال: -محترم جناب مفتی صاحب، دارالعلوم کورنگی کراچی السلام علیم

مؤ دّبانہ عرض ہے میں مندرجہ ذیل مسئلے کاحل قر آن اور سنت کی روشنی میں چاہتا ہوں، اور جاہتا ہوں کہ اس مسئلے سے اللّٰداور اس کے رسول کی ناراضگی مول لئے بغیر نکلوں۔

میں اینے والدین کا ایک ہی لڑ کا ہوں، نیزیہ کہ میری دو بہنیں بھی ہیں۔ان بہنول میں سے ایک بہن شادی شدہ ہے۔ میں اپنی دونوں بہنوں سے برا ہوں، میں حتی الامکان اینے ماں باپ کی فرما نبرداری کی کوشش کرتا ہوں اور اللہ پاک کا شکر ہے کہ میں اپنی کوشش میں کا میاب ہوں۔ میرے والدجن کی عمر تقریباً ساٹھ سال ہے، بہت ہی تخت مزاج آ دمی ہیں، نیزیہ کہ وہ حد درجہ اُناپرست آ دمی بھی ہیں، اور وہ اپنی بات کے آگے کسی کی بات سننا یا ماننا پیندنہیں کرتے۔ میری والدہ تقریباً پچاس سال کی ہیں اور وہ مستقل بیار رہتی ہیں، کچھ عرصہ قبل ان کا رسولی کا آپریشن ہوا تھا، جس کا انہوں نے ذہن براتنا اثر لیا کہ ان کے اعصاب بُری طرح متأثر ہوئے، بہت زیادہ علاج اور گھر والوں (بشمول میرے والداور میری بیوی) کی د مکھ بھال کی وجہ ہے ان کی ذہنی حالت تو بحال ہوگئی،لیکن ہاتھ یاؤں میں طاقت نہیں رہی، جس کی وجہ سے ان کی دیکھ بھال کی ہر وقت ضرورت رہتی ہے۔ میرے والد نے میری شادی میرے (مرحوم) ماموں کی لڑکی ہے کردی اور اس سے میری تین عددلڑ کیاں ہیں، میری شادی کے بعد سے اب تک میری زندگی اور میری بیوی کی زندگی کے ہر معاملے میں میرے والد صاحب کی مرضی چلتی ہے اور بعض اوقات اس وجہ سے میں اپنی بیوی اور بچوں کے حقوق صحیح طور پر ادا نہیں کر یا تا ہوں۔ میں ایک پروائیویٹ ادارے میں ملازم ہوں اور اپنے بہت سارے فرائض اپنی ملازمت میں مصروفیت کی وجہ ہے بھی ادانہیں کریاتا ہوں۔ میری بیوی کا گو کہ میرے والد بہت خیال بھی رکھتے ہیں مگر بعض مسکوں میں بُری طرح ناراض بھی ہوتے ہیں اور اکثر بہت نازیبا الفاظ کا استعمال بھی کرتے ہیں، جس کو میں اور میری بیوی والدین کا حق سمجھ کر برداشت بھی کرتے ہیں۔ یوں ہم نے سات سال بڑی مشکل سے اپنے والد کی خوشی کو پورا کرکے گزارے ہیں اور

بہت سے مرحلے ایسے بھی آئے جب میرے والد نے ہم کو گھر سے نکل جانے کو کہہ دیا، مگر ہم نے اپنی عاقبت خراب ہونے کے ڈرسے معافی تلافی کرکے ان کومنالیا۔

اب صورتِ حال ایسی ہوگئی ہے کہ میرے والد بہت ساری باتیں اور ہماری غلطیاں جن کو وہ نظرانداز کر سکتے ہیں یا اس پر سمجھا بجھا کر معاملہ رفع دفع کر سکتے ہیں، اس پر بھی سخت رویہ اختیار کرتے ہیں اور معاملات کو انتہائی حد تک بگاڑ ویتے ہیں، اور بات بات پر ہم کونکل جانے کو کہہ دیتے ہیں، اور کبھی کبھی میری ہوی کو طلاق ولوانے کی بات بھی کرتے ہیں، جب وہ ہم کو نکالنے کی بات کرتے ہیں تو جھے یہ بھی کہتے ہیں کہ مہمیں اپنی ماں کا آخری ویدار تک نہیں کرنے دُوں گا اگر تم کو گھر سے نکالا، مجھے یہ بھی کہتے ہیں کہ مہمیں اپنی ماں کا آخری ویدار تک نہیں ہے، مگر میرے سمجھانے پر ساری دُوسری طرف میری ہیوی جو کہ خود بھی بہت زیادہ اچھے مزاج کی نہیں ہے، مگر میرے سمجھانے پر ساری چیزیں برداشت کرتی ہے، بعض اوقات میرے ماں باپ کی خدمت میں لا پرواہی بھی کرجاتی ہے جس پر میں اسے ٹوکٹا ہوں تو سمجھ جاتی ہے۔ زیادہ ترخوش مزاجی کا مظاہرہ کرتی ہے، مگر فرطرۂ زیادہ خوش مزاجی کا مظاہرہ کرتی ہے، مگر فرطرۂ زیادہ خوش مزاجی کہی بھی معمول کی ناچاقی بھی ہوجاتی ہے، اپنے گھر والوں کی بُرائی من کر اس کا مزاج خراب ہوجاتا ہے جو کہ میرے والد اکثر ناراضگی کی حالت میں بہت کرتے ہیں۔

جہال تک میراتعلق ہے تو میری کیفیت ایسی ہے جیسے مجھے کسی نے تلوار سے درمیان سے چیر دیا ہو، بعنی میں اپنے والدین سے بھی بہت محبت کرتا ہوں خاص طور پراپی ماں اور بہنوں سے، اور اپنے بوی بچوں ہے بھی بہت محبت کرتا ہوں، اور اپنے روز گاریعنی دفتری مسائل کے ساتھ ساتھ ان گھر بلو مسائل سے بہت پریشان رہتا ہوں۔ مجھے اپنی بچیوں کے مستقبل کی بھی بہت فکر رہتی ہے کہ اگر میرا گھر خراب ہوا یعنی مجھے اپنی بیوی کو چھوڑ نا پڑا اپنے والدگی مرضی کی وجہ سے، تو میرے بیوی بچوں کا کیا ہے خاص طور پر والدہ کا خیال کون رکھے گا؟ دُوسرے، اللہ بھی ناراض ہوگا۔

یعنی میں دُنیا اور آخرت دونوں کے کھوجانے کے خوف میں رہتا ہوں، ابھی کچھ دن پہلے بھی اس طرح کا مسئلہ ہو گیا تھا، ہوا یوں تھا کہ میری بیوی این والدہ کے یہاں گئی ہوئی تھی، اس دوران میری والدہ بیت الخلاء میں پھسل گئیں اور مجھے ان کو لے جاکر ٹانئے لگوانا پڑے، کیونکہ ان کا سر پھٹ گیا تھا اور زخم آیا تھا۔

میری بیوی کو والد صاحب نے دُوسرے دن فون پر بتانے کے لئے کہد دیا اور کہلوایا کہتم جتنی

جلدی ہوسکے آجاؤ، میں نے اپنے دفتر سے فون کیا اور اس سے کہا کہ جلدی تو جانا مگر بدحواس مت ہونا، میری بیوی کو گھر پہنچنے میں تأخیر ہوگئ اور والدصاحب حسب مزاج بہت برہم ہوئے، اس موقع پر میری بیوی نے بھی کچھ غلط رَدِّ عمل کا اظہار کیا، جس کی وجہ سے معاملات بہت بگڑ گئے، میرے سمجھانے پر میری بیوی نے والدصاحب سے معافی ما نگ لی۔

یہاں پر اب میں یہ بتاؤں میری زندگی میں یہ مسئے مسائل بہت بڑھ گئے ہیں، اور اب معاملات اس حد تک پہنچ گئے ہیں کہ میرے ذہن میں ایک دن یہ خیال آیا کہ میں دبئ جاکر نوکری کرلوں اور بیوی بچوں کوبھی وہاں بلالوں اور والدین کواکٹر وہاں بلالیا کروں، یا میں خود ان سے ملنے آ جایا کروں، مگر اس میں بھی والد صاحب کی ناراضگی اور والدہ کی خدمت سے محرومی کا ڈرلگا رہتا ہے، میری سمجھ میں نہیں آتا کیا کروں؟ کیونکہ کسی بھی فیصلے میں اللہ اور اس کے رسول کی ناراضگی کا ڈررہتا ہے۔ کہ والدین یا بیوی بچوں کے حقوق کے سلسلے میں قیامت کے روز میری کیگر نہ ہوجائے۔

مندرجہ بالا تفصیلات کے بعد میری آپ سے گزارش ہے کہ میرے مسئلے کا قرآن اور سنت کی روشنی میں مکنہ حل بیان کریں تا کہ میں اپنے دین کی حدود میں رہتے ہوئے اس مسئلے کوحل کرسکوں اور ذہنی سکون یاسکوں۔

میں اس سلسلے میں آپ کا بہت ممنون ہوں گا اور اللہ پاک سے دُعا کروں گا کہ آپ کو اس کا اجر دے۔

#### جواب: - محتر مي ومكري! السلام عليكم ورحمة الله وبركانة

جو حالات آپ نے لکھے ہیں ان میں مناسب یہی معلوم ہوتا ہے کہ آپ خوش اُسلوبی کے ساتھ اپنی رہائش علیحدہ کرلیں۔ اور علیحدہ رہ کر والدین کی جتنی خدمت کر سکتے ہوں کریں، آپ کسی وقت اگر ممکن ہوتو اپنے والد صاحب سے نرمی کے ساتھ بات کرلیں کہ مزاجوں کے اختلاف وغیرہ کی وجہ سے ساتھ رہنے میں آپ کی حق تلفیاں ہوجاتی ہیں اور مسائل پیدا ہوتے ہیں، اس لئے کوئی ایسی صورت پیدا کرلین مناسب معلوم ہوتا ہے جس میں سیدسائل پیدا نہ ہوں، اور آپ کی خدمت احسن طریقے سے کرنے کا موقع ملے۔ اگر اس بات چیت کے نتیج میں کوئی ایسا راستہ پیدا ہوجائے جس سے گھر میں رہتے ہوئے مسائل حل ہو کیسی تو خیر، ورنہ علیحدگی اختیار کرلیں، اس پر بھی اگر والد صاحب اراض ہوں تو اِن شاء اللہ اس کا گناہ آپ پر نہیں ہوگا، آپ ہر ممکن طریقے سے ان کی خدمت اور ان کی ضدمت اور ان کی ضاحو کی کوشش ہر حال میں جاری رکھیں، یہ بات بھی ذہن میں رہے کہ اگر باب ہوی کو طلاق

دینے کا حکم دیتو اس کی تعمیل شرعاً واجب نہیں ہے، جب تک بیوی واقعۃ طلاق دینے کی لائق نہ ہو۔ والسلام ۱۳۲۳/۳/۲۰ فتوی نمبر ۵۵۰/۷۵)

#### شوہر کی اجازت کے بغیر گھرسے باہر جانا، جائز اُمر میں شوہر کی اطاعت واجب ہے

سوال ا: - کیامسلمان عورت خاوند کی بغیر اطلاع یا بغیر اجازت محلے میں قرآن خوانی یا میّت میں میں میں اور آن خوانی یا میّت میں یا مارکیٹ میں کوئی سامان خرید نے جاسمتی ہے، جبکہ وہ دو تین بچوں کی ماں بن چکی ہو؟

۲:- کیا شریعت نے خاوند کو اس کی منکوحہ مسلمان بیوی پر فوقیت یا افضلیت عطا کی ہے؟ کیا عورت، خاوند کے ہرتھم کی پابند ہے؟ اور کیا رُوگردانی کی صورت میں گناہگار ہوگی؟

جواب ا: - شوہر کی اجازت یا منی کے خلاف مذکورہ مقاصد میں سے کسی بھی مقصد کے

لئے گھرے باہر جانا بیوی کے لئے جائز نہیں۔"

(۱) اس مسئلے كى تكمل تفصيل كے لئے و كھے: الدادالفتاوى رساله "تعديل حقوق الوالدين " ج: ٣ س : ٢٨٥ (طبع كمتبه وارالعلوم كراچى ) ۔ (٢) وفسى الدر المختار ج: ٣ ص : ١٣٥ (طبع سعيد) فلا تخرج الا لحق لها أو عليها أو لزيارة أبويها كل جمعة مرة أو السحارم كل سنة ولكونها قابلة أو غاسلة لا فيما عدا ذلك. وفي الشامية (قوله فيما عدا ذلك) عبارة الفتح، وما عدا ذلك من زيارة الأجانب وعيادتهم والوليمة لا يأذن لها ولا تخرج .... الخ.

(٣) وفي مشكّوة المصابيح باب عشرة النساء ص: ٢٨١ (طبع قديمي كتب خانه) عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لو كنت امرًا أحدًا أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها، رواه الترمذي، وفيه أيضًا ص: ٢٨٣ عن أبي هريرة قال: قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم: أي النساء خير؟ قال: التي تسره اذا نظر وتطيعه اذا أمر ولا تخالفه في نفسها ولا مالها بما يكره، رواه النسائي والبيهقي في شعب الايمان، وفي البدائع ومنها وجوب اطاعة الزوج على الزوجة لقوله تعالى: ولَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعُرُوفِ" .... فيدل على لزوم طاعتهن الأزواج.

(٣) وفي الصحيح للامام مسلم رقم الحديث: ١٨٣٩ ج:٣ ص: ١٣٦٩ (طبع دار احياء التراث العربي) لا طاعة في معصية الله، انما الطاعة في المعروف. وفي مصنف ابن أبي شيبة رقم الحديث: ١٣٢١ ج: ٢ ص: ٥٣٥ (طبع مكتبة الوشد، رياض) لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

(۵) سورة النساء: ۳۸. (۲) سورة البقرة: ۲۲۸ (محمرز بيرض نواز)

#### گھر میں ٹیلی ویژن لانے کے لئے باپ کو گھر سے نکالنا، عالم کا والد اور بہن بھائیوں سے قطع تعلق کرنا

سوال ا: - کن کن وجوہ ہے مسلمان اپنے عزیز ورشتہ دار، بہن بھائیوں سے قطع تعلق کرسکتا ہے؟ اور کن وجوہ سے منع ہے؟

7: - ایک لڑکا شادی شدہ ہے، صاحبِ شروت ہے، کراچی میں دو مکان ہیں، ایک کو کرایہ پر دیا ہوا ہے، باپ موجود ہے جس کی عمر • کے سال ہے، بڑھئی کا کام کرتا تھا، باپ کے پاس اس لڑکے کے مکان کے سوا اور کوئی جگہ رہائش نہیں ہے۔ لڑکا کھیل تماشے کا عادی ہے، بیوی ریڈیو پرگاناسنتی رہتی ہے، بیوی نے لڑکے سے شکایت کی، میاں بیوی کی رائے ٹیلی ویژن لانے کی ہوئی تو میاں بیوی نے مشورے سے والد کو تنگ کرنا شروع کیا، آخر باپ تنگ آ کر چھوٹی بیٹی کے یہاں چلا گیا، ٹیلی ویژن بھی آگیا اور محلے والوں کو دیکھنے کی دوت بھی دی جانے گئی، اس طرح کھیل تماشا دیکھنے کے لئے بہانہ بناکر باپ کو گھر سے زکال دینا شرعاً کیا تھم رکھتا ہے؟

":- ایک شخص نے لڑ کے کوعلم وین کے لئے نگایا، دیوبند خیال کے ہیں، لڑکا دوسال درسِ نظامی حاصل کرتا رہا اور چارسال بعد نیوکرا چی میں والد نے مکان بھی خرید دیا اور شادی کردی، یہ مولوی صاحب جب دوسال کے تصفو والدہ کا انتقال ہو گیا تھا، باپ نے ہی پر وَرش کی تھی، لیکن شادی کے بعد مولوی صاحب نے اپنے والد، بہن بھائیوں سے قطع تعلق کرلیا ہے، غیروں سے میل جول ہے، اس کا شرعی حکم کیا ہے؟

جواب ا: - اس سوال کے جواب میں بہت تفصیل ہے، کوئی خاص صورت معین کر کے لکھیں تو اس کا حکم بتادیا جائے گا۔

':-صورتِ مسئولہ میں لڑکے کاعمل سراسر خلافِ شرع ہے، گھر میں ٹیلی ویژن رکھنا بذاتِ خودایک فتنہ ہے، چہ جائیکہ اس کی خاطر باپ کوتنگ کرکے گھر سے نکلنے پرمجبور کرنا، اس میں تو بہت سے گناہ جمع ہوگئے۔''

۳۰- صورتِ مسئولہ میں اس لڑ کے کاعمل دُرست نہیں، جوضیح معنی میں عالم دین ہو وہ ایسا نہیں کرسکتا،اس کو جا ہے کہ اپنے اس عمل سے تو بہ کر کے اپنے والداوراعزّہ کے حقوق ادا کرے۔ واللہ سبحانہ اعلم ۲رارے۳۱ھ

#### غیبت کے چرچوں کی وجہ سے پڑوسیوں کے گھر آمد ورفت سے رُکنا

سوال: - ہرگھر میں آج کل فتنہ اور غیبت کا بہت زور ہے، ہمسایہ وغیرہ کو غیبت کے چرپے سے منع کروں تو عور تیں نہیں رُکتیں، بہر حال فتنہ وغیبت کی وجہ سے بیار پُرسی اور ماتم پُرسی میں بھی جانا نہیں جا ہتی، اگر جاؤں تو غیبت اور دیگر مفاسد میں مبتلا ہونا پڑتا ہے، اگر نہ جاؤں تو پڑوسی ناراض ہوتے ہیں، کیا حکم ہے؟ اور الی صورت میں اگر میت والوں سے یہ کہا جائے کہ میں بہت زیادہ مشغول تھی تو کہیں یہ چھوٹ تو نہیں ہوگا؟

جواب: - حقوقِ شرعیه مثلاً عیادت و تعزیت میں جانا چاہئے، البتہ جب بیہ اندیشہ ہو کہ غیبت یاکسی اور بُرائی میں مشغول ہوں گی تو اس صورت میں اہلِ میت سے اپنے آپ کومشغول کہنے میں جبوب بھی اِن شاء اللہ نہ ہوگا، اور نیت اپنی گھریلومشغولیات یا ذکر اللہ میں مشغول ہونے کی کرلیں۔ جبوب بھی اِن شاء اللہ نہ ہوگا، اور نیت اپنی گھریلومشغولیات یا ذکر اللہ میں مشغول ہونے کی کرلیں۔ واللہ سبحانہ اعلم

۱۳۹۸٫۶٫۱۲ (فتویٰ نمبر ۲۹/۵۹۱ ب)

#### ناجائز أمور ميں باپ كى اطاعت كاحكم

سوال: - کیا فرماتے ہیں علائے دین اس مسئلے میں کہ یہاں ایک شخص اپنے بیٹے کو نماز
پڑھنے اور مسجد میں جانے اور قرآن پاک پڑھنے ہے منع کرتا تھا، لوگ اسے کمیونسٹ کہتے، بعض مرزائی
کہتے، اس کے پڑوس میں میت ہوئی وہ اس کے جنازے میں شریک نہ ہوا، ایک مرزائی کے جنازے
میں شریک ہوا اور پوری رسومات میں شریک ہوا، اس کے بعداس کے بیٹے محمد قاسم نے باپ کے ساتھ
کام کرنا چھوڑ دیا کہ میرا باپ مرزائی ہے، اب محمد قاسم کہتا ہے کہ میرا باپ مرزائی ہے، مجھ کو اس سے کیا
معاملہ کرنا چاہئے؟

جواب: - باپ کی اطاعت صرف جائز کاموں میں واجب ہے، لہذا اگر باپ کسی جائز کام کا حکم دے تو بیٹے کو اس کی اطاعت کرنا چاہئے، اور اس کے ساتھ حسنِ سلوک اور اس کی خدمت میں

(١) وفي مشكوة المصابيح باب السلام ص: ٣٩٨ (طبع قديمي كتب خانه) عن على قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: للمسلم على الممسلم على المعروف يسلم عليه اذا لقيه ويجيبه اذا دعاه ويشمته اذا عطس ويعوده اذا مرض ويتبع جنازته اذا مات ويحب له ما يحب لنفسه. رواه الترمذي والدارمي.

کوتا بی نہیں کرنی چاہئے، لیکن اگروہ کسی ناجائز کام کا حکم دے یا فرائضِ شرعیہ کی اوا یکی سے روکے تو اس کی اطاعت واجب نہیں، لقولہ تعالیٰ: وَإِنْ جَاهَدُکَ عَلَى اَنْ تُشُوِکَ بِیْ مَا لَیُسَ لَکَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعُهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِی الدُّنیّا مَعُرُوفًا وَّاتَّبِعُ سَبِیْلَ مَنْ اَنَابَ اِلَیَّ، الایة (۱) والله سیحانه اعلم فَلَا تُطِعُهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِی الدُّنیّا مَعُرُوفًا وَّاتَّبِعُ سَبِیْلَ مَنْ اَنَابَ اِلَیَّ، الایة (۱) والله سیحانه اعلم

(فتوی نمبر ۲۵/۲۷۳۹ و)

#### والدہ کے حکم سے بیوی کوطلاق دینے کا حکم

سوال: - میری عمر ۳۶ سال ہے، والد صاحب قبلہ کا انتقال ۱۹۵۹ء میں ہوا، اس کے بعد ساری ذمہ داری مجھ پر آئی، ہم تین بھائی بڑے ہیں، پھر دو بہنیں ہیں، میں منجھلا ہوں، جب سے مجھ پر ذ مہ داری آئی میں نے اپنی دونوں بہنوں اور بڑے بھائی کی شادی کردی، ان فرائض کی ادائیگی کی وجہ سے میں شادی نہ کرسکا، والدہ ڈھائی تین سال تک رشتے کی تلاش میں رہیں، کہیں لڑکی پیند نہ آئی، کہیں لڑکی والوں نے انکار کرد رہ ہر پرست نہ ہونے کی وجہ سے غلط راستہ اختیار کرلیا، ایک غریب لڑکی ملی، ہم دونوں ایک دُوسرے سے ملنے لگے، پھرایک مرتبہ ہم سے غلطی ہوئی اور حمل ہوگیا، ہم نے اسقاط کروا دیا، دُوسری مرتبہ بھی ایسا ہی ہوا، میں نے توبہ کی، گرتعلق میں کمی نہ ہونے کے سبب اورلڑ کی کے بیہ کہنے کے سبب کہ اب وہ بھی شادی نہیں کرے گی کیونکہ اس کی زندگی خراب ہوئی ہے۔ میں اس کے ساتھ اس خیال سے ملتا رہا کہ کہیں غلط راہ پر نہ چلی جائے ، ہوسکے تو کہیں اس کی شادی کرادوں ، اس دوران ہم سے تیسری غلطی ہوئی اور حمل کھہر گیا (اس دوران میں اپنی والدہ کومنانے کی کوشش کرتا رہا کہ شادی ہوجائے، مگر وہ نہ مانیں، اگر مان جاتیں تو شاید پیلطی نہ ہوتی)، تیسری مرتبہ اسقاط کرانے کے حق میں نہ تھا، اگر چہ وہ راضی تھی۔ چنانچہ ایک قاضی صاحب سے بات کی اور با قاعدہ چند دوستوں کے سامنے نکاح کرالیا، دوستوں کو یہی پتہ تھا کہ میرا نکاح ہورہا ہے، تاریخ میں نے دو ماہ پہلے کی ڈلوائی، اب والدہ، بھائی، بہنوں کوعلم ہے کہ کہیں میں نے شادی کرلی ہے، مگر والدہ شدید ناراض ہیں، چونکہ میں ان کے ار مانوں کا مرکز تھا، اب والدہ کہتی ہیں کہ اس لڑکی کو طلاق دے دو، تو میں معاف کردوں گی ، دُودھ بھی بخش دول گی ، ورنہ نہیں۔ میں پنج وقتہ نمازی ہو گیا ہوں ، اللہ سے گناہوں کی معافی حاہتا ہوں، مجھے ماں کی بھی ضرورت ہے، اور اس بدنصیب بیوی کی بھی، کیکن بیآگ یانی کس طرح ملیں گے، آپ کوئی وظیفہ کھیں تا کہ دُنیا میں شرمندگی نہ ہو۔

<sup>(</sup>۱) سورة لقمن: ۱۵. وفي الصحيح للامام مسلم رقم الحديث: ۱۸۳۹ ج: ۳ ص: ۲۹ ا (طبع دار احياء التراث العربي) لا طاعة في معصية الله، انما الطاعة في المعروف .... الخ. وفي مصنف ابن أبي شيبة رقم الحديث: ۱۳۲۵ ح: ۲ ص: ۵۴۵ (طبع مكتبة الرشد، رياض) لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

جواب: - آپ سے اور آپ کی بیوی سے جو گناہ سرزد ہوئے ان پرصدقِ دِل سے توبہ اِستغفار سیجے ، اور اپنی زندگی کو اَحکامِ اللّٰی کے مطابق بنانے کی فکر میں لگ جائیں، اِن شاء اللّٰہ تجی توبہ ہوگی تو اللہ تعالیٰ یہ گناہ معاف کردے گا۔ اب اگر آپ اپنی بیوی سے مطمئن ہیں اور کوئی وجہ طلاق دینے کی نہیں پاتے تو آپ پر اس معاملے میں والدہ کے حکم کی تعمیل واجب نہیں، البتہ والدہ کو راضی کرنے کے لئے انہیں اصل حقیقت مناسب طریقے پر بتاد بیجئے۔ نیز قرآن وحدیث کے وہ اَحکام دِکھا ہے جس میں تصریح ہے کہ تجی تو بہ سے ہر گناہ معاف ہوجا تا ہے، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اس کو معاف کرنے کا حکم دیا ہے۔ اگر وہ راضی ہوجا ئیں فیہا، ورنہ آپ پر اس معاملے میں ان کی تعمیل واجب نہیں، انہیں وُوسر ہے طریقوں سے خوش کرنے کی کوشش سیجئے اور اپنی بیوی کو بھی ہدایت سیجئے کہ وہ ان کی فدمت سے ان کی رضا مندی عاصل کرے۔

(فتوی نمبر ۲۸/۹۳۲ ج)

مرزائیوں سے تعلق رکھنے والے رشتہ داروں سے تعلق کا حکم

سوال: - زید کا قریبی رشته دار بگر مرزائی ہے، زید کا شرعی قانون کے مطابق بکر کے ساتھ کسی قتم کامیل جول نہیں ہوسکتا، مگر زید کے رشته دارا ہے آدمیوں کے گھر خوشی منمی میں جاتے ہیں جہال بکر کی آمد و رفت ہے، ایسے آدمیوں سے مراد بھی رشته دار ہی ہیں کہ جن سے برادری کے تعلقات ہیں، مگر بیلوگ باوجود مسلمان ہونے کے بکر وغیرہ سے میل جول رکھتے ہیں اب جوائن تعلق داروں کے گھر، معاملات وغیرہ میں شریک ہواور بکر کی آمد و رفت وہاں ہوتو کیا شرعاً ایسے گھر جانا جائز ہے؟ جولوگ ایسے ہوں کہ ان کے ہاں مرزائی کا آنا جانا ہویا ان کی برادری کے گھر مرزائی کا آنا جانا ہو، ان سے تعلق کے بارے میں وضاحت فرمائیں۔

(۴،۱) اس مسئلے کی تکمل تفصیل کے لئے دیکھنے: تحکیم الاُمت حضرت مولانا محمد اشرف علی تضانوی قدس اللّه سرہ کا رسالہ'' تعدیل حقو قب الوالدین'' امداد الفتاویٰ ج:۴ ص:۴۸۰ تا ۴۸۵ (طبع مکتبه دارالعلوم کراچی )۔

<sup>(</sup>٣) وفي تكملة فتح الملهم ج: ٥ ص: ٣٥٦ قال ابن عبدالبر ... أجمع العلماء على أن من خاف من مكالمة أحد وصلته ما يفسد ع . دينه أو يدخل مضرة في دنياه يجوز له مجانبته وبعده ورب صرم جميل خير من مخالطة تؤذيه .... الخ.

#### أستاذ كوگالي دينے كاحكم

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے کرام اس مسئلے میں کہ کوئی شاگرد اُستاذ کو گالیاں دیدے تو اس کا کیا تھم ہے؟ عاق ہوسکتا ہے یانہیں؟

جواب: - کسی مسلمان کوگالیاں دینا حرام ہے، سبباب السمسلم فسوق، الحدیث۔ خاص طور پر اُستاذ کوگالی دینا بڑا گناہ ہے، حدیث میں علماء کی تعظیم کا ذکر ہے، اور جوعلماء کی تو بین کرے گا فرمایا گیا ہے کہ وہ ہم میں سے نہیں۔

۳۸راار۱۳۸۷ه (فتوی نمبر ۱۸/۱۳۳۳ الف)

#### والدین اور اساتذہ کے لئے تعظیماً کھڑے ہونے کی شرعی خیثیت

سوال: - والدین یا اساتذہ کے لئے تعظیماً کھڑا ہونا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟
جواب: - والدین، اُستاذ، اہلِ علم یا دُوسرے قابلِ تعظیم افراد کے لئے کھڑا ہونا بغرضِ تعظیم جائز ہے بلکہ فقہاء نے اسے مستحب لکھا ہے، درمخار میں ہے: و فی الو هبانیة یہ جو زبل یندب القیام تعظیماً للقادم کما یجو زالقیام و لو للقارئ بین یدی العالم و قال الشامی تحته أی ان کان ممن یستحق التعظیم قال فی القنیة قیام الجالس فی المسجد لمن دخل علیه تعظیماً وقیام قارئ القران لمن یجئ تعظیماً لا یکرہ اذا کان ممن یستحق التعظیم. (شامی ج: ۵ ص: ۲۳۲ کتاب الحظر و الاباحة قبیل فصل البیع)۔

۲۸ راار ۱۳۹۲ ه (فتوی نمبر ۲۵/۲۷۵۵ و)

#### والدین کے کہنے پر بلاعذر شرعی، بیوی کوطلاق دینے کا حکم

سوال: - عام طور پرمشہور ہے کہ صرف والدین کے کہنے پر بلاعذرِ شرعی بھی بیوی کوطلاق دے دینی چاہئے، کیا بید دُرست ہے؟ گھر میں جھگڑے کی وجہ سے اگر والدین اس پرمجبور کریں تو کیا تھم ہے؟

<sup>(</sup>۱) وفي صحيح البخاري باب ما ينهي عن السباب واللعن ج: ٢ ص: ٨٩٣ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: سباب المسلم فسوق، وقتاله كفر. وفيه أيضًا ان النبي صلى الله عليه وسلم يقول: لا يرمى رجل رجالا بالفسوق ولا يرميه بالكفر الا ارتدت عليه ان لم يكن صاحبه كذلك.

<sup>(</sup>۲) الدر المختار مع رد المحتار ج: ۲ ص: ۳۸۳ (طبع سعيد) وفي صحيح البخاري ج: ۲ ص: ۹۲۱ باب قول النبي صلى الله عليه وسلم "قوموا إلى سيّدكم" عن أبي سعيد أن أهل قريظة نزلوا على حكم سعد فأرسل النبي صلى الله عليه وسلم اليه، فجاد، فقال: قوموا إلى سيّدكم ... الخ. وفي حاشية البخاري وفيه استحباب القيام عند دخول الأفضل وهو غير القيام المنهى، لأن ذلك بمعنى الوقوف وهذا بمعنى النهوض ... الخ.

جواب: - اگر شوہر طلاق دینے کی کوئی معقول وجہ نہیں سمجھتا تو اسے اپنے والدین کونری کے ساتھ سمجھانا چاہئے کہ طلاق بالکل آخری قدم ہے جے بغیر شدید مجبوری کے اختیار نہ کرنا چاہئے ، حدیث میں سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد منقول ہے کہ: "أب غض السمباح السی اللہ السطّلاق"،" یعنی مباحات میں اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ مبغوض چیز طلاق ہے، اُمید ہے کہ نرمی اور حکمت سے فہمائش کی جائے گی تو والدین سمجھ جائیں گے، اور اگر پھر بھی وہ نہ سمجھیں تو طلاق نہ دی، اور راضی کرنے کی کوشش کرتا رہے۔

واللہ الملم واللہ اللہ علیہ عنی عنی الجواب صحیح الحواب صحیح الحیاب ا

(فتویٰنمبر ۱۸/۱۴۲۳ الف)

#### بھائی بہنوں سے بیوی کی ملاقات پر پابندی لگانے کا حکم

سوال: - کیا کسی مسلمان شوہر کو اسلامی شریعت نے بیداختیار دیا ہے کہ وہ اپنی بیوی کو اپنی ذاتی وجوہات رنجش، عداوت، غرور و تکبر کی وجہ سے اس کے بھائیوں بہنوں سے ملاقات کرنے پر پابندی لگائے؟

جواب: - بھائیوں کے بیوی سے ملنے پر بلاوجہ پابندی لگانا شوہر کے لئے مناسب نہیں ہے، البتہ کوئی معقول وجہ ہو، مثلاً ان سے ملنے سے فساد کا اندیشہ ہو، تو بات دُوسری ہے۔ واللہ اعلم البتہ کوئی معقول وجہ ہو، مثلاً ان سے ملنے سے فساد کا اندیشہ ہو، تو بات دُوسری ہے۔ واللہ اعلم مرار ۱۳۱۱ھ (فتوی نمبر ۵۲/۱۳۹ھ)

\*\*\*

<sup>(</sup>١) سنن أبي داؤد ج: ١ ص:٣٠٣ (طبع مكتبه امداديه ملتان).

<sup>(</sup>۲) تفصیل کے لئے ویکھئے: امداد الفتاوی ج: ۴ ص: ۴۸۰ تا ۴۸۵، وعزیز الفتاوی ص: ۱۵۳۔

# كتاب السير و المناقب به المناقب به المناقب به المناقب به المناقب المناقب المناقب به الم

www.ahlehad.org

#### قسطنطنیہ پر حملے میں شرکت کی بناء پر برزید کے جنتی ہونے کاعقیدہ رکھنا

سوال: - عن خالد بن معدان ان عمير بن الأسود العنسى حدثه أنه أتى عبادة بن الصامت وهو نازل في ساحل حمص وهو في بناء ومعه أم حرام قال عمير فحدثتنا أم حرام أنها سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: أوّل جيش من أمتى يغزون البحر قد أو جبوا، قالت أم حرام: قلت: يا رسول الله! أنا فيهم؟ قال: أنت فيهم، قالت: ثم قال: أوّل جيش من أمتى يغزون مدينة قيصر مغفور لهم، فقلت: أنا فيهم يا رسول الله؟ قال: لا.

قسطلائی شاری بخاری نے العام کہ: کان اُوّل من غزا مدینة قیصر یزید بن معاویة ومعه جماعة من سادات الصحابة کابن عمرو وابن عباس وابن الزبیر وأبی الأنصاری وتوفی بها أبو أیوب سنة اثنین و خمسین من الهجرة علامدائن جُرُّاس حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں: قال المهلب فی هذا الحدیث منقبة لمعاویة لأنه أوّل من غزا البحر ومنقبة لولده لأنه أوّل من غزا البحر ومنقبة لولده لأنه أوّل من غزا مدینة قیصر ۔ اس پرچہ میں بزید کے متعلق احادیث سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ جنتی ہے جیسا کہ بخاری کا حوالہ دیا گیا، حقیقت سے آگاہ کریں۔

جواب: - جو صدیث منسلہ پر چہ میں نقل کی گئی ہے وہ صحیح بخاری میں صحیح سند کے ساتھ موجود ہے، پھر علماء نے اس پر کلام کیا ہے کہ اس لشکر سے کون سالشکر مراد ہے؟ جہاں تک پہلے سمندری جہاد کا تعلق ہے اس کے بارے میں کوئی اختلاف نہیں کہ وہ حضرت عثمان ؓ کے زمانے میں حضرت معاویہؓ کے ہاتھوں انجام پایا، البتہ قسطنطنیہ پر پہلی بار حملہ آور ہونے والالشکر کون ساتھا؟ اس بارے میں اقوال مختلف ہیں، ایک قول یہ ہے کہ حضرت معاویہؓ نے سفیان بن عوف ؓ کی سرکردگی میں ایک لشکر قسطنطنیہ روانہ کیا تھا، جس میں حضرت ابن عباسؓ، ابن زبیرؓ اور ابوابوب انصاریؓ موجود تھے، اور اس میں حضرت ابن عباسؓ، ابن زبیرؓ اور ابوابوب انصاریؓ موجود تھے، اور اس میں حضرت ابن عباسؓ، ابن فرنیادہ رائح قرار دیا ہے، قسلت الا ظہر ان ہؤلاء السادات من الصحابة کانوا مع سفیان ہذا و لم یکونوا مع یزید بن معاویة لأنه لم یکن اُھ الا اُن یکون ہؤلاء السادات می محدمتہ ۔ بیزیادہ ظاہر ہے کہ بیا کا برصحابہ سفیان ؓ کے ساتھ ہوں گے، یزید

بن معاویه کے ساتھ نہیں کیونکہ وہ اس بات کا اہل نہ تھا کہ بی<sup>حض</sup>راتِ صحابہؓ اس کی خدمت میں رہیں۔ (عمدة القاری ج: ۱۴ ص: ۱۹۸، ۱۹۹ ادارة الطباعة المنیرة، و کذا فی طبع دار الفکر)۔

لیکن تاریخی طور پریہ قول زیادہ مشہور ہے کہ قسطنطنیہ پر مسلمانوں کا پہلاحملہ یزید بن معاویہ کی مرکزدگی میں ہوا ہے، اس سے بعض علماء نے یزید بن معاویہ کی فضیات اخذ کی ہے، لیکن حافظ ابن حجرؓ، علامہ بدرالدین عینیؓ اور دُوسر ہے علمائے محققین نے اس کی تر دیدکرتے ہوئے بہ کھا ہے کہ حدیثِ مذکور میں ایک عام حکم دیا گیا ہے کسی فرد کی شخصی نہیں، لہذا یہ ہوسکتا ہے کہ کوئی شخص دُوسر ہے اسباب کی بناء میں ایک عام حکم دیا گیا ہے کسی فرد کی شخصی نہیں، لہذا یہ ہوسکتا ہے کہ کوئی شخص دُوسر ہے اسباب کی بناء پر اس عام حکم سے خارج ہو، (فتح الباری ج: ۲ ص: ۸۵) گویا یہ ایسا ہی ہے جیسے حدیث شریف میں فرمایا گیا ہے: ''من قال لا إلله إلَّا الله دخل المجنہ'' جو شخص لا إلله إلاَّ الله کہوہ جنت میں داخل ہوگا۔ ظاہر ہے کہ یہ ایک عام حکم ہے اور لا إلله إلاَّ الله کہنے کا بقاضا تو یہی ہے کہ وہ جنت میں داخل ہو، لیکن اگر دُوسر ہے گناہوں کا ارتکاب کرنے یا بعد میں مرتد ہوجائے تو وہ اس عام حکم سے خارج ہوجائے گا، شجح بات یہ انظہار ہے، جس کویہ فضیات عاصل ہوتی ہے اس کا انکار کرنا بھی غلط ہے۔

(فتوى نمبر ۲۲/۴۳ الف)

#### قبیلہُ 'جون'' کی عورت اُمیمہ بنت شراحبیل سے متعلق شیعوں کامن گھڑت قصہ

سوال: - بیہ واقعہ بخاری میں موجود ہے یا نہیں؟ شیعوں کی کتاب سے نقل کردہ یہ واقعہ عدالت میں پیش کرنا ہے۔ میر سامنے جو کتاب ہے اس کے ص: ۲۷ پر یہ واقعہ یوں نقل کیا گیا ہے اور میں اس کو حرف بحرف نقل کر رہا ہوں۔ ''ایک جونیے عورت کو حضرت رسولِ خداصلی اللہ علیہ وسلم نے (معاذ اللہ) کسی تدبیر سے اس کے گھر سے منگا بھیجا اور شہر کے باہر جاکر درختوں کے پتوں کی آڑ کر کے اس سے اینا مطلب پورا کرنا چاہا، اس پر وہ چیخنے اور دُعا کیں دینے لگی، جب کسی طرح راضی نہیں ہوئی معاملہ طول کو پیام کیا، پکڑ دھکڑ کا خوف ہوا، راز فاش ہوجانے کی گھڑی پہنچ گئی، اختبائی در ہے کی رُسوائی کا اندیشہ ہوگیا، اور حضرت سلی اللہ علیہ وسلم اس سے بالکل مایوں ہو گئے تو اس کو پچھ دے دِلاکر واپس کر دیا۔' ہوگیا، اور حضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس سے بالکل مایوں ہو گئے بخاری کی جلد نمبر ۲ ص: ۱۹۲ میں موجود ہو اس کو بھی پڑھ کر آج کی دُنیا حضرت رسولِ خداصلی اللہ علیہ وسلم کی عفت و شرافت کی گئی دھیاں اُڑ اتی ہوں گی؟

جواب: - آپ کا خط ملا، شیعوں کی جس کتاب سے آپ نے عبارت نقل کی ہے، وہ ان لوگوں نے اپنی عادت کے مطابق غلط طور پر گھڑ کر بیان کی ہے، اصل واقعہ جوضیح بخاری میں مروی ہے اس کا خلاصہ دُوسری روایات کی روشنی میں یہ ہے کہ قبیلہ جون کا ایک سردار مسلمان ہوکر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا، اور اس نے ذکر کیا کہ ہمارے قبیلے میں ایک خاتون اُمیمہ بنت شراحبیل ہوہ ہوگئ میں اور انہوں نے آپ کے ساتھ نکاح کی رغبت ظاہر کی ہے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے علا اور ان کے وطن سے مدینہ طابع کی رضا مندی فرمادی اور نکاح کر بھی لیا اور ان کے وطن سے مدینہ طیبہ بلوالیا، جو صاحب ان کو لے کر آئے تھے انہوں نے ان کو بنوساعدہ کی ایک حویلی میں گھرایا اور طیبہ بلوالیا، جو صاحب ان کو لے کر آئے تھے انہوں نے ان کو بنوساعدہ کی ایک حویلی میں گھرایا اور

آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کواس کی اطلاع دی، آپ وہاں تشریف لے گئے اور منکوحہ ہونے کی حیثیت سے ان کے کمرے میں داخل ہوئے ، اور جب ان سے کوئی بات شروع کی تو انہوں نے بیکلمہ کہا: '' میں آپ سے اللہ کی پناہ مانگتی ہول'' آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر فر مایا کہ: تم نے ایک ایسی ذات کی پناہ مانگی ہے جو پناہ مانگنے کے لائق ہے، چنانچہ آپ نے اس کے بعد اسے طلاق دے دی اور ان کو جوڑے دے کر واپس ان کے گھر بھجوانے کا حکم دے دیا۔

واقعه كابي خلاصة صحيح بخارى كتاب الأشوبة حديث نمبر ١٣٣٥، صحيح مسلم كتاب الأشوبة، باب اباحة النبيذ، اور طبقات ابن سعد ج: ٨ ص:٣٣١ سے مأخوذ ہے۔

رہا بیسوال کہ اس خاتون نے پناہ کیوں مانگی؟ اس کے بارے میں بعض ضعیف روایتوں میں بیکہا گیا ہے کہ پچھازواج مطہرات نے ان کو بیسکھادیا تھا کہ ''اعو ذباللہ منک'' کا کلمہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بیند ہے، اور مقصد بیتھا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ان سے بیکلمہ سن کر ان کو طلاق دے دیں۔لیکن بیر روایات واقدی اور ہشام بن الکلمی کی روایتیں ہیں، جو طبقات ابن سعد میں ان کے حوالے سے بیان کی گئی ہیں، اور بید دونوں نا قابلِ اعتبار راوی ہیں، جو اپنے جھوٹ اور اپنے رفض میں مشہور ہیں، لہذا اس پر بھروسہ نہیں کیا جاسکتا، اور نہ اُمہات المؤمنین سے بیتو قع ہوسکتی ہے۔

احقر نے تمام متعلقہ روایات کوسامنے رکھنے کے بعد تکملۃ فتح الملھم کیں یہ خیال ظاہر کیا ہے کہ شاید یہ ناتون د ماغی اعتبار سے نارمل نہیں تھیں، ان کے کچھ اور جملے بھی صحیح بخاری وغیرہ میں مروی ہیں، جن سے اس کی تائید ہوتی ہے۔ یہ ہو اقعہ کی مختصر حقیقت اس کو مذکورہ کتاب کی عبارت سے ملاکر د کھھ لیجئے کہ دونوں میں کتنا تضاد ہے؟ جس کوتح بف اور بددیانتی کے سواکوئی اور نام نہیں دیا جاسکتا۔

۱۳۱۰/۱/۲۵ه (فتوی نمبر ۱۲/۱۳۸ الف)

بعض تاریخی روایات کی بنیاد برصحابه کرام کے حق میں بدگمانی کرنا سوال: - کیا کوئی ان الفاظ ہے صحابہ کرام کی تو ہین کا کوئی پہلونقل کرسکتا ہے؟ ۱: - عمرو بن العاص نے امیر معاویہ کو کہا: اب میں ایک ایسی چال چلوں گایا تو جنگ ختم ہوجائے گی یا حضرت علی کی فوج میں نفاق بڑجائے گا،اس نے اپنی فوج کے متعدد نیزوں پر قرآن بند چڑھوادیئے۔

<sup>(</sup>۱) صحیح بخاری ج:۲ ص:۸۴۲، صحیح مسلم ج:۲ ص:۱۲۸، ۱۹۹. وطبقات ابن سعد ج:۸ ص:۱۳۳، ۱۳۴.

<sup>(</sup>٢) كتاب الأشربة ج:٣ ص: ١٥٠.

۲: - حضرت ابوموی اشعری اور عمرو بن العاص نے ایک گوشۂ خلوت میں بیٹھ کرمشورہ کیا کہ حضرت علی اور حضرت معاویہ دونوں کو اپنے منصب سے معزول کریں، عمرو بن العاص نے فریب کیا کہ حضرت ابوموی اشعری کومنبر پر فیصلے کے لئے کھڑا کردیا، حضرت ابوموی اشعری نے اعلان کیا کہ ہم دونوں کو معزول کرتے ہیں، بعد میں حضرت عمرو بن العاص نے حضرت علی کی معزولی کا اعلان کیا اور حضرت معاویہ کی معزولی کی ابوموی اشعری اس کے بیان پر ششدر رہ گئے اور فرمایا کہ بیا علان صریح غداری اور ہے ایمانی ہے۔

سن- امیر معاویہ نے زبردئی سے یزید کے لئے بیعت کی تھی، لیکن امام حسین متفق نہ ہوئے، خلفائے راشدین کا تو بیر حال تھا کہ خلافت کا معاملہ رائے شاری پر چھوڑتے تھے مگر امیر معاویہ نے قیصر وکسریٰ کی سنت کے مطابق بادشاہت کا سلسلہ جاری کردیا۔

جواب: - عبارات ذکورہ میں صحابہ کرام کی طرف منسوب جو واقعات بیان کئے گئے ہیں وہ تاریخ کی بعض کتابوں میں موجود ہیں، لیکن خاص طور سے مشاجرات صحابہ کے بیان میں تاریخی روایات اس قدر مختلف، بسااوقات متضاد ہیں کہ ان سے صحیح واقعات کا پتة معلوم کرنا بڑا مشکل ہے، لہٰذا ان کی بنیاد پر صحابہ کے حق میں بدگمانی کرنا، دانش مندی کے خلاف ہے، ان کا معاملہ انہی پر چھوڑا جائے اور ان کی حرمت وعظمت ول میں رکھنی جا ہے: "تِلْکَ اُمَّةٌ قَدُهُ خَلِفُ لَهَا مَا کَسَبَتُ وَلَکُمُ مَّا کَسَبُتُمُ وَلَا تُسْئَلُونَ عَمَّا کَانُوا اِیعُمَلُونَ"۔(1)

(فتوی نمبر ۱۸۷/۱۳۳۵ الف)

#### حضرت فاطمہ کے نکاح کی تاریخ

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے دین اس مسئلہ میں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی صاحبزادی حضرت فاطمیہؓ کا نکاح کس تاریخ میں ہوا؟ اور مہر کتنا مقرّر ہوا تھا؟

جواب: - حضرت فاطمہ کا نکاح رمضان سنہ تھ میں ہوا، اور چار سومثقال چاندی مہر مقرّر کیا (۲) (۲) گیا، تاریخ نکاح کے بارے میں رجب سنہ تھ کا بھی ایک قول ہے۔ (اصابہ، واستیعاب)۔

والله سبحانه اعلم احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۱۳۸۳/۳/۲۷ه

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة: ۱۳۳ و ۱۳۱. (۲) ج: ۲ ص: ۳۲۹ (مطبع مصطفی محمد، مصر).

<sup>(</sup>٣) ج: ٣ ص: ١٨٩٣ ، ١٨٩٣ (طبع دار الجيل بيروت).

جواب سیجے ہے، چارسومثقال چاندی ہمارے مرقبہ وزن کے اعتبار سے ڈیڑھ سوتولہ تقریباً ہوتے ہیں۔

### حضرت خدیجہ کے مال سے تجارت کرنے پر کشورِ اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے کوئی کمیشن مقرر تھا؟

سوال: - آنخضرت صلی الله علیه وسلم جب حضرت خدیجة کا مال لے کر تجارت کے لئے جاتے تو ابتداء میں آپ کے لئے کوئی کمیشن مقرّر ہوتا تھا یانہیں؟

جواب: - علامہ واقدی نے لکھا ہے کہ حضرت خدیجۃ الکبری جن لوگوں کو اپنے مال کی تجارت کے لئے روانہ کرتی تھیں ان سے مضاربت کا معاملہ کرتی تھیں، یعنی منافع میں سے ایک متناسب حصہ ان کو دیا کرتی تھیں اور آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے لئے انہوں نے عام لوگوں سے دُگنا حصہ مقرر کیا تھا، و آنا اعطی کے ضعف ما اعطی رجلا من قومک .... و کانت تستأجو الرجال و تدفع الیہم المال مضاربة (از زرقانی شرح المواہب ج: اص: ۱۹۸) ۔ احتر محمر تقی عثانی عفی عنہ الجواب سے کے المحمد عاشق الہی بلندشیری

(فتؤى نمبر ١٨/١٣٣٩ الف)

#### حضرت معاویہ کے بارے میں کتاب 'شہیدِ کر بلا'' اوربعض ا کابر کی عبارات کا جواب

سوال: - گزارش ہے ہے کہ آپ کی تصنیف کردہ کتاب '' حضرت معاویہ اور تاریخی حقائق'' کو پڑھ کر بے حدمسرّت ہوئی۔ کافی لوگ جنھوں نے خلافت وملوکیت کا مطالعہ کیا تھا حضرت معاویہ گوطعن وشنیع کی نگاہ سے دیکھتے تھے، آپ کی کتاب پڑھ کر کافی حد تک ان کے شبہات کا ازالہ ہوگیا ہے۔ گر آپ کے والد ماجدمفتی اعظم کی کتاب ''کربلا'' کے صفحہ گیارہ سے لے کربیس تک کے مطالعے سے مخالفین کے شبہات کو تقویت پہنچتی ہے جو حضرت معاویہ کو بغض وعناد سے دیکھتے ہیں۔''کربلا'' میں مفتی صاحب نے بی بھی لکھا ہے کہ خلافت کا سلسلہ جب امیر معاویہ پر پہنچتا ہے تو حکومت میں خلافت ِ راشدہ کا وہ رنگ نہیں رہتا جو خلفائے راشد ہی کی حکومتوں کو حاصل تھا۔ (ص:۱۱)

جناب من! اگرید بات مان ہی لی جائے کہ حضرت معاویة کی خلافت کو خلافت ِ راشدہ میں

شار نہ کیا جائے تاہم معاویۃ کے بعد جو اُمراء اور سلاطین ہوئے ہیں، خود عمر بن عبدالعزیۃ بھی۔ ان سب سے معاویۃ کا دور بہتر اور افضل ہے، یہ اقرار اور اعتراف خود ڈاکٹر اسرار احمد صاحب بھی کر رہے ہیں، جس کوآپ کا بھی مؤید کہتے ہیں۔

بڑے افسوں سے کہنا پڑتا ہے کہ عمر بن عبدالعزیز کے دورِ حکومت پر کسی قلم کارنے بینہیں لکھا کہ ان کی حکومت خلافت ِ راشدہ کے رنگ کی نہ تھی ، بلکہ کچھ نے تو انہیں خلیفۂ راشد ہی مانا ہے ، اس کے علاوہ اہلِ سنت کی کتابوں کو دیکھ کرشبہات کچھ کچے ہونے لگتے ہیں۔

ا:- ہدایہ جلد ثالث میں ہے کہ سلطان جائر کی تقلید جائز ہے، جیسا کہ معاویہ رضی اللہ عنہ۔

7:- ''مؤمن کے ماہ و سال'' مصنفہ شخ عبدالحق محدث دہلویؒ ص:۳۵ میں ہے: ''اسی سال سنہ ۲۳ ھیں امیر معاویہؓ نے زیاد بن اُمیہ کو اپنا نائب بنایا اور یہی وہ پہلا عمل ہے جس کے ذریعے اَحکامِ رسالت مَاب صلی اللہ علیہ وسلم کی خلاف ورزی کی گئی، (ثعالبی وغیرہ)۔'' خلافت و ملوکیت کے صفحہ:۲۰ کا میں نظر ڈالیس نو اس نے بھی یہی لکھا ہے کہ معاویہؓ نے کتاب اللہ وسنت ِ رسول کی خلاف ورزی کی ، برائے کرم آپ سیح مسلم ہے آگاہ کریں۔

جواب: - آپ کا خط ملا، احقر نے اپنی کتاب '' حضرت معاویتی'' میں ایک مستقل باب اس موضوع پر لکھا ہے کہ علائے اہل سنت کے نزدیک حضرت معاویتی کے عہد حکومت کی صحیح حیثیت کیاتھی؟ اسے ملاحظہ فرمالیں، خلاصہ اس کا بھی یہی ہے کہ آپ کے عہد کو خلافت راشدہ کے برابر تو نہیں کہا جاسکتا، لیکن آپ ایک امام عادل تھے۔ لہذا اگر حضرت والدصاحب نے یہ لکھا ہے کہ آپ کے عہد میں خلافت راشدہ کا مثالی رنگ باقی نہیں رہا تھا، تو اس میں علائے اہل سنت کے موقف کے خلاف کوئی بات نہیں ہے، اور اس کا مقابلہ '' خلافت و ملوکیت'' کی ان عبارتوں سے نہیں کیا جاسکتا جن پر احقر نے تقید کی ہے۔

جہاں تک حضرت عمر بن عبدالعزیزؓ کے دور کا تعلق ہے، اس کو خلافت راشدہ قرار دینے پر اتفاق نہیں ہے، اور حضرت معاویہؓ بلاشبہ حضرت عمر بن عبدالعزیزؓ سے صحابیت کی بناء پر بدر جہا فوقیت رکھتے ہیں، لیکن اگر حضرت عمر بن عبدالعزیزؓ کے عہدِ حکومت کو بچیثیت مجموعی کوئی شخص بہتر کہے تو اس سے مُسلَّم اُصول بظاہر متا اُر نہیں ہوتا۔

جہاں تک صاحبِ مدایہ کی عبارت کا تعلق ہے! اس میں سلطانِ جائز ایک فقہی اصطلاح کے طور پر استعال ہوا ہے، فقہ میں جو شخص امامِ برحق کے مقابلے میں برسرِ جنگ ہوخواہ وہ کتنامتقی ہواور اپنے اجتہاد سے ایسا کر رہا ہواس کو اصطلاعاً'' سلطانِ جائز'' ہی کہتے ہیں، کیکن صاحبِ مدایہ نے احتیاط

فرمائی ہے کہ حضرت معاویہؓ کو آپ نے سلطانِ جائز نہیں کہا'' بلکہ بیکہا ہے کہ حق حضرت علیؓ کے ساتھ تھا، اس کے باوجود صحابہ کرامؓ نے ان سے قضاء کو قبول کیا ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ امامِ برحق کے مدِ مقابل (جسے اصطلاحاً سلطانِ جائز کہتے ہیں) کی تقلید جائز ہے۔

حضرت شیخ عبدالحق محدث وہلویؒ کی جوعبارت آپ نے نقل فرمائی ہے، وہ درحقیۃ تبعض ضعیف تاریخی روایات پر بہنی ہے، اور احظر بید واضح کر چکا ہے کہ وہ روایات قابلِ اعتماد نہیں ہیں، حضرت شیخ عبدالحق صاحبؒ نے ضمنی طور پر انہیں ذکر کر دیا ہے، شاید تحقیق کا موقع نہ ملا ہو، اور حضرت معاویہؓ کا عذر اگر ان کے ساتھ ہی ان کی عبارت اور غلامات واراگر ان کے ساتھ ہی ان کی عبارت اور غلافت وملوکیت کی عبارت کا موازنہ کر کے دیکھ لیجئے کہ کون سی عبارت تو بین آ میز ہے؟ اور اُصولی طور پر بہتر یہ بات بھی احظر لکھ چکا ہے کہ ایک صحابیؓ پر کی ضعیف روایت کی بنیا، پر الزام عائد کرنے سے کہیں بہتر یہ ہے کہ بعد کے سی عالم کے بارے میں بہتر یہ جائے کہ ان سے تسامح ہوا ہے۔

۵راار۴۰۸اه (فتوی نمبر ۳۹/۲۲۸۳ ز)

#### حضرت عباسؓ کی اولا دسادات میں شامل ہے

سوال: - ایک آدمی کہتا ہے کہ سیّدزادیاں اُمتوں پر جائز ہیں، اس نے ساتھ میں یہ بھی کہا ہے کہ عباسی بھی سیّد ہو سکتے ہیں، ہم اس سے ناواقف ہیں ہیں آیا، واضح کر کے لکھیں، اور سادات تمام جواب: - سوال کا خط کشیدہ جملہ سمجھ میں نہیں آیا، واضح کر کے لکھیں، اور سادات تمام بنوہاشم ہیں، لہذا حضرت عباسؓ کی اولا دبھی سادات میں شامل ہے۔

واللہ سبحا نہ اعلم الاسمان کی اولا دبھی سادات میں شامل ہے۔

واللہ سبحا نہ اعلم المار المار المار الف

<sup>(</sup>١) هداية ثالث، كتاب أدب القاضى ص: ١٣٣ (طبع مكتبه شركت علميه ملتان).

<sup>(</sup>٢) ويكيئ: "مؤمن كے ماہ وسال" ص:٣٠ (طبع دارالاشاعت)-

<sup>(</sup>٣) وفي رد المحتار ج: ٢ ص: ٣٥٠ (قوله ولا الى بنو هاشم) اعلم أن عبدمناف وهو الأب الرابع للنبي صلى الله عليه وسلم أعقب أربعة وهم: هاشم، والمطلب، ونوفل، وعبدشمس، ثم هاشم أعقب أربعة انقطع نسل الكل الا عبد المطلب فانه أعقب اثنى عشر، تصرف الزكاة الى أولاد كل اذا كانوا مسلمين فقراء الا أولاد عباس وحارث وأولاد أبي طالب من على وجعفر وعقيل .... الخ.

#### یزید کے بارے میں جنتی ہونے کا عقیدہ

سوال: - قوم کواس وقت ایسے مسائل در پیش ہیں جن کے حل کی طرف فکر کی ضرورت ہے، لیکن کچھ لوگوں نے بخاری شریف کی حدیث سے غلط استدلال کرکے یزید جیسے فاسق و فاجر کوجنتی ہونا ثابت کیا ہے، براہِ کرم آپ اس حدیث کی وضاحت فرما کیں۔

جُوابِ: - ہِر شخص کو اپنے ایمان اور عملِ صالح کی فکر کرنی چاہئے، یزید کے صالح یا فاسق ہونے کی شخص شرعاً کچھ ضروری نہیں، اور نہ آخرت میں اس کے بارے میں سوال ہوگا، قرآنِ کریم کا ارشاد ہے کہ: "تِلُکَ اُمَّةٌ قَدُ خَلَتُ لَهَا مَا حَسَبَتُ وَلَکُمُ مَّا حَسَبُتُمُ وَلَا تُسُئَلُونَ عَمَّا کَانُوا یَعْمَدُونَ " آور آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا ارشاد ہے کہ: "من حسن اسلام المرء ترکه ما لا یعنیه " آلہٰذا ان فضول بحثول سے اجتناب کرنا چاہئے۔ واللہ سجانہ اعلم واللہ سجانہ اعلم

01591/11

(فتؤى تمبر ٢٩/١٣٦ الف)

#### یزید کے نام کے ساتھ ''صلی اللہ علیہ وسلم'' لکھنا

سوال: - ایک کتاب بنام رشید بن رشید مصنفه ابویزید محمد دین بٹ نظر سے گزری، جس میں بزید کو دون بٹ نظر سے گزری، جس میں بزید کو دون بٹ کا میا ہے، کتاب مذکور میں بہت سے علمائے دیو بند کی رائے بھی درج ہے، گزارش ہے کہ اس مسئلہ کی حقیقت سے مطلع فرمائیں۔

جواب: - یزید کو کافر کہنا دُرست نہیں ہے، لیکن اس کے ساتھ دصلی اللہ علیہ وسلم' یا''رضی اللہ عنہ' لگانا ان کلمات کی بے ادبی ہے، اس سے پر ہیز کرنا چاہئے، یہ اُمتِ مسلمہ کا متفقہ عقیدہ ہے، اللہ عنہ' لگانا ان کلمات کی بے ادبی ہے، اس سے پر ہیز کرنا چاہئے، یہ اُمتِ مسلمہ کا متفقہ عقیدہ ہے، اس پر عمل کرنا چاہئے، اور اس سے زائد فضول ولا یعنی بحثوں میں پڑنا کسی طرح دُرست نہیں۔ واللہ اعلم واللہ اعلم

احقر محمد تقی عثانی عفی عنه

01511/5/5

الجواب صحيح محمد عاشق الهي عفي عنه

(فتوی نمبر ۱۹/۱۸۹ الف)

کیا حضرت بوسف علیہ السلام کا زلیخا سے نکاح ہوگیا تھا؟ سوال: - کیا حضرت یوسف علیہ السلام کے ساتھ اس عورت کا عقد نکاح ہوگیا تھا جس نے

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة: ۱۳۳ و ۱۳۱.

<sup>(</sup>٢) جامع الترمذي أبواب الزهد ج: ٢ ص: ٥٥ (طبع فاروقي كتب خانه ملتان).

بُرے ارادے سے مکان کے دروازے بند کردیئے تھے؟

جواب: - بعض تاریخی روایات میں ایبا آیا ہے کہ حضرت یوسف علیہ السلام کا نکاح زینجا سے ہوگیا تھا، لیکن قطعی طور پر کچھ کہنا مشکل ہے۔

DITAA/T/A

(فتویل نمبر ۱۹/۲۲۳ الف)

کیا بزید بن معاویہؓ پرِلعنت بھیجنا ثواب ہے؟

سوال: - یزید بن معاویهؓ پر ہرروز ایک سو بارلعنت بھیجنا کیا کارِ ثواب عمل ہے؟

جواب: - ہرگز نہیں'، یزید کے بارے میں بیعقیدہ کافی ہے کہ اس نے حضرت حسین کے

ساتھ جوسلوک کیا وہ غلط تھا،لیکن اس پرلعنت بھیجنا اہلِ سنت کا عقیدہ نہیں ہے۔ واللّہ سبحانہ اعلم

( فتوی نمبر ۱۹/۲۲۳ الف)

پاک رحمول اور پاک صلبوں سے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ولا دت کا مطلب

سوال: - نبی علیہ السلام کی حدیث ہے کہ میری پیدائش پاک رحموں اور پاک صلبوں سے ہے، حضرت عبداللہ والد آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی منی رحم مائی آ منہ میں آنا کیسا ہے؟ اگر بذریعہ منی ہے تو کیا حضرت عبداللہ کی منی پاک تھی؟ اگر پاک تھی تو خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی منی کے متعلق اُحکام عسل دھونا آیا ہے، اگر پلیدتھی تو حدیث برحرف آتا ہے؟

جواب: - پاک رحموں اور پاک صلبوں سے مراد سجیح النب ہونا ہے، یعنی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے تمام آباء واجداد صحیح النب تھے، اس کا مطلب منی کی طہارت نہیں ہے۔

والله اعلم احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه ۱۲۸۲/۲۱۱

الجواب صحيح بنده محمر شفيع عفا الله عنه

علامہ ابنِ تیمبیہ کے بارے میں جمہور علماء کی رائے سوال: - بندۂ ناچیز نے مولوی محمد عمر صاحب کی ایک کتاب پڑھی ہے، اس میں لکھا ہے کہ

<sup>(</sup>١) و كھئے: تفير معارف القرآن ج:۵ ص:24\_

<sup>(</sup>۲) تفصیل کے لئے دیکھئے: امداد الفتاوی ''جفیق لعن یزید'' ج:۵ ص:۴۲۵۔

حضرت شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ کو بڑے بڑے محدثین معاذ اللہ کافر کہتے ہیں۔ آپ مہر بانی فرماکر بندۂ ناچیز کو اس حقیقت ہے آگاہ کریں کہ جمہور علماء کی کیا رائے ہے؟ یا کوئی کتاب بتا کیں جس میں مولوی عمر کومکمل جواب دیا ہو، بندہ آپ کے جواب کا منتظر رہے گا۔

جواب: - شیخ الاسلام ابن تیمیه برائے عالم گزرئے ہیں، البتہ انہوں نے بعض مسائل میں جمہور فقہاء ومحدثین اور علمائے اُمت سے اختلاف کیا ہے۔ جمہور اُمت نے ان کے تفردات کو قابل عمل نہیں سمجھا، اور اس بناء پر بعض حضرات نے ان کی تر دید میں کتابیں بھی لکھی ہیں، ان کے مفصل حالات علامہ ابوزہرہ کی کتاب 'ابن تیمیہ' میں مل سکتے ہیں، جس کا اُردوتر جمہ شائع ہوگیا ہے۔ حالات علامہ ابوزہرہ کی کتاب 'ابن تیمیہ' میں مل سکتے ہیں، جس کا اُردوتر جمہ شائع ہوگیا ہے۔

۵۱/۹/۹/۹۳۱ه (فتوی نمبر ۳۰/۱۲۲۲)

#### أتخضرت صلى الله عليه وسلم كے فضلات كا حكم

سوال ا: - ایک شخص نے مجھ سے موال کیا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے فضلات کا کیا حکم ہے؟ ۲: - سنا ہے" تقریر دِل پذیر' شائع فر مار ہے ہیں، مجھے ضرورت ہے۔

جواب ا: - اس کے بارے میں علاء کا اختلاف رہا ہے، اکثر حفی علاء اس کے قائل ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تمام فضلات پاک تھے، مُلَّا علی قاری اور علامہ شائی وغیرہ کا رُ ۔ تحان بھی اس طرف ہے، علامہ شائی گستے ہیں: صحح بعض ائمۃ الشافعیۃ طہارۃ بولہ صلی الله علیہ وسلم وسائر فضلاتہ وبہ قال أبو حنیفۃ کما نقله فی المواهب اللہ نیۃ عن شرح البخاری للعینی وصوح به البیری فی شرح الأشباہ وقال الحافظ ابن حجر تظافرت الأدلة علی ذلک، وعد الأئمة ذلک من خصائصہ صلی الله علیہ وسلم ونقل بعضهم عن شرح المشکوۃ لمُلَّا علی قاری أنه قال: اختارہ کثیر من أصحابنا، وأطال فی تحقیقه فی شرحه علی الشمائل فی باب ما جاء فی تعطرہ علیه الصلوۃ والسلام۔ (شامی باب الانجاس ج: اص: ۲۱۲)۔ (۱)

۲:- غالبًا دار الاشاعت مقابل مولوی مسافرخانه بندر رودٌ کراچی بیه کتاب شائع کر رہا ہے، واللہ سبحانه اعلم آپ ان سے خط لکھ کرمعلوم کرلیں۔

<sup>(</sup>۱) رد المحتار مطلب في طهارة بوله صلى الله عليه وسلم ج: ١ ص: ٨ ١٣ (طبع سعيد). نير و كيميّ: الداد الفتاوي ج: ١ ص: ٨٠ تا ٨٠ \_\_

www.ahlehad.org

# مراح الطهارة المراحة الطهارة المراحة المراحة

www.ahlehad.org

#### ﴿فصل فی الوضوء و الغسل و التيمّم ﴾ (وضو، عسل اورتيمّ کے فرائض، واجبات، سنن، مستخبات، آداب ومکروہات کا بیان)

جنازے کے لئے کئے گئے وضو سے فرائض پنج گانہ پڑھ سکتے ہیں سوال: - کیا جنازے کی نمازے لئے کیا گیا وضوفرائض پنج گانہ کے لئے بھی کافی ہے؟ یعنی اس سے فرائض پنج گانہ پڑھ سکتا ہے یانہیں؟

جواب: - ظاہر ہے کہ وضوا کی طہارتِ مطلقہ ہے، جب وہ مکمل ہوجائے تو ہرعبادت جو طہارت کے ساتھ مشروط ہواس سے ادا ہو سکتی ہے، ہمل کے لئے جداگانہ نیت وضو کے ساتھ کرناکسی کے نز دیک شرطنہیں، اس میں شبہ کی گنجائش نہیں۔

احقر محمر تفیع عفا اللہ عنہ
بندہ محمر شفیع عفا اللہ عنہ
بندہ محمر شفیع عفا اللہ عنہ

#### عنسل خانے میں بات کرنے کا تھم

سوال: - غسل خانہ اور پائے خانہ میں بات کرنے کوعوام ناجائز سبحصتے ہیں، سوشرعاً اس کی کوئی اصل ہے؟

جواب: -قال ابن عابدين عبارة الغزنوية ولا يتكلم فيه أى في الخلاء، وفي الضياء عن بستان أبي الليث يكره الكلام في الخلاء، وظاهره أنه لا يختص بحال قضاء الحاجة وذكر بعض الشافعية أنه المعتمد عندهم، وزاد في الامداد: ولا يتنحنح أى الا بعذر كما اذا خاف دخول أحد عليه. (رد المحتارج: اص: ١٨)-

<sup>(</sup>۱) وفي الهندية ج: ١ ص: ٢٦ (طبع مكتبه ماجديه كوئنه) تيمم لصلوة الجنازة أو لسجدة التلاوة أجزأه أن يصلى المكتوبة بلا خلاف. نيز و كين الداد الفتاوي ج: ١ ص: ٢٠ ص: ٣٠ ص: ٣١ (جديد ايديش دار الاشاعت)-

<sup>(</sup>٢) يوفتوي حضرت والا دامت بركاتهم كى تمرين افياء (درج بخصص) كى كانى سے ليا كيا ہے۔ (٣) فتاوى شامية "تنبيه" ج: اص: ٣٣٨ (طبع ايچ ايم سعيد)

عبارتِ مرقومہ ہے معلوم ہوا کہ بیت الخلاء میں نہ صرف میہ کہ بوقتِ قضاءِ حاجت بات کرنا مکروہ ہے، بلکہ دُوسرے حالات میں بھی بولنا دُرست نہیں، مثلاً کوئی شخص اگر بیت الخلاء میں وضو کر رہا ہوتو تسمیہ اور دُوسری دُعا میں پڑھنا بھی دُرست نہیں، سے ما قال الشامی ؓ، اسی طرح بے ضرورت کھانسنا بھی مکروہ ہے۔ واللہ اعلم الجواب صحیح بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ

#### دانت میں چاندی بھری ہوئی ہوتو وضواور عسل کا حکم

سوال: - دانتوں میں کیڑا لگ جانے کی وجہ سے اور کوئی علاج مستقل مفید نہ ہونے کی وجہ سے ڈاکٹر نے علاجاً چاندئی بھر دی ہے، اس صورت میں وضو میں کوئی نقص تو نہیں رہے گا؟
جواب: - صورت مسئولہ میں وضو میں تو کوئی اشکال ہی نہیں، عنسل میں اشکال ہوسکتا تھا
لیکن فقہاء نے تصریح فرمائی ہے کہ مواضع ضرورت میں نیچے تک پانی پہنچانا ضروری نہیں۔
چنانچہ در مختار میں ہے: -

ولا يمنع ما على ظفر صباغ ولا طعام بين أسنانه أو في سنه المجوف به يفتى. وقيل:
ان صلبًا منع وهو الأصح، وقال الشامى: قوله وهو الأصح صرح به في شرح المنية وقال:
لامتناع نفوذ الماء مع عدم الضرورة والحرج. (شامى ج: ١ ص: ١٥٨ مبحث الغسل، طبع
ايج ايم سعيد).

وقد تقرر في موضعه أنه مفاهيم الكتب حجة، فدل على أنه لا يمنع عدم نفوذ الماء في مواقع الضرورة، وقد صرح به امداد الفتاوي ج: ١ ص: ١٨.

اور عالميرييس عن قال محمد في الجامع الصغير: ولا يشد الأسنان بالذهب ويشدها بالفضة يريد به اذا تحركت الأسنان وخيف سقوطها فأراد صاحبها أن يشدها يشدها بالفضة ولا يشدها بالذهب، وهذا قول أبى حنيفة، وقال محمد: يشدها بالذهب أيضًا. وعالم يحين عن والتّداعم والتّداعم

ااروار۱۳۹۷ھ (فتویٰ نمبر ۲۸/۱۰۳۹ ج)

<sup>(1)</sup> بیفتوی حضرت والا دامت برکاتهم کی تمرین افتاء ( درجیخضص ) کی کابی سے لیا گیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) كتاب الكراهية باب ١٠ وكذا في امداد الفتاوي ج: ١ ص: ١٩.

#### بر ہنہ ہو کر غنسل کرنا

سوال: - غسل (فرض، سنت، مستحب) اگر مکان میں پردے کا پورا انظام ہے تو برہنہ ہوکر کرسکتا ہے؟ اور جو وضوعسل کے لئے کیا ہے، بعد میں نماز کے لئے یہی وضو برقرار ہوگا یا نیا وضو کرنا ہوگا؟ جواب: - بہتر تو یہی ہے کہ کوئی کیڑا وغیرہ باندھ کرغسل کیا جائے، لیکن برہنہ ہوکرغسل کرنا جبکہ پردے کا پورا انظام ہے، بھی بلاکرا ہت جائز ہے۔ عنسل میں جو وضو کیا جاتا ہے وہ بعد میں نماز پڑھنے کے لئے کافی ہے، نیا وضو کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ واللہ اعلم الجواب صحیح الجواب صحیح احق عثمانی عفی عنہ الجواب صحیح الجواب صحیح الجواب صحیح احق می عنہ الجواب صحیح میں میں ہو میں میں ہو کہ کہ عاشق الہی عفی عنہ محمد عاشق الہی عفی عنہ اللہی عفی عنہ محمد عاشق الہی عفی عنہ میں مدا اللہی عفی عنہ مدا اللہی عفی عنہ مدا اللہی عفی عنہ مدا اللہی عفی عنہ اللہی عنہ مدا عاشق اللہی علیہ مدا اللہی عنہ مدا اللہی عنہ اللہی عنہ مدا اللہی عنہ مدا اللہی عفی عنہ اللہی عفی عنہ مدا اللہی عنہ مدا اللہی علیہ عنہ اللہی عنہ مدا اللہی عنہ مدا اللہی عنہ مدا اللہی عنہ مدا اللہی مدا اللہی مدا اللہی عنہ مدا اللہی عنہ مدا اللہی مدا اللہی عنہ مدا اللہی مدا اللہی

(فتوى نمبر ١٩/٢١٣ الف)

#### مردن کے سے کی شرعی حیثیت

سوال: - گردن کامسح سنت ہے یا بدعت؟ مع الدلیل بیان سیجئے۔

مرض کی وجہ سے یانی نقصان دہ ہوتو تیم کیا جاسکتا ہے سوال: - زیدی بیوی ایک طویل بیاری میں مبتلا ہے حتیٰ کہنل کے یانی سے وضو کرنے سے

(۱) روى البخاري عن أم هاني بنت أبي طالب أنها ذهبت الى رسول الله صلى الله عليه وسلم عام الفتح فوجدته يغتسل و فاطمة تستره، وعن ميمونة قالت: سترت النبي صلى الله عليه وسلم وهو يغتسل من الجنابة فغسل يديه .... الخ. صحيح البخاري، كتاب الغسل ج: ١ ص: ٣٢ (طبع قديمي كتب خانه كراچي).

(٢) وفي مشكّوة المصابيح ج: ١ ص: ٣٨ (طبع قديمي كتب خانه) عن عائشةٌ قالت: كان النبي صلى الله عليه وسلم لا يتوضأ بعد الغسل لا يتوضأ بعد الغسل أي اكتفا بوضوئه الأول في الغسل وهو سنة، وكذا في عزيز الفتاوي ص: ١٤٥١، وامداد المفتين ص: ١٤٥٠.

(٣) فتاویٰ شامیة ج: ا ص:۱۲۳.

(٣) البحر الوائق ج: ١ ص: ٢٨. نيز و كيهيء: امداد الفتاوي ج: ١ ص: ١٣ ـ

(۵) بیفتویل حضرتِ والا دامت برکاتهم گی تمرین افتاء ( درجیخفص ) کی کابی سے لیا گیا ہے۔ (محمد زبیرحق نواز )

-120

بھی اس کے پیٹ میں درد ہوجاتا ہے، کیا اس بیاری کی وجہ سے زید کی بیوی کے لئے تیم کرنا جائز ہوگا بالهبين؟

جواب: - کسی طبیب سے مشورہ کیا جائے، اگر وہ وضو کومضر قرار دے تو تیم کیا جاسکتا والله اعلم الجواب صحيح احقر محمرتقي عثاني عفي عنه 01711/0/14 بنده محدشفيع عفااللدعنه (فتوی نمبر ۱۹/۲۱۸ الف)

#### عسل کے بعد دوبارہ وضو کا حکم

سوال: - اگر وضو کرتے وقت ستر کھلا ہوا ہومثلاً غسل کے دوران جو وضو کیا جاتا ہے تو یہ وضو نماز کے لئے کافی ہوگا یانہیں؟ یا کیڑے پہننے کے بعد دوبارہ وضوکرنا ہوگا؟ جواب: - عنسل کے وقت کیا ہوا وضو نماز کے لئے کافی ہے، بشرطیکہ اس وضو کے بعد کوئی الیا اُم نہ پیش آیا ہوجس سے وضوٹوٹ جاتا ہے، ادر اس میں ستر کھلے ہونے سے کچھ فرق واقع نہیں والثداعكم

(فتوی نمبر ۱۱۳۳/ ۲۸ ج)

(١) وفي الدر المختار باب التيمم ج: ١ ص: ٢٣٢. من عجز عن استعمال الماء .... لمرض يشتد أو يمتد بغلبة ظن أو قول حاذق مسلم .... تيمم. وكذا في الهندية الباب الرابع في التيمم ج: ١ ص:٢٨.

 <sup>(</sup>٢) وفي مشكوة المصابيح ج: ١ ص: ٣٨ (طبع قديمي كتب خانه) عن عائشة رضى الله عنها قالت: كان النبي صلى الله عليه وسلم لا يتوضأ بعد الغسل. رواه الترمذي وأبو داؤد والنسائي وابن ماجة. وفي المرقاة ج: ا ص: ٣٣٨ لا يتوضأ بعد الغسل أي اكتفا بوضوئه الأول في الغسل وهو سنة، وكذا في عزيز الفتاوي ص: ٥٥ ١ .

## ﴿ فصل فی النّجاسات و أحكام التطهير ﴾ (نجاسات ك أحكام اور پاكى كاطريقه)

نا پاک رُوئی کو پاک کرنے کا طریقہ

سوال: - رُونَى الْرِنا پاک ہوجائے تواس کے پاک کرنے کا طریقہ کیا ہے؟

جواب: - علامہ شامیؓ نے تظہیر کے جوطریقے ابن وہبانؓ سے نقل کئے ہیں، ان میں سے

ایک ندف بھی ہے، جس کے معنی ہیں'' دُ صنا''، (ملاحظہ ہوشامی ج: اص:۲۹۰) اور پیطریقہ رُوئی ہی پر

والثداعكم

احقر محمرتقی عثانیٰ عفی عنه

(r) DITZ9/11/74 الجواب صحيح م شذه م

چسیاں ہوسکتا ہے۔

ج: ا∙ ص:۳۳)\_

بنده محدشفيع عفااللدعنه

تیل کو پاک کرنے کا طریقہ

سوال: - تھی اور تیل اگرنجس ہوجائیں تو تطہیر کا طریقہ کیا ہے؟

جواب: - تیل کو پاک کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ اس کو کسی برتن میں ڈال کراتنا ہی پانی اس

میں ڈال دیا جائے اور ہلا کر چھوڑ دیا جائے جب تک کہ تیل اُوپر آ جائے ، پھر برتن میں سوراخ کرے یا

نتقار کر پانی علیحدہ کردیا جائے، تین مرتبہ یہی عمل کرنے سے تیل پاک ہوجائے گا۔ رکذا فی العالم گیریة

والتدامم ت. . . . . .

احقر محمد تقی عثانی عفی عنه (۴)

0129/11/17

الجواب صحيح بنده محمر شفيع عفا الله عنه

<sup>(</sup>١) واخر دون الفرك والندف والجفاف .... الخ. فتاوى شامية ج: ١ ص: ١٥ ا ٣ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) يەفتۇى حضرت والا دامت بركاتهم كى تمرين افتاء ( درجه بخصص ) كى كانى سے ليا كيا ہے-

<sup>(</sup>٣) عالمگيرية، الباب السابع في النجاسة وأحكامها ج: ١ ص: ٣٢ (طبع مكتبه رشيديه كوئثه). وفي الدر المختار ج: ١ ص: ٣٣٣ (طبع اينج اينم سعيد) ويظهر لبن وعسل و دبس و دهن يغلي ثلاثًا. وفي الشامية تحته قال في الدرر لو تنبجس العسل فتطهيره أن يصب فيه ماء بقدره فيغلى حتى يعود الى مكانه والدهن يصب عليه الماء فيغلى فيعلو الدهن الماء فيرفع بشئ هكذا ثلاث مرات و هذا عند أبي يوسف خلافا لمحمد و هو أوسع، و عليه الفتوى.

<sup>(</sup>٣) يوفتوي حضرت والا دامت بركاتهم كي تمرين افتاء ( درجي تضم) كي كاني ساليا كيا ب- (محد زبير)

#### تطہیرِ اشیاء کے طریقوں کی تعداد اور مکمل تفصیل

سوال: -تطهیراشیاء کے کیا کیا طریقے ہیں؟ اوران میں کیا تفصیل ہے؟ جواب: -تطہیراشیاء کے دس طریقے ہیں: -

ا: - دهونا، جیسے ناپاک کپڑا وغیرہ اسی طریقے سے پاک کیا جاتا ہے۔

۲: - پھیرلینا، پیطریقہ ان اشیاء کے لئے مخصوص ہے جو شفاف ہوں، جیسے آئینہ، تلوار وغیرہ۔

سا: - (فرک) کھر چنا، پیطریقہ منی سے تطہیر کے لئے ہے، عالمگیر پیمیں اس کو مطلق جھوڑا گیا ہے، لیکن العرف الشذی میں حضرت شاہ صاحبؓ نے اس طریقے کو قرونِ اُوُلی کے ساتھ بایں وجہ مخصوص قرار دیا ہے کہ اس زمانے میں منی بہت غلیظ ہوتی تھی، اور آج کل عام طور سے منی کی رفت شائع ہے، اس لئے منی رقیق کے لئے محض فرک کافی نہیں۔

ہ:-ملنااور رگڑنا، (حت و دلک )اور بیطریقہ اس صورت کے لئے ہے جبکہ نجس چیز تخلین ہواور نجاست مجسد (بعنی خشک ہوئے کے بعد نظر آنے والی) ہو۔

۵:-سوکھ جانا، بی<sup>حک</sup>م زمین اور اس میں گڑی ہوئی چیزوں کے لئے ہے، جیسے دیواریں، درخت،اینٹیں وغیرہ، بیتمام چیزیں صرف سوکھ جانے سے پاک ہوجاتی ہیں۔

۲:-جلانا، گوبراورنجس کیچڑاس طریقے سے پاک ہوجاتے ہیں، اسی طرح اگر بکری وغیرہ کا سر جوخون میں لتھڑا ہوا ہواس قدر جلایا جائے کہ خون بالکل زائل ہوجا کے تو وہ طاہر ہوجا تا ہے۔

2:-ایک حالت ہے دُوسری حالت کی طرف تبدیل کردینا استحالہ، مثلاً شراب کوکسی نے منکے میں سرکہ بنادینا، یہ بھی تطہیر کا سبب بن جاتا ہے۔

۸:- د باغت، خنز ریر اور آ دمی کے علاوہ تمام جانوروں کی کھالوں کو دُھوپ میں رکھ کریا نمک
 رگا کر مد بوغ کرلیا جائے تو وہ پاک ہوجاتی ہیں۔

9:-ذ کا قالعنی حیوان کا ذبح کردینا اس کی جلد کو پاک کردیتا ہے اور گوشت کو بھی، خواہ وہ حیوان غیر ماگول ہو۔

•ا:-نزح، یعنی اگر کنویں میں نجاست گرجائے تو اس کی مناسبت سے کنویں کا پانی تھینچ لینا۔
یہ دس طریقے عالمگیر یہ میں ص: ۴۲ سے ۴۶ تک نقل کئے گئے ہیں، اور ابن و ہبان اور علامہ حصکفی نے ان کے ساتھ چند چیزیں اور ملاکر انہیں اشعار میں جمع کردیا ہے، ابن و ہبان کے اشعار علامہ شامی نے نقل فرمائے ہیں:-

ف والنحت قلب العين والغسل يطور ولا المسح والنزح الدخول التغوّر

واخر دون الفرك والندف والجفا ولا دبغ تخليل ذكاء تخلل وزاد شارحها بيتا، فقال:-

وندف وغلبی بیع بعض تقور (۱) (شامی ج: ۱ص:۲۹۰)

وأكل وقسم غسل بعض ونحله

علامه صلفیؓ نے انہی اشعار کو ذرا سابدل کر فرمایا ہے: ۔

ونحت وقلب العين والحفر يذكر وفرك ودلك والدخول التغور ونار وغلى غسل بعض تقور

وغسل ومسح والجفاف مطهر و دبغ وتخليل ذكاة تخلل تصرفه في البعض ندف ونزحها

جس سے مندرجہ ذیل طریقہ ہائے تطہیر مزید معلوم ہوئے:-۱: - کھودنا، اور پیطریقہ زمین کو پاک کرنے کے لئے ہے۔

۲:- دخول، جس کی تغییر علامہ ابن عابدینؒ نے یہ کی ہے کہ پاک پانی کا ایسے جھوٹے حوض میں داخل ہونا کہ جو ناپاک ہوگیا ہو، جبکہ ایک طرف ہے اس کا پانی نکل رہا ہو، اور نیا پاک پانی داخل ہو رہا ہو، اور نیا پاک ہوگیا ہو، جبکہ ایک طرف ہے اس کا پانی نکل رہا ہو، اور نیا پاک پانی داخل ہو رہا ہو، تو اگر چہ حوض کا پانی قلیل ہو، لیکن پھر بھی وہ پاک ہوجا تا ہے۔(کذا فی دہ المحتاد ج: اص: ۲۹۰)۔

سا:-تغور، یعنی کنویں کا اتنا پانی خشک ہوجائے کہ جتنا نجاست گرنے کی وجہ سے نکالنا واجب تھا تو یہ یانی نکالنے کے قائم مقام ہوجائے گا۔

ہ: - تصرف، یعنیٰ ایک نجس چیز میں تصرف کرنا ، مثلاً گندہ ڈھیر میں ہے کچھ ناپاک ہوجائے تو اس کے اندراکل ، بیچ ، ہبہ اور صدقہ وغیرہ کے ذریعہ تصرف کرلیا جائے تو وہ پاک ہوجا تا ہے۔
۵: - جوش دینا، جیسے کہ اگر تیل یا گوشت نجس ہوجا ئیں تو ان کو جوش دیے کر پاک کیا جاسکتا ہے۔
۲: - تقویر ، یعنی جہاں جہاں نجاست ہو، وہاں وہاں سے ان نجس چیز کا علیحدہ کردینا، چنا نچہ اگر جما ہوا گھی نایاک ہوجائے تو اس میں یہی طریقہ استعمال کیا جائے گا۔

والله سبحانه اعلم احقر محمه تقی عثمانی عفی عنه (۵) ۱۷۱۱/۹ ۱۳۷ه ں ما پات ہو ہوئے وہ ں یں ہم ریعہ ملک ہوئے۔ یہ چھ طریقے مزید ملا کرکل سولہ طریقہ ہائے تطہیر معلوم ہوئے۔ الجواب صحیح بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ

<sup>(</sup>١) فتاوي شامية ج: ١ ص: ٣١٥ (طبع ايج ايم سعيد). (٢) الدر المختار ج: ١ ص: ٣٥ (طبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>٣) شامية ج: ١ ص: ١٥ ٣ (طبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>م) تطهیراشیاء کے ذکورہ طریقے فتاوی عالمگیریہ ج:ا ص:ام تا ۵٪ ( مکتبہ رشیدیی، کوئٹہ) میں بھی موجود ہیں۔

<sup>(</sup>۵) يەفتۇى خفىرت والا دامت بركاتېم كى تمرين افتاء (درجېڭفص) كى كانى سے ليا كيا ب-

#### مٹی کا تیل پاک ہے

سوال: - کرویشین تیل پاک ہے یا ناپاک؟ اگرنجس ہے تو نجاست خفیفہ ہے یا غلیظ؟ بغیر دھوئے نماز دُرست ہوگی یانہیں؟

جواب: – کرویشین تیل معلوم نہیں کیا ہوتا ہے؟ اگر مرادمٹی کا تیل ہے تو وہ پاک ہے، اسی طرح اور کوئی تیل جومعدن سے نکلتا ہو وہ بھی پاک ہے۔

الحرح اور کوئی تیل جومعدن سے نکلتا ہو وہ بھی پاک ہے۔

الحقر محمد تقی عثمانی عفی عنہ الجواب سے محمد شفیع عفا اللہ عنہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ

(فتوی نمبر ۱۹/۱۴۳ الف)

#### بیت الخلاء کے لوٹے سے طہارت حاصل کی جاسکتی ہے

سوال: - مساجد میں بھنگی وغیرہ صفائی کرتے ہیں، مگر وہ پیشاب خانے اور بیت الخلاء دھوتے وقت زورزور سے پانی بہائے ہیں، استنجا کے لوٹے وہیں رکھے ہوتے ہیں، کیا ایسے برتنوں میں پانی لے کر پھر طہارت کی جاسکتی ہے؟

#### دھونی کے دُ صلے ہوئے کیڑوں کا حکم

سوال: - کپڑے جو کہ نجس ہوتے ہیں ان کے بارے میں طہارت کے اُصول کے مطابق پاک پانی سے تین مرتبہ بخق سے نچوڑ نے کے اُحکام ہیں، جبکہ آج کل دھو بی گندے نالوں میں یا حوض وغیرہ میں دھوتے دکیھے جاتے ہیں، پھر گندی جگہوں پر وہ کپڑے سکھاتے ہیں، کیا ایسے دُھلے ہوئے کپڑے پہن کرنماز پڑھی جاسکتی ہے؟

جواب: - اصل میں تو کسی دھونی کومقرّر کرتے وقت اس بات کا اطمینان کرنا جاہئے کہ وہ کپڑوں کو پاک کرکے دھوتا ہے یانہیں؟ لیکن جب تک ناپاک پانی سے دھونے کا صرف اندیشہ ہواس

<sup>(</sup>۱) کرویشین تیل ہے مٹی کا تیل مراد ہے، بنگ زبان میں مٹی کے تیل کو کہتے ہیں۔ (محمد زبیر )

وقت تک ابتلائے عام کی بناء پران کی طہارت ہی کا حکم کیا جاتا ہے۔ ۱۳۹۷۲۲۳۳ هـ (فتویٰ نمبر ۲۸/۵۸۸ ب)

#### کتے کی دباغت شدہ کھال پاک ہے

سوال: - خلاصۂ سوال ہے ہے کہ ماہنامہ'' البلاغ'' بابت ماہِ شوال سنہ ۱۳۸۷ھ میں'' آپ کے سوال'' کے عنوان کے تحت کتے کی کھال کے بارے میں بیفتویٰ دیا گیا ہے کہ کتے کی کھال کو اگر شرعی طور پر ذریح کیا جائے اور اس کی کھال کو اس طرح صاف کیا جائے کہ وہ سڑنے سے محفوظ ہوجائے ..... مجھ میں نہیں آتا کہ ایک ناپاک ،نجس، حرام، گندی چیز کوکسی بھی طریقے سے ذریح کریں، اوّل تو لفظ ذریح وہاں جائز ہی نہیں ہے، پھر اس کی شرعی حیثیت؟

جواب: - حدیث میں سرکار دو عالم صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد موجود ہے: "أیسما أهاب دبغ فقد طهر" أو کما قال علیه السلام، (اخرجه مسلم فی صحیحه) - " یعنی جس کھال کو بھی د باغت د ب دی جائے تو وہ پاک ہوجاتی ہے۔ دُوسرے دائل کی روشیٰ میں اس سے صرف خزیر اور انسان کی کھال کو مشتیٰ کیا گیا ہے۔ اس لئے فقہائے کرام گھتے ہیں: کیل أهاب دبغ فقد طهر جازت الصلوة فیه والوضوء منه الا جلد الخنزیر والادمی .... ولیس الکلب نجس العین، ألا تری أنه ينتفع به حراسة واصطیادًا بخلاف الخنزیر . (هدایة صن ۴۰، ۱۳) -

ان عبارتوں ہے معلوم ہوگیا کہ کتے کی کھال دباغت سے پاک ہوجاتی ہے، اور کتے کا حکم خزر کی طرح نہیں ہے جو کسی حال پاک نہیں ہوتا، اور کتے کو ذبح کرنا کھانے کے لئے نہیں ہوتا بلکہ اس کی کھال وغیرہ استعمال کرنے کے لئے ہوسکتا ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم

احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۱۲۸۷/۱۲۸ه (فتوی نمبر ۱۸/۱۴۲۲ الف)

<sup>(</sup>۱) جیسا کہ حکیم الاُمت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی رحمۃ الله علیہ نے تحریر فرمایا ہے کہ:'' یہ مسئلہ ائمہ کے درمیان مختلف فیہ ہے، سخت ضرورت ..... میں دُوسرے امام کے قول کو لے لینا جائز ہے، اس لئے جوشخص دُوسرے طریقے سے نہ دُھلوا سکے اس کے لئے پاکی کا حکم کیا جائے گا۔ دیکھیئے امداد الفتاوی ج: اص: ۸۰۔

<sup>(</sup>٢) وفي الصحيح للامام مسلم ج: ١ ص: ١٥٩ (طبع قديمي كتب خانه) عن عبدالله بن عباس قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: اذا دبغ الاهاب فقد طهر.

<sup>(</sup>٣) (طبع مكتبه شركت علميه). وفي الدر المختار ج: ١ ص: ٢٠٣، ٢٠٣ (وكل اهاب دبغ وهو يحتملها طهر) .... (وما) أي أهاب (طهر به) بدباغ (طهر بذكاة)، وفي البحر الرائق ج: ٢ ص: ١٨ (وبعد يباغ وينتفع به) وقيد بالميتة، لأن جلد المذكاة يجوز بيعه قبل الدباغ.

ذ بح كرنا كوئى فرض واجب نهيس، اگر كوئى شخص كرلے تو اس كا حكم لكھا ہے۔ محمد عاشق الهي بلندشهري

کیا دھو بی سے کیڑ ہے وہ صلانے کے بعد دوبارہ دھونا ضروری ہے؟

سوال: - کیاکسی فیکٹری کے دھوبی ہے کیڑے دُھلوانے سے کیڑے پاک ہوجاتے ہیں یانہیں؟

جواب: - یہ تو فیکٹری کے طریقِ کار پر منحصر ہے۔ اگر وہ کیڑوں کو پاک کرنے کا اہتمام

کریں یعنی کیڑوں کا میل کاٹ کر انہیں سکھانے سے پہلے ہر کیڑے کو الگ الگ تین مرتبہ دھولیں تب تو

گیڑوں کے پاک ہونے میں کوئی شبہ ہی نہیں ہے، اور اگر کوئی اور طریقہ اختیار کرتے ہیں تو اس کی

وضاحت کی جائے۔

وضاحت کی جائے۔

احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه ۲۱ر۲۸۸۳۱ه

بنده محرشفیع عفا الله عنه

دھو بی سے کیڑا دُھلوانے کے بعد کیا دوبارہ پاک کرنا ضروری ہے؟ اور کیا کیڑا یاک کرتے وقت کلمہ طیبہ پڑھنا ضروری ہے؟ سوال: - کیڑوں کی دُھلائی کے بعداس کو پاک کرنا ضروری ہے یانہیں؟ اگر ضروری ہے تو کس صورت میں؟ اور کیا اس وقت کلمہ طیبہ پڑھنا ضروری ہے؟

جواب: - اگر کیڑے دھونے والے نے دھوتے وفت پاک کرنے کا اہتمام کیا ہے تب تو دوبارہ پاک کرنے کی ضرورت نہیں ،اور اگریہ معلوم ہو کہ دھوتے وفت پاکی کا اہتمام نہیں ہوا تو بعد میں پاک کرلیں۔ اور پاک کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ اسے اتنا دھویا جائے کہ نجاست کا اثر زائل ہوجائے ، تین مرتبہ دھولیں تو بہتر ہے، اور اس وفت کلمہ طیبہ پڑھنا ضروری نہیں۔ واللہ سجانہ اعلم

(فتوی نمبر ۱۰۱۵ ج)

ہاتھی کی سونڈ سے نکلنے والے پانی کا تھکم مجھلی کا پتہ پاک ہے یانہیں؟

سوال ۱: - ہاتھی کی سونڈ ہے جو پانی نکلتا ہے وہ عادۃ گرمی کے سبب اپنے بدن پر چھڑ کا کرتا ہے، یہ پانی پاک ہے یانہیں؟ ۲: - مجھلی کا پہتہ پاک ہے یانہیں؟ جواب : - باتھی کی سونڈ کا پائی دراصل اس کا لعاب ہے، جوفقہا آء کی تصریحات کے مطابق ناپاک ہے، درمختار میں ہے: "وسؤر (خنزیر و کلب وسباع بھائم) و منه الهرة البرية (وشارب خمر فور شربها و هرة فور أكل فارة نجس) " اورسباع بہائم كے تحت علامہ ابنِ عابدين شامی رقم طراز بیں: هي ما كان يصطاد بنابه كالأسد و الذئب و الفهد و النمر و الثعلب و الفيل .... الخ. (شامی استنبولی "مطلب فی السور" ج: اص: ۲۰۵) - (۱)

اس سے معلوم ہوا کہ ہاتھی کا جھوٹانجس ہے، جولعاب ہی کی فرع ہے، جیسا کہ عالمگیریہ میں ہے: عرق کل شی معتبر بسؤرہ. (ج:اص:۲۲)۔ اور فقاوی قاضی خان میں خودسوالِ مذکور کا جواب ہایں طور مصرح ہے: لعاب الفیل نجس کلعاب الفہد والأسد ادا أصاب الثوب بخر طومه ینجسه. (حانیة ج: اص : کے ا)۔ لہذا ہاتھی کی سونڈ سے نکلنے والا پانی نا پاک ہے۔

۲:- کوئی جزئیہ تو نہیں مل سکا، البتہ چونکہ مجھلی کا خون ناپاک نہیں ہے جیسا کہ علامہ علاء الدین صکفیؓ نے درمختار میں تصریح کی ہے، اور علامہ شامیؓ نے اس کے تحت تحریر فرمایا ہے: لأنسه لیسس بدم حقیقة، لأنه اذا یبس یبیض و الدم یسو د. (رد المحتار، باب الأنجاس ج: اص: ۲۹۳)۔

یعنی مجھلی کا خون در حقیقت خون نہیں، چونکہ وہ خشک ہونے کے بعد سفید ہوجاتا ہے، حالانکہ خون خشکی کے بعد سیاہ رہتا ہے، اس لئے خون پر قیاس کرکے پیتہ کو بھی پاک کہنا بعیداز قیاس معلوم نہیں ہوتا۔

اور اگریہ کہا جائے کہ خون پر پیتے کو قیاس کرنا اس لئے دُرست نہیں کہ پیتہ حرام ہے، جیسا کہ علامہ شامیؒ نے کتاب الذبائح ج: ۵ ص: ۲۵ میں ذکر فرمایا ہے، تو اس کا جواب یہ ہے کہ کسی چیز کی حرمت سے اس کی نجاست لازم نہیں، جیسے کہ زہر کا استعال ناجائز ہے، اس کے باوجود اس وجہ سے وہ نجس نہیں ہوتا، اسی طرح پیتہ بھی ایک سمیاتی اثرات کا مجموعہ ہے، جو سمیت کی وجہ سے اگر ناجائز ہوتو اس سے اس کی یا کی پراٹر نہیں پڑتا۔

اس تحریر کے بعد ایک عبارت ِ مصرحہ پر نظر پڑئی: و مسرار ہ کل شی کبولہ. (عالمگیریہ ج: ا ص: ۷۲ مر چیز کا پینہ تھم میں اس کے بیشاب کی طرح ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ نا پاک ہے،

<sup>(</sup>١) شامية ج: ١ ص: ٢٢٣ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>۲) فتاوى عالمگيرية ج: ١ ص: ٢٣ (طبع مكتبه رشديه، كوئشه).

<sup>(</sup>٣) خانية على هامش الهندية ج: ١ ص: ٢١ (أيضًا).

<sup>(</sup>٩) فتاوى شامية ج: ١ ص: ١ ١٣١ (طبع ايج ايم سعيد)

<sup>(</sup>۵) فتاوى عالمگيرية ج: ١ ص: ٣٦ (طبع مكتبه رشيديه كوئله). وفي الدر المختار ج: ١ ص: ٣٣٩ (طبع سعيد) مرارة كل حيوان كبوله .... الخ. نيز و كيئ الماد الفتاوي ج: ١ ص: ٥٦ ـ (محمد نير قن نواز ) ـ

کیکن مجھلی کا پیشاب ہونا خودمشکوک ہے،اس لئے دُوسرے اہلِ علم سے بھی رُجوع کرلیا جائے۔ واللہ سبحانہ وتعالیٰ اعلم (۱) 1729/11/2011

ہاتھ برنجاست لگنے کی صورت میں کتنی مرتبہ دھونا لازم ہے؟ سوال: - ہاتھ پر بیشاب لگ گیا، پانی سے اتنا دھویا جتنی دریمیں تین بار پانی ڈالا جاتا ہے، تو یاک ہوگیا یا الگ الگ دومرتبہ اور دھوئیں؟

جواب: - صورت مسئولہ میں ہاتھ گواتنا دھونا ضروری ہے کہ پیشاب کے ہاتھ سے چھوٹ جانے کا غالب گمان ہوجائے، الگ الگ تین مرتبہ پانی ڈالنا ضروری نہیں، لسما فسی المدر السمختار: ویسطھر محل غیر ہا أی غیر مرئیة بغلبة ظن غاسل طهارة محلها بلا عدد، به یفتی. (شامی ج: اللہ صورت)۔

ویسطھر محل غیر ہا أی غیر مرئیة بغلبة ظن غاسل طهارة محلها بلا عدد، به یفتی. (شامی ج: اللہ صورت)۔

واللہ سبحانہ اعلم واللہ وال

01492/9/10

(فتوی نمبر ۲۸/۹۳۷ الف)

جوتے یا چپل وغیرہ کو وضو خانے میں دھونے کا حکم

سوال: - جوتا اور چپل خراب ہوجائے اور گیلی مٹی لگ جائے یا خراب پانی میں گر جائے تو کیا وضوخانے میں دھویا جاسکتا ہے؟

جواب: - بہتریہ ہے کہ اس قتم کی چیزوں کومسجد کے وضوخانے کے بھائے کسی اور جگہ دھویا جائے ،لیکن اگر ضرورت کے وقت وہاں جوتے دھو لئے جائیں تو مضا نقہ نہیں ، البتہ پھراس جگہ کو صاف کردینا چاہئے تا کہ نمازیوں کو تکلیف نہ ہو۔

۱۳۹۲/۹/۲۷ ه (فتوی نمبر ۲۷/۲۲۸۳)

ا) میفتوی حضرت والا دامت برکاتهم کی تمرین افتاء (درجیخشص) کی کاپی سے لیا گیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) الدر المختار ج: اص: اسم (طبع ايج ايم سعيد). (محدر بيرض نواز)

# فصل فی أحكام الماء ﴾ (پانی اور كنویں وغیرہ سے متعلق مسائل كا بیان)

تالاب سے بانی لیتے وقت اگر گھڑے میں ملینگئی آجائے تو کیا کرے؟

سوال: - ہمارے علاقے میں پانی جمع کرنے کی غرض سے تالاب ہے ہوئے ہیں، بارش کا

پانی اس میں جمع ہوتا ہے، بھی بھی جب ہم اس سے پانی لیتے ہیں تو اس میں ایک آدھی ملیگئی یا گوبرآ جا تا
ہے، کیا یہ پانی پاک ہے یا نہیں؟

(فتوی نمبر ۱۸/۱۴۵۵ الف)

# '' دہ در دہ'' حوض میں نجاست گرنے کا حکم

سوال: - ایک مسجد کا حوض پخته '' ده در ده'' پانی سے بھرا ہوا تھا، اس میں چندٹین کے لوٹے گرگئے جن کے نکالنے کے لئے بندوبست کیا گیا، ان لوٹوں کے ساتھ تین چپل بھی نکل آئے، بیہ معلوم نہیں کہ کب ہے گری ہوئی تھیں؟ چونکہ ماءِ کثیرتھا تو زید (امام مسجد) نے تمام پانی نکلوادیا اور حوض خالی ہوگیا، آج کل پانی کی جوقلت ہے وہ ظاہر ہے، اور جواب میں مولانا عبدالحی کا بیسوال وجواب پیش کیا: - سوال: - اگر حوض دہ در دہ تھا اور پانی کم ہوجانے پر اس میں نجاست پڑی کھر

حوض میں پانی آ گیا اور وہ بھر گیا اور کوئی چیز ان میں سے باہر نہیں نکلی تو وہ حوض کا پانی دُرست ہے یانہیں؟

جواب: - بعض کے نز دیک دُرست ہے، اور بعض کے نز دیک دُرست نہیں ہے۔ جواب: - حوض کا پانی اگر کثیر (دہ در دہ) ہوتو اس میں نجاست کے گرنے سے پانی ناپاک نہیں ہوتا جب تک کہ پانی کا رنگ، بو یا مزہ نہ بدل جائے۔ لہذا صورتِ مسئولہ میں اگر پانی کے اندر کوئی تغیر پیدانہیں ہوا تھا تو حوض خالی کرنے کی ضرورت نہیں تھی۔ فناوی مولانا عبدالحی کا جوسوال و

جواب نقل کیا گیا ہے اس سے استدلال ؤرست نہیں ہے، اس کی صورت بالکل مختلف ہے۔ واللہ اعلم

احقر محمر تقی عثانی عفی عنه ۱۳۸۸/۵/۲۳ھ

(فتوى نمبر ١٩/٥٩٥ الف)

الجواب صحيح بنده محمد شفيع عفا الله عنه

# کنویں میں سانپ گرنے کی صورت میں کیا حکم ہے؟

سوال: - ایک کنویں میں سانپ کا بچہ سوا گز کہا اور ایک انچ موٹا مرکر سڑ گیا اور جدا نہیں ہوا، آیا اس کے نکالنا ہے تو اس میں بہت دُشواری ہے، اگر میسانپ نہ نکالا جائے تو کیا تھم ہے؟

جواب: - اگرسانپ خون والانھا تو مطلقاً پانی ناپاک ہے، اور اس کو زکالنے کے بعد کنویں کا تمام پانی نکالنا واجب ہے۔ ربی وُشواری سواگر وہ اس وجہ ہے ہے کہ کنواں تلی توڑ ہے ( یعنی اس میں ہر وقت پانی آتا رہتا ہے ) تب تو اس قدر پانی نکالنا کافی ہوجائے گا جتنا کہ نکالنا شروع کرتے وقت ہے، اور اس کا اندازہ دو ایسے عادل شخص لگا ئیں جن کو کنویں کی مساحت وغیرہ میں مہارتِ تامہ حاصل ہو، اس کے بعد جو پانی آئے گا وہ پاک ہوگا۔ اور اگر وُشواری عام کنووں میں بھی معلوم ہوتی ہے تو وہ

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار ج: ۱ ص: ۱۹۰ الى ۱۹۲ و كذا يجوز براكد كثير كذلك أى وقع فيه نجس لم ير أثره .... لكن في النهر واتت خبير بأن اعتبار العشر اضبط ... الخ. وفي الشامية قوله: لم ير أثره أى من طعم أو لون أو ريح ... النخ. وفي شرح الوقاية كتاب الطهارات ج: ۱ ص: ۸۰ (طبع ايج ايم سعيد) ولا بماء راكد وقع فيه نجس الا اذا كان عشرة أذرع في عشرة أذرع ولا ينحسر أرضه بالغرف فحكمه حكم الماء الجارى. يمرز ويميخ: قاوي وارالعلوم ويوبتر حال عشرة أذرع ولا ينحسر أرضه بالغرف فحكمه حكم الماء الجارى. تميز ويميخ: قاوي وارالعلوم ويوبتر حال عند المناء المبره المبره المناء المبره المبرة المبره المبره

<sup>(</sup>٢) و يكھنے: مجموعة الفتاوی فاری ج:٣ ص:٢٨ و معلَم الفقه أردوتر جمه مجموعة الفتاوی علامه عبدالحی للهنوی (طبع قديم) باب الحض ج:١ ص:٢٠٠ (طبع ميرمحد كتاب خانه) \_

شرعاً معتبرنہیں، بورا یانی نکالنا ضروری ہوگا،جس کے دلائل حسب ذیل ہیں:-

ا: - تنور الا بصار مين م: اذا وقعت نجاسة في بئر دون القدر الكثير أو مات فيها حيوان دموى وانتفخ أو تفسخ ينزح كل مائها بعد اخراجه. (شامى ج: اص: ١٦٥ ١ ، ١٦١) - ٢: - ورمخار مين م: (وان تعذر) نزح كلها لكونها معينا (فبقدر ما فيها) وقت ابتداء النزح قاله الحلبي (يؤخذ ذلك بقول رجلين عدلين لهما بصارة بالماء) به يفتي. (شامى ج: السنزم قاله الحلبي (يؤخذ ذلك بقول رجلين عدلين لهما بصارة بالماء) به يفتي. (شامى ج: السنزم قاله الحلبي (يؤخذ ذلك بقول رجلين عدلين لهما بصارة بالماء) به يفتي الشامى ج: السنزم الماء)

اور اگر سانپ خون والانہیں تھا تو اس کے گرنے سے پانی ناپاک نہیں ہے، اس کو نکالنے کے بعد مزید یانی نکالنے کی حاجت نہیں۔ درمختار میں ہے:-

(ويجوز) رفع الحدث (بما ذكر وان مات فيه) أى الماء ولو قليلا (غير دموى كزنبور ومائى مولد كسمك وسرطان) وضفدع الا برياله دم سائل وهو ما لا سترة له بين أصابعه فيفسد في الأصح كحية برية ان لها دم والا لا \_ اورعلامه شائل "والا لا" كتت تحرير فرمات بين: أى وان لم يكن للضفدع البرية والحية البرية دم سائل فلا يفسد. (شامى ج: المناه الم

ية تفصيل ال صورت مين تقى جبكه سانب خشكى كابو، اورا اگريانى كاسانب ہے تو وہ مطلقاً بهر صورت پانى كو فاسرنہيں كرتا، جيسا كه علامه ابن عابدين في كلھا ہے: أمه اله مائية فيلا ته فسد مطلقاً كما علم مما مور (رد المحتارج: اص: ۱۷۱) -

# كيا لينكى سے آنے والا پانی "ماءِ جاری" كے حكم میں ہے؟

سوال: - آج کل پائپ سٹم میں بےرواج ہے کہ مکان کی حجت پر پانی کی ایک ٹینکی ہوتی ہے، اور ہینڈ بہپ کے ذریعہ نیچے سے اس میں پانی جمع کرلیا جاتا ہے، اس ٹینکی سے تمام مکان میں پانی بہنچایا جاتا ہے، اس ٹینکی سے تمام مکان میں پانی بہنچایا جاتا ہے، تو اگر اُوپر سے پانی ٹینکی میں ڈالا جارہا ہواور نیچے سے پائپ کے ذریعہ پانی نکل رہا ہوتو کیا یہ پیل بیل ہوتا ہے کہ دریعہ پانی نکل رہا ہوتو کیا یہ پانی نکل رہا ہوتو کیا یہ پیل بیل ہوتا ہے جاری ' ہوگا یا نہیں ؟

<sup>(</sup>۱) ج: ۱ ص: ۲۱۲،۲۱۱ (طبع ایچ ایم سعید).

<sup>(</sup>٢) الدر المختار ج: ١ ص: ٢١٣ (أيضًا)

<sup>(</sup>٣) شامية ج: ١ ص: ١٨٣ الي ١٨٥ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٩) شامية ج: ١ ص: ١٨٥ (طبع سعيد)

<sup>(</sup>۵) یفتوی حضرت والا دامت برکاتیم کی تمرین افتاء (درجیخضص) کی کابی سے لیا گیا ہے۔ (محدزبیر)

اور اگر ایسی ٹینکی میں نجاست اس وقت گرے جبکہ پانی کھہرا ہوا ہو، کسی ایک جانب سے یا دونوں جانبوں سے یا دونوں جانبوں سے بانی نہ نکل رہا ہوتو کیا جس وقت پانی جاری ہوگا اس وقت وہ ٹینکی پاک ہوجائے بگی بانہیں؟

جواب: - قال في منية المصلى عن أبي يوسفّ ماء الحمام بمنزلة الماء الجارى .....، (واختلف المتأخرون في بيان هذا القول، قال بعضهم: مراده حالة مخصوصة وهو .... اذا كان الماء يجرى من الأنبوب الى حوض الحمام والناس يغترفون منه غرفا متداركا) وقال تحته العلامة الحلبي نقلا عن فتاوي قاضي خان: وان كان الناس يغترفون من الحوض بقصاعهم ولا يدخل من الأنبوب ماء أو على العكس اختلفوا فيه، وأكثرهم على أنّه يتنجس ماء الحوض، وان كان الناس يغترفون بقصاعهم ويدخل الماء من الأنبوب اختلفوا فيه وأكثرهم على أنه يتنجس ماء الحوض، وان كان الناس يغترفون بقصاعهم ويدخل الماء من الأنبوب اختلفوا فيه وأكثرهم على أنه لا يتنجس (انتهى) فهذا هو الذي ينبغي أن يعتمد عليه. (كبيري شرح منية صنا)-

وقال العلامة طاهر البخاري: وفي الفتاوي وحوض الماء اذا اغترف رجل منه وبيده نجاسة وكان الماء يدخل من أنبوبه في الحوض والناس يغترفون من الحوض غرفا متداركا لم يتنجس. (خلاصة الفتاوي ج: اص: ۵، طبع امجد اكيدمي لاهور)، ومثله في الدر المختار على الشامي ج: اص: ۹۰

' ان عبارات سے معلوم ہوا کہ وہ حوضِ صغیر جس کے ایک جانب کے ذریعہ پانی آرہا ہواور دُوسری جانب سے اس میں سے پانی مجررہے ہوں تو ''ماءِ جاری'' کے حکم میں ہے۔ آج کل جوٹینکوں کی صورت مرق ج ہے وہ بھی بظاہراس میں داخل ہے۔ مگراس پر بیشبہ ہوسکتا ہے کہ علامہ شائی گنے اس حکم کواس صورت میں خاص کیا ہے کہ جیسے پانی اوپری کی طرف سے نکالا جارہا ہو، اور اگر نیچ سے کسی سوراخ وغیرہ کے ذریعے سے پانی نکل رہا ہوجیسا کہ مرق جہ جھت کی شکوں سے بذریعہ پائپ نکل رہا ہوجیسا کہ مرق جہ جھت کی شکوں سے بذریعہ پائپ نکا ہے تواس صورت میں بہ حکم نہ ہوگا۔

اس کا جواب میرے خیال میں یہ ہے کہ علامہ شامیؓ نے بیتھم حوض کے بارے میں بیان فرمایا اور اس کی تلی میں اگر سوراخ ہوتو یقیناً وہ اس تھم میں نہ ہوگا، کیونکہ اس وقت حوض سے پانی کا خروج نہایت ست رفتار سے اور بہت کم ہوگا۔ بخلاف اس صورت کے کہٹینکی سے پانی پوری قوت و

<sup>(</sup>١) غنية المتملى ص: ١٠٣، ١٠٣ (طبع سهيل اكيدُمي لاهور).

<sup>(</sup>٢) شامي مطلب لو أدخل الماء من أعلى الحوض و خرج أسفله فليس بجار ج: ١ ص: ٩٠ ١.

والله سبحانه اعلم احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه (۲) ۸ر۵ر ۱۳۸۰ه شدّت کے ساتھ نیچے بہتا ہو،ان دونوں میں فرق ہوگیا۔ الجواب صحیح بندہ محمد شفیع عفا اللّٰدعنہ

# ہندوخا کروب کی دھوئی ہوئی جگہ پرنماز پڑھنے کا حکم

سوال: - صدرِمملکت پاکستان نے جیسا کہ حکم صادر کیا ہے کہ تمام سرکاری دفاتر میں نماز ادا
کی جائے، ہمارے یہاں ہندو خاکروب ہیں، اس سے ہم وہ جگہ جو ہم نے نماز کے لئے تجویز کی ہے
پانی سے دُھلانا چاہتے ہیں، اگر وہ ہندو خاکروب اپنے ہاتھ پاؤں دھوکر اس جگہ کی دُھلائی کرے تو اس
جگہ پر نماز پڑھنا دُرست ہے؟

جواب: - ندکورہ جندو خاکروب اپنے ہاتھ پاؤں دھوکر اگر زمین کو دھوئے اور اگر جھاڑو استعال کرے تو وہ پاک ہوتو اس جگہ نماز پڑھی جاسکتی ہے۔ واللہ سجانہ اعلم سارار ۱۳۹۹ء

(فتوی نمبر ۱۱۳۰ الف)

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے'' خیرالکلام فی حوض الحمام'' مصنفه حضرت مفتی اعظم پاکستان مولا نامفتی محد شفیع صاحب قدس سرؤ کا مطالعه فرمائیں۔ (۲) بیفتو کی حضرتِ والا دامت برکاتہم کی تمرین افتاء ( درجہ تخصص ) کی کابی سے لیا گیا ہے۔

# ﴿فصل في أحكام الجنب والمعذور ﴾ (جنبی اورمعذور ہے متعلق مسائل کا بیان)

mm.

# غسل جنابت میں سر کا تیل حچیرانا ضروری نہیں

سوال: - کیاغسلِ جنابت میں سر کا تیل حچرانا ضروری ہے؟ اور تکیہ، بستر وغیرہ کا دھونا

، جواب: –غسل جنابت میں سر کا تیل حچٹرا نا ضروری نہیں، تاہم حچٹرا دیں تو بہتر ہے۔

في الدر المختار: ولا يمنع الطهارة ونيم .... وحناء ولو جرمه، به يفتي و درن ووسخ ....، وكذا دهن ودسومة، وفي رد المحتار أي كزيت وشيرج بخلاف نحو شحم وسمن جامد. (شامی ج: اص: ۴ · ا).

ب پانی سے بال دھونا کافی ہے سوال: – تیل لگے ہوئے سر پر گوئی پرندہ بیٹ کرد۔ یا تنیل حچیڑا نا ضروری ہے؟

جواب: - جانور کی بیٹ چیٹرالینی جا ہے ، تیل حیٹرانے کا حکم اُویر آ گیا، اور جتنی چکناہٹ کا ازالہ ممکن ہو، کرلے اور جس کا از الہ متعذر ہو وہ معاف ہے۔ واللدسبحانه اعلم 01492/4/14 (فتوی نمبر ۲۸/۵۸۸ ب)

### حالتِ جنابت میں دُرود شریف بڑھنے کا حکم

سوال: - حالت ِ جنابت میں دُرودشریف کامعمول پورا کرسکتا ہے یانہیں؟ جواب: – حالتِ جنابت میں صرف قر آن کریم کی تلاوت ممنوع ہے،لیکن دُعا کیں ، اذ کار و تسبیحات اور دُرود شریف پڑھنا، ناجائز نہیں، البتہ مستحب پیہ ہے کہ دُرود شریف اور اذ کار و دُعا کے لئے

<sup>(</sup>١) رد المحتارج: اص: ١٥٣ (طبع سعيد). وفي الهندية الفصل الأول في فرائضه ج: اص: ١٠ (طبع ماجديه كونته) واذا ادهن قامر الماء فلم يصل يجزئ .... الخ.

### جنابت کی حالت میں قرآن حچھونے کا حکم

سوال: - ایک شخص پر خسل واجب ہے، وضوکر کے قرآن مجید پر ہاتھ لگا کر پڑھ سکتا ہے یا نہیں؟ جواب: - جنابت کی حالت میں جب انسان پر خسل واجب ہواس کے لئے قرآنِ کریم کا چھونا، پڑھنا سب ناجا کر ہے، اور صرف وضو کرنے سے جنابت ختم نہیں ہوتی، اس لئے صرف وضو کرنے سے قرآنِ کریم کا چھونا یا پڑھنا بھی جائز نہیں ہوتا، اس کے لئے خسل ضروری ہے۔

والله اعلم بالصواب احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه ۱۸۲۷/۲۸۱۵

الجواب صحيح محمد عاشق الهي عفي عنه

(فتؤى نمبر ١٨/١٣٦٧ الف)

# ایک ہی شب میں دوبارہ ہم بستری کے لئے عنسل جنابت ضروری نہیں

سوال: - اپنی بیوی سے صحبت کرنے کے بعد اگر دوبارہ خواہش ہوتو کیا دوبارہ صحبت کے لئے عسلِ جنابت کرنا ضروری ہے؟

(۱، ۲) فتاوى شامية ج: ۱ ص: ۲۹۳ (طبع ايم سعيد). وفي مشكّوة المصابيح ج: ۱ ص: ۳۹ (طبع قديمي كتب خانه) عن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لا تقرأ الحائض ولا الجنب شيئًا من القرآن. (رواه الترمذي). وفي المرقاة تحته ج: ۲ ص: ۲۰ وفي شرح السنة اتفقوا على ان الجنب لا يجوز له قراءة القرآن .... والحاصل ان جمهور العلماء على الحرمة، اذ هي اللائقة بتعظيم القرآن وفي الدلالة عليها الأحاديث الكثيرة المصرحة بها وان كانت كلها ضعيفة، لأن تعدد طرقها يورثها قوة أي قوة وترقيها الى درجة الحسن لغيره وهو حجة في الأحكام. وفي الدر المختار ج: ۱ ص: ۲۲ ويحرم به تلاوة قرآن ولو دون اية على المختار بقصده ومسه. وفي الهندية ج: ۱ ص: ۳۸ ومنها حرمة قراءة القرآن لا تقرأ الحائض والنفساء والجنب شيئًا من القرأن، والأية وما دونها سواء في التحريم على الأصح. (مُحرَير حَنْ أواز)

جواب: - دوبارہ صحبت کرنے کے لئے عسلِ جنابت ضروری نہیں، البتہ بہتے میں وضو کرلینا دانگر ہے۔ ہمتر ہے۔ ہمتر ہے۔ (فقری نمبر ۱۳۵۸/۲۵)

کئی مرتبہ ہم بستری کے بعدایک عنسلِ جنابت کافی ہے

سوال: - کیا اپنی بیوی ہے ایک شب میں جتنی مرتبہ ہم بستری کی جائے اتنی مرتبہ عسل کرنا بھی ضروری ہوگا؟ یعنی ایک شب میں ایک دفعہ ہم بستری ہوگئی، تو دُوسری دفعہ تب ہم بستری کرے کہ پہلے غسل کرے؟ ورنہ یفعل حرام ہے؟

'' جواب: - ایک شب میں ہم بستری خواہ کتنی مرتبہ کی جائے سب کے لئے آخر میں ایک عنسل (۲) کافی ہے، البتہ اگر کسی ہم بستری کے بعد عنسل کرلیا تو آئندہ ہم بستری کے بعد نیاعنسل کرنا ہوگا۔ واللہ اعلم

و معدد احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه ۱۲٫۲۰رے ۱۳۸۷ھ

(فتوی نمبر ۱۸/۱۳۵۳ الف)

لیکن ہر بارغسل کرنا افضل ہے، اور بیمشکل ہوتو صرف وضو کرے، اور وہ بھی نہ ہوسکے تو کوئی گناہ نہیں، آخر میں غسل کرے۔

ایک ہی شب میں دوبارہ ہم بستری سے پہلے اگر شسل نہ کرے تو کیا حکم ہے؟

سوال: -عورت کے ساتھ ہم بستری کرنے کے بعد دوبارہ اگر ہم بستری کی ہوتو دوبارہ غسل کرنا ضروری ہے یا اس حالت میں ہم بستری کر سکتے ہیں؟

جواب: - دوبارہ ہم بستری کا اُرادہ ہوتو پہلے عسل یا وضو کرلینا مستحب ہے، کیکن اگر نہ کرے تو کوئی گناہ بھی نہیں (۳) واللہ اعلم

۲۲/۱۸۲۲ الف) (فتوی نمبر ۲۸/۱۵۲ الف)

(١ تا ٣) وفي مشكوة المصابيح ج: ١ ص: ٩ ٣ (طبع قديمي كتب خانه) عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اذا أتى أحدكم أهله ثم أراد أن يعود فليتوضأ بينهما وضوء. (رواه مسلم). وفيه أيضًا بعده! عن أنس قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم يطوف على نسائه بغسل واحد. (رواه مسلم).

وفي الدر المختار ج: ١ ص: ٢٦١، ١١ لا (يكره) معاودة أهله قبل اغتساله الا اذا احتلم لم يأت أهله. قال الحلبي: ظاهر الحديث انما يفيد الندب لا نفي الجواز المفاد من كلامه.

# ببیثاب کے قطروں کی بناء پر کیڑے کی یا کی اور وضو کا حکم

سوال: - مثانے کی کمزوری کی بناء پر اکثر پیشاب سکھانے کے بعد قطرے نکل جاتے ہیں، اکثر وضوکرنے کے بعداییا ہوجا تا ہے، وضواور کپڑے کی یا کی یا نایا کی کا کیا حکم ہے؟ جواب: -صورت ِمسئولہ میں جب قطرہ آئے تو کپڑا پاک کرکے وضود و بارہ کیا جائے۔ DIM94/9/11 (فتوی نمبر ۲۸/۹۷۰ ج)

# «لیکوریا کے بیانی کا حکم اور اس سے متعلق متعدد مسائل

سوال: -عورتوں کولیکوریا کی بیاری ہوتی ہے، جس کی وجہ سے رحم سے سفید پانی رِستا

ا: - كيابيسفيد ياني نجاست خفيفه ٢ يا كه نجاست غليظ؟

۲: – اگرکسی عورت کو بیه بیماری ہواور وہ نماز بھی پڑھتی ہو، چونکہ یانی رِسنے کا کوئی خاص وقت

مقرر نہیں ہوتا تو کیا اس یانی کی وجہ سے کپڑے نایاک ہوجاتے ہیں؟

m: - باوضو ہونے کی صورت میں یہ یانی نکلے تو کیا وضوٹوٹ جاتا ہے؟

س: - اگر نماز کی ادائیگی کے دوران یانی نکل آئے تو کیا نماز ہوجاتی ہے؟

۵: - اگرنمازنہیں ہوتی تو اس سلسلے میں کیا طریقہ اختیار کیا جائے کہ نماز ضائع نہ ہو؟

۲: - شرعاً کیا اس قشم کے مریض کومعذور شمجھا جائے گا؟

جواب ا: - لیکوریا کی بیاری میں جو یانی خارج ہوتا ہے وہ چونکہ رحم سے خارج ہوتا ہے اس

لئے وہ بدی کی طرح نجاست غلیظہ ہے، ولیس هو في حکم رطوبة الفرج الداخل کما في امداد (ا. الفتاوي ج:اص:۲۵ و۲۸\_

۲:-اس سے کپڑے ناپاک ہوجاتے ہیں۔"

<sup>(</sup>١ تا ٣) وفي الدر المختار ج: ١ ص:٣١٣ أي رطوبة الفرج فيكون مفرعا على قولهما بنجاستها، وقال ابن عابدين تحته: .... ومن وراء باطن الفرج فانه نجس قطعًا ككل خارج من الباطن كالماء الخارج مع الولد أو قَبَيْلِهِ.

۳۰- نماز نہیں ہوگی، اِلَّا یہ کہ معذوری کی وہ صورت ہوجائے جونمبر ۵ و ۲ کے جواب میں آرہی ہے۔

www.ahlehad.org

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار ج: ١ ص: ٣٠٥ وصاحب عذر من به سلس بول لا يمكنه امساكه أو استطلاق بطن ريح أو الفلات أو المستحاضة .... ان استوعب عذره تمام وقت صلاة مفروضة بأن لا يجد في جميع وقتها زمنا يتوضأ ويصلى فيه خاليا عن الحدث .... وحكمه الوضوء .... لكل فرض .... ثم يصلى به فيه فرضا أو نفلا، فاذا خرج الوقت بطل.

# ﴿فصل في الاستنجاء﴾ (استنجاء كے مسائل كابيان)

### كياطهارت كے لئے و هيلا اور ياني دونوں استعال كرنا ضروري ہے؟

سوال: - انتنجے کے لئے مجھے دو بار ضرور جانا پڑتا ہے، پہلے مٹی استعال کرتا ہوں، اور اس کے بعد پانی سے طہارت حاصل کرتا ہوں۔ میری سمجھ میں مجھ کومکمل طہارت کے لئے ایسا کرنا پڑتا ہے، لیکن اس وقت بڑی تکافی ہوتی ہے جبکہ جماعت نماز کے لئے کھڑی ہواور میں سارا وقت انتنجے میں کئین اس وقت بڑی تکافی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی میں طرح سفر میں صرف کردوں یا بارش وغیرہ کے وقت طہارت کے لئے مٹی کا ڈھیلا دستیاب نہیں ہوتی، اس طرح سفر میں ہوتی۔ نماز اور حج وغیرہ میں اس کا اہتمام کرنے سے ارکان ہی جھوٹ جائیں گے، آخر کیا کروں؟ رہنمائی فرمائیں۔

جواب: - افضل تو بے شک یہی ہے کہ ڈھیلا اور پانی دونوں استعال کئے جا کیں، لیکن ضرورت کے وقت صرف پانی سے استخاکر لینا بھی کافی ہے، اور اتنا دھویا جائے کہ نجاست باقی نہ رہے، زیادہ وہم میں پڑنا ٹھیک نہیں۔ شم اعلم أن الجمع بین الماء والحجر افضل ویلیه فی الفضل الاقتصار علی الماء. (شامی ج: اس:۲۲۱)۔ والغسل بالماء الی أن یقع فی قلبه أنه طهر ما لم یکن موسوسا. (درمخارج: ص:۲۲۵)۔

۱۳۹۷/۲۸۳۱ه (فتوی نمبر ۲۸/۵۸۸ پ)

# بیشاب کے بعد ڈھیلا استعال کرنامسنون ہے اور صرف یانی کا استعال بھی کافی ہے

سوال: - پیشاب کے بعد استعال کے لئے ڈھیلا اگر میسر نہ آئے تو کیا صورت اختیار کرنی چاہئے؟ جبکہ دیوار بھی سنگ ِ مرمر کی ہو، اور ڈھیلا اور پانی کے استعال کے بعد بھی کسی شخص کو قطرہ نکل

 <sup>(</sup>١) فتاوئ شامية ج: ١ ص:٣٣٨ (طبع ايـچ ايـم سعيد). وفي الهندية ج: ١ ص:٣٨ (طبع مكتبه رشيديه كوئشه)
 والأفضل أن يجمع بينهما كذا في التبيين. (٢) الدر المختار ج: ١ ص:٢٣٤.

آتا ہے تو اس کے لئے یا کی کیا صورت ہوگی؟

جواب: - پیشاب کے بعد ڈھیلا استعال کرنا مسنون ہے، تاہم اگر ڈھیلا میسر نہ ہوتو صرف پانی بھی کافی ہے، لیکن صرف ڈھیلے پر اکتفاء نہیں کرنا چاہئے۔ ڈھیلے اور پانی دونوں کے استعال کے بعد بھی اگر قطرہ آجائے تو استنجاء اور وضودوبارہ کرلینا چاہئے اور کپڑا پاک کرلینا چاہئے۔ واللہ اعلم

۱۳۹۱/۲/۲۵ ه (فتوی نمبر ۲۲/۲۹۳ الف)

www.ahlehad.org

# ﴿فصل في المسح على الخفين ﴾ (موزوں برسح سے متعلق مسائل كابيان)

# مروّجهموزوں برسح کا مسکلہ

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے کرام اس مسئلے کے بارے میں کہ کن موزوں پرمسح کرنا رست ہے؟

. الف: - جہاں تک چمڑے کے موزوں پرمسح کا تعلق ہے، اس کے جواز پر تقریباً تمام ہی علمائے کرام کا اتفاق ہے۔

البتہ اُونی، سوتی اور نائیلون وغیرہ کے موزوں پرمسے کے جائز ہونے کے بارے میں کچھ اختلاف ہے، بیشتر فقہاءاُونی اورسوتی موزوں پرمسے جائز ہونے کے بارے میں کچھشرائط رکھتے ہیں۔ لیکن دورِ حاضر کے ایک مشہور صاحبِ فکر وبصیرت فرمائے ہیں کہ ہرفشم کے موزوں پرکسی قید کے بغیرمسے کرنا دُرست ہے۔

ب: - فقہائے کرام نے جوشرائط موزوں پرمسے کے جائز ہونے کی رکھی ہیں ان کے بارے میں مشہور مفکر فرماتے ہیں کہ: -

''میں نے اپنی امکانی حد تک بیہ تلاش کرنے کی کوشش کی ہے کہ ان شرائط کا مأخذ کیا ہے؟ مگر سنت میں کوئی ایسی چیز نہل سکی۔''

روایت نقل کی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے صرف جوتوں پرمسح فرمایا، اس میں جرابوں کا ذکر نہیں ہے، اور یہی عمل حضرت علی سے بھی منقول ہے، ان مختلف روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ صرف جراب اور جرابیں پہنے ہوئے جوتے پر بھی مسح کرنا اسی طرح جائز ہے جس طرح چڑے کے موزوں پرمسح کرنا گر رہ است ہے، ان روایات میں کہیں مینہیں ملتا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فقہاء کی تجویز کردہ شرائط میں سے کوئی شرط بیان فرمائی ہو، اور نہ ہی یہ ذکر کسی جگہ ملتا ہے کہ جن جرابوں پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اور صحابہ کرام شے نے مسح فرمایا وہ کس چیز کی تھیں؟

اس لئے میں یہ کہنے پر مجبور ہوں کہ فقہاء کی عائد کر دہ ان شرائط کا کوئی ماُخذ نہیں، اور فقہاءُ چونکہ شارع نہیں اس لئے ان کی شرطوں پر اگر کوئی عمل نہ کرے تو وہ گنا ہمگار نہ ہوگا۔اس تحقیق کا خلاصہ یہ ہے کہ ہرفتم کے موزوں پر اطمینان کے ساتھ مسے کیا جاسکتا ہے جاہے وہ اُونی ہوں یا سوتی، نائیلون کے ہوں یا کسی اور ریشے کے، چڑے کے ہوں یا آئل کلاتھ کے اور ریگزین کے، حدید کہ اگر پاؤں پر کیے ہوں ایا آئل کلاتھ کے اور ریگزین کے، حدید کہ اگر پاؤں پر کیڑا لیسٹ کر بھی مسے کرلیا جائے تو ہے بھی جائز ہے۔

ان مفکر کے علاوہ علامہ ابنِ تیمیہؓ نے بھی اپنے فتو کی کی کتاب جلد دوم میں بیفتو کی دیا ہے، اور حافظ ابنِ قیمؓ اور علامہ ابنِ حزمؓ کا بھی یہی مسلک ہے کہ کسی قید کے بغیر ہرفتم کے موزے پرمسح کیا جاسکتا ہے۔

۔ آخر میں متدعی ہوں کہ اپنے مصروف اوقات میں سے اس دینی مسئلے کوحل فر ماکر مرسل فر مائیں ،فنوی مدلل اورمفصل درکار ہے۔

آپ کے فتو کی کا منتظر رہوں گاتا کہ اس اُلجھن سے نکل کر راہِ راست پاسکوں۔ منتظرالجواب

محمد طا ہرغوری چشتیاں ہضلع بہاول ٹگر

#### الجواب وبالثدالتوفيق

جس فتم کے سوتی ، اُونی یا نائیلون کے موزے آج کل رائے ہیں ، ان پرمسے کرنا ائمہ اربعہ میں سے کسی کے نزویک جائز نہیں ، آپ کا خیال غلط ہے کہ اس مسئلے میں فقہا ﷺ کے درمیان کوئی اختلاف ہے ، بلکہ واقعہ بیر ہے کہ ایس میں کہ ان پرمسے کرنا جائز نہیں ہے ، بلکہ واقعہ بیر ہے کہ ایسے باریک موزوں کے بارے میں ائمہ اربعہ اس پرمتفق ہیں کہ ان پرمسے کرنا جائز نہیں ہے، چنانچے ملک العلماء کا سانی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں: ۔

فان كانا رقيقين يشفان الماء لا يجوز المسح عليهما بالاجماع.

(۱) (بدائع الصنائع ج:اص:۱۰)

یس اگر موزے اتنے باریک ہوں کہ ان میں سے پانی چھن سکتا ہوتو ان پر باجماع مسح جائز نہیں۔

اورعلامه ابن نجيم رحمة الله علية تحرير فرماتے ہيں:-

ولا يجوز المسح على الجورب الرقيق من غزل أو شعر بلا خلاف، ولو كان ثخينًا (٢) يمشى معه فرسخًا فصاعدا ... فعلى الخلاف. (البحر الرائق ج:ا ص:١٩٢)

اس سے معلوم ہوا کہ جن موزوں میں''نخین'' کی شرائط نہ پائی جاتی ہوں، یعنی ان میں پائی چھن جاتا ہو، یا وہ کسی چیز سے باند ھے بغیر محض اپنی موٹائی کی بناء پر کھڑ ہے نہ رہ سکتے ہوں، یا ان میں ایک کوس تک بغیر جو تے کے چلناممکن نہ ہو، ان پر مسح کرنا کسی بھی مجتہد کے مذہب میں جائز نہیں، ہاں! جن موزوں میں یہ تینوں شرائط پائی جاتی ہوں، ان پر مسح کے جواز وعدم جواز میں اختلاف ہے۔

جہاں تک جناب مولانا ابوالاعلیٰ مودودی صاحب کا تعلق ہے، انہوں نے بہت سے مسائل میں جہور اُمت سے الگ راستہ اختیار کیا ہے، یہ مسئلہ بھی ایسا ہی ہے جس میں انہوں نے جمہور فقہاء کی مخالفت کر کے بین ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ مخالفت کر کے بین ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ موصوف نے مسئلے کی اصل حقیقت کو بوری طرح سمجھنے کی کوشش ہی نہیں فرمائی۔ آپ کے اطمینان کے لئے مسئلے کی حقیقت مختصراً عرض کی جاتی ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ قرآنِ کریم نے سورہ مائدہ میں وضوکا جوطریقہ بیان فرمایا ہے اس میں پوری وضاحت کے ساتھ پاؤں کو دھونے کا حکم دیا ہے، نہ کہ ان پرسے کرنے کا۔لہذا قرآنِ کریم کی اس آیت کا تقاضا یہ ہے کہ وضو میں ہمیشہ پاؤں دھوئے جائیں، اور ان پرسے کسی صورت میں بھی جائز نہ ہو، یہاں تک کہ جب کسی شخص نے چڑے کے موزے پہنے ہوئے ہوں اس وقت بھی سے کی اجازت نہ ہو، لیکن چڑے کے موزوں پرسے کی بواجازت باجماع اُمت دی گئی، اس کی وجہ یہ ہے کہ ایسے موزوں پر مسے کی بواجازت باجماع اُمت دی گئی، اس کی وجہ یہ ہے کہ ایسے موزوں پر مسے کرنا اور اس کی اجازت وینا آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم سے ایسے تو اتر کے ساتھ ثابت ہے جس کا انکار ممکن نہیں، اگر مسے علی الخفین کے جواز پر دو تین ہی حدیثیں ہوتیں تب بھی ان کی بناء پر قرآنِ کریم کے ذکورہ صربے حکم میں کوئی تقید دُرست نہ ہوتی، کیونکہ اخبار آ حاد سے قرآنِ کریم پرزیادتی یا اس کا نیخ

(١) (طبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) البحر الرائق باب المسح على الخفين ج: ١ ص: ١٨٣ (طبع ايچ ايم سعيد).

یااس کی تقبید جائز نہیں ہوتی ۔ لیکن چونک مسے علی الخفین کی احادیث معنی متواتر ہیں، اس لئے ان متواتر احادیث کی روشی میں تمام اُمت کا اس پر اجماع منعقد ہوگیا کہ قرآنِ کریم کی آیت میں پاؤں دھونے کا احادیث کی روشی میں تمام اُمت کا اس پر اجماع منعقد ہوگیا کہ قرآنِ کریم کی آیت میں پاؤں دھونے کا حکم اس صورت کے ساتھ مخصوص ہے جب انسان نے ''خفین'' (یعنی چراے کے موزے) نہ پہن رکھے ہوں، چنانچہ امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:۔

(١) ما قلت بالمسح حتى جاءني فيه ضوء النهار . (البحر الرائق ج: اص:٣٥١)

میں مسے علی الخفین کا اس وقت تک قائل نہیں ہوا جب تک میرے پاس روزِ روشٰ کی طرح اس کے دلائل نہیں پہنچ گئے۔

چنانچہ "مسے علی الحفین" کا حکم استی (۸۰) صحابہ کرام رضوان الله علیہم نے روایت کیا ہے، حافظ ابن حجر رحمة الله علیه فتح الباری میں لکھتے ہیں:-

وقد صرح جمع من الحفاظ بأن المسح على الخفين متواتر وجمع بعضهم رواته (٢) فجاوزوا الثمانين منهم العشرة.

حفاظ کی ایک بڑی جماعت نے تصریح کی ہے کہ مسم علی انحفین کا حکم متواتر ہے، اور بعض حضرات نے اس کے روایت کرنے والے صحابہ کو جمع کیا تو وہ اسٹی (۸۰) سے متجاوز تھے جن میں عشرۂ مبشرہ بھی شامل ہیں۔

اور حضرت حسن بصری رحمة الله علیه فرماتے ہیں:-

ادركت سبعين بدريا من الصحابة كلهم كانوا يرون المسح على الخفين.

(تلخيص الحبير ج: اص: ۱۵۸ و بدانع ج: اص ۲۲)

اگرمسح علی الخفین کا حکم ایسے تواتر یا استفاضے کے ساتھ ثابت نہ ہوتا تو قرآنِ کریم نے پاؤں دھونے کا جو حکم دیا ہے اس میں کسی تخصیص یا تقیید کی گنجائش نہیں تھی، چنانچہ امام ابویوسف ٌفر ماتے تھے: -

انما يجوز نسخ القران بالسنة اذا وردت كورود المسح على الخفين في (٣) الاستفاضة.

 <sup>(1)</sup> البحر الرائق باب المسح على الخفين ج: ا ص: ١٦٥ (طبع ايچ ايم سعيد). و كذا في فتح القدير ج: ا ص: ١٢٦ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه).

<sup>(</sup>٢) نيل الأوطار للشوكاني أبواب المسح على الخفين باب في شرعيته ج: ١ ص: ١٥٥ (طبع مصطفى البابي، مصر)، (٣) وفي تلخيص الحبير باب المسح على الخفين ج: ١ ص: ٢٣٨ (طبع مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة) عن الحسن البصرى قال حدثني سبعون من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم انه كان يمسح على الخفين. وكذا في نيل الأوطار للشوكاني أبواب المسح على الخفين باب في شرعيته ج: ١ ص: ١٥٥ (طبع قديم، مصر) والبحر الرائق ج: ١ ص: ١٥٥ (طبع ايم سعيد).

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن للجصاص رحمه الله، ذكر الخلاف في المسح على الخفين ج: ٢ ص: ٣٢٨ (طبع سهيل اكيدُمي الاهور).

سنت نبویہ ہے قرآن کریم کے کسی حکم کومنسوخ (جمعنی مقید) کرنا ای وقت جائز ہوسکتا ہے جب وہ سنت ایسے تواتر سے ثابت ہو جیسے علی انفین ثابت ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ وضو میں پاؤل دھونے کا قرآنی تھم ایسی چیز نہیں ہے جے دو تین روایتوں کی بنیاد پر کسی خاص بات کے ساتھ مخصوص کردیا جائے، بلکہ اس کے لئے ایسا تواتر درکار ہے جیسے سے علی انحفین کی احادیث کو حاصل ہے۔ اب ' دخفین'' (چیزے کے موزوں) کے بارے میں تو یہ تواتر موجود ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان پر سے خود بھی فرمایا اور دُومروں کو بھی اس کی اجازت دی، لیکن ' دخفین'' کے سواکسی چیز پر سے کرنے کے بارے میں ایسا تواتر موجود نہیں ہے۔ اور ' دخفین'' چونکہ عربی نہیں کہا جاتا، اس لئے یہ زبان میں صرف چیزے موزوں کو کہتے ہیں، کپڑے کو موزوں کو'' خف' نہیں کہا جاتا، اس لئے یہ اجازت صرف چیزے بی کے موزوں کے ساتھ مخصوص رہے گی، دُومرے موزوں کے بارے میں اجازت موجود نہیں کھڑا رکھنے کے اور میں خوبین ہوگا۔ بال! اگر کپڑے کے موزوں کے بارے میں فرآن کر کیم کے اصلی تھم یعنی پاؤں دھونے پر بی عمل ہوگا۔ بال! اگر کپڑے کے موزوں کے بارے میں پانی چینتا ہو، نہ انہیں کھڑا رکھنے کے لئے کسی چیزونی سہارے کی ضرورت ہواور ان کو بہن کر تین میل چیل سکتے ہوں تو ایسے موزوں کے بارے میں فقہاء نے فرمایا کہ چونکہ ایسے موزوں کے بارے میں فقہاء کے فرمایا کہ چونکہ ایسے موزوں کے بارے میں اگری جین اس کیے ہوں افقہاء نے فرمایا کہ چونکہ ایسے موزوں کے بارے میں فقہاء کے فرمایا کہ چونکہ ایسے موزوں کے بارے میں فقہاء کے فرمایا کہ حضرات نے فرمایا کہ چونکہ کے کرنا تواتر کے ساتھ صرف فقین (چیزے کے موزوں) پر بی خابت ہے، اور بعض کرنا دُرست نہیں، گویا موزے تین فتم کے ہو گئے: ۔

ا:- چمڑے کے موزے جنھیں خفین کہا جاتا ہے، ان پرمسح بالا جماع جائز ہے۔

۳- وہ باریک موزے جو نہ چمڑے کے ہوں، اور نہ ان میں چمڑے کے اوصاف پائے جاتے ہوں، جیسے آج کل سوتی، اُونی یا نائیلون کے موزے، ان کے بارے میں اجماع ہے کہ ان پرمسح جائز نہیں کیونکہ ایسے موزوں پرمسح کرنا ایسے دلائل سے ثابت نہیں جن کی بناء پر پاؤں دھونے کے قرآنی حکم کو چھوڑا جا سکے۔

":- وہ موزے جو چمڑے کے تو نہیں ہیں، لیکن ان میں موٹے ہونے کی بناء پر اوصاف چمڑے بی کے یائے جاتے ہیں، ان یرمسح کے جواز میں فقہاءٌ کا اختلاف ہے۔

خلاصہ بیہ ہے کہ جوموزے چمڑے جیسے نہ ہوں، ان پرمسے کے عدم جواز میں مجتبدین أمت کا کوئی اختلاف نہیں، اور اس کی وجہ یہی ہے کہ پاؤں دھونے کے قرآنی حکم کو اس وقت تک نہیں حجبوڑا جاسکتا ہے جب تک کہ مسح کا حکم ایسے تواتر ہے ثابت نہ ہوجائے جس تواتر ہے مسح علی انتخین کا جواز ثابت ہے۔ لہذا فقہائے کرامؓ نے کپڑے کے موزوں پرمسح کے لئے جوشرطیں لگائی ہیں وہ اپنی طرف سے نہیں لگائیہیں، بلکہ ان موزوں میں چمڑے کے اوصاف کے تحقق کے لئے لگائی ہیں، اور اس میں بھی اختلاف رہا ہے کہ ان شرائط کے تحقق کے بعد بھی ان پرمسح جائز ہے یانہیں؟

حقیقت ِمسئلہ کی وضاحت کے بعداب ان روایات کو دیکھئے جن میں جور بین (جرابوں) پر مسخ کا ذکر آیا ہے، سارے ذخیرۂ حدیث میں بیکل تین حدیثیں ہیں، ایک حضرت بلال سے مروی ہے، ایک حضرت ابوموی اشعری سے، اور ایک حضرت مغیرہ بن شعبہ سے۔حضرت بلال کی حدیث مجم صغیر طبرانی میں ہے، اور حضرت ابوموی کی ابنِ ماجہ اور بیہ قی وغیرہ نے روایت کی ہے، لیکن حافظ زیلعی نے ان دونوں کے بارے میں ثابت کیا ہے بید دونوں سندا ضعیف ہیں۔ (نصب الوایة ج: اص:۱۸۳،۱۸۳) ان دونوں کے بارے میں ثابت کیا ہے بید دونوں سندا ضعیف ہیں۔ (نصب الوایة ج: اص:۱۸۳،۱۸۳) اور حضرت ابوموی کی حدیث کے بارے میں تو امام ابوداؤڈ نے بھی لکھا ہے کہ:۔

لیس بالمعصل و لا بالقوی۔ (بذل المجھود ج: اص:۹۲)

لهٰذا په دونوں روایتی تو خارج از بحث ہیں۔

اب صرف حضرت مغیرہ بن شعبہ کی حدیث رہ جاتی ہے، اس کا معاملہ بھی یہ ہے کہ اگر چہ امام تر مذک ؓ نے اسے ''حسن صحیح'' کہا ہے، لیکن دُوسرے انگہ محدیث نے ان کے اس قول پر سخت تنقید کی ہے، امام ابوداؤد رحمة اللّٰدعلیہ اس حدیث کوروایت کر کے لکھتے ہیں:-

وكان عبدالرحمن بن مهدى لا يحدث بهذا الحديث لأن المعروف عن المغيرة أن (٣) (١٤) النبي صلى الله عليه وسلم مسح على الخفين.

حضرت عبدالرحمٰن بن مہدیؓ یہ حدیث بیان نہیں کیا کرتے تھے کیونکہ حضرت مغیرہؓ سے جو معروف روایتیں ہیں وہ مسے علی الخفین کی ہیں (نہ کہ جوربین پرمسے کی)۔

امام نسائى رحمة الله عليه سنن كبرى مين لكصته بين:-

لا نعلم أحدا تابع أبا قيس على هذه الرواية، والصحيح عن المغيرة أنه عليه السلام (٣) مسح على الخفين.

یہ روایت ابوقیس کے سواکسی نے روایت نہیں کی ، اور ہمارے علم میں کوئی اور راوی اس کی

 <sup>(</sup>١) (طبع مؤسسة الريان بيروت).

<sup>(</sup>٢) وكيحيّ: بـذل الـمـجهود في حل أبي داؤد ج:٢ ص:٣٣ (طبع ندوة العلماء لكهنؤ). وكذا في الكفاية على هامش فتح القدير ج:١ ص:١٣٩ (طبع مكتبه رشيديه كوئثه).

<sup>(</sup>٣) حواله بالا-

<sup>(</sup>٣) نصب الراية لأحاديث الهداية ج: ١ ص: ١٨٣ (طبع مؤسسة الريان بيروت).

تائید نہیں کرتا، البتہ حضرت مغیرہؓ سے صحیح روایت مسے علی الخفین ہی کی ہے۔

اس کے علاوہ امام مسلمؓ، امام بیہ قیؒ، سفیان توریؒ، امام احمدؒ، کیجیٰ بن معینؒ، علی بن المدینؒ اور دُوسرے محدثین نے اس روایت کو ابوقیس اور ہزیل بن شرجیل دونوں کے ضعف کی بناء پرضعیف قرار دیا ہے، اور علامہ نوویؒ شارحِ صحیح مسلم لکھتے ہیں:-

کل واحد من هؤلاء لو انفرد قدم علی الترمذی مع ان الجرح مقدم علی التعدیل،
(۱)
واتفق الحفاظ علی تضعیفه، و لایقبل قول الترمذی أنه حسن صحیح. (نصب الرایة بحواله بالا)
جن حضرات نے اس حدیث کوضعیف قرار دیا ہے اگر ان میں سے ہرایک تنہا ہوتا تب بھی وہ
امام ترمذیؓ پرمقدم ہوتا، اس کے علاوہ یہ قاعدہ ہے کہ جرح، تعدیل پرمقدم ہوتی ہے، اور حفاظِ حدیث
اس کی تضعیف پرمتفق ہیں، لہذا ترمذی کا یہ قول کہ یہ ''حسن صحیح ہے'' قابلِ قبول نہیں۔

یہ ہے اس حدیث کی اسادی حیثیت جے مولانا مودودی صاحب نے اپنی دلیل میں پیش کیا ہے، آپ نے دیکھا کہ اوّل تو اکثر تھا تا حدیث کے نزد یک بیحدیث ضعیف اور نا قابلِ استدلال ہے۔

دُوسرے اگر بالفرض امام تر فدی کے قول کے مطابق اسے صحیح مان لیا جائے تو پورے ذخیرہ عدیث میں تنہا یہ ایک روایت ہوگی جس میں آنحضرت صلی البندعلیہ وسلم کا جور بین پرمسح کرنا فدکور ہے۔

اب آپ غور فرمایئے کہ قرآنِ کریم نے پاؤں دھونے کا جوصری تھی دیا ہے، اسے صرف اس ایک روایت کی بناء پر کیسے چھوڑ دیا جائے؟ جبکہ انکہ تحدیث نے اس پر شدید پر تنقید بھی کی ہے۔ آپ پیچے در کیے چھے ہیں کہ مسح علی الحقین کا تکم اس وقت ثابت ہوا کہ جب اس کی احادیث تواتر کی حد تک پہنچ گئیں، اور امام ابو پوسٹ فرماتے ہیں کہ آگر مستح علی الحقین کی احادیث اتنی کثرت کے ساتھ نہ ہوتیں تو پاؤں دھونے کے قرآنی تھی متواتر تو کیا ہوتیں؟ پورے ذخیرہ صدیث میں اس کی صرف تین روایتیں ہیں، ان میں سے دوتو بالا تفاق ضعیف ہیں، اور ایک پورے ذخیرہ صدیث میں اس کی صرف تین روایتیں ہیں، ان میں سے دوتو بالا تفاق ضعیف ہیں، اور ایک کریم کے سی تھی میں کوئی تخصیص یا تقید پیرائیس کی جاسکتی، چنانچہ امام ابو برجہ جساص فرماتے ہیں:۔

والأصل فيه أنه قد ثبت أن مراد الأية الغسل على ما قدمنا، فلو لم ترد الأثار المتواترة عن النبي صلى الله عليه وسلم في المسح على الخفين لما جاز لنا المسح ولما لم ترد الأثار في جواز المسح على الجوربين في وزن ورودها في المسح على الخفين أبقينا

<sup>(</sup>١) نصب الواية لأحاديث الهداية ج: ١ ص: ١٨٣ (طبع مؤسسة الريان بيروت).

(أحكام القران للجصاص ح:٢ ص:٣٢٨)

حكم الغسل على مراد الأية.

مسئلے کی حقیقت ہیہ ہے کہ آیت کی اصلی مراد پاؤں دھونا ہے، جیسے کہ پیچھے گزر چکا، للہذا اگر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے مسے علی الخفین کی متواتر احادیث ثابت نہ ہوتیں تو ہم بھی مسے علی الخفین کو جائز قرار نہ دیتے ..... اور چونکہ جوربین (کپڑے کے موزوں) پر مسے کی احادیث اس وزنی طریقے سے مروی نہیں ہیں جس وزنی طریقے سے مسے علی الخفین کی احادیث مروی ہیں اس لئے ہم نے وہاں آیت قرآنی کی اصل مرادیعنی پاؤں دھونے کے حکم کو برقرار رکھا ہے۔

اب صرف بیہ سوال رہ جاتا ہے کہ جن حضراتِ صحابہ کرامؓ سے منقول ہے کہ انہوں نے جوربین پرمسح کیایااس کی اجازت دی، تو ان کے اس عمل کی کیا وجہ تھی؟

ال کا جواب ہیہ ہے کہ صحابہ کرام کے ان آثار میں کہیں بھی بیر صراحت نہیں ہے کہ جوربین کی بیر اس کا جوابین ہے کہ جوربین کی بیر سے باریک کیڑے کے باریک موزے تھے، اور جب تک بیر صراحت نہ ہواس وقت تک ان آثار سے باریک موزوں پرمسے کا جواز کیسے ثابت ہوسکتا ہے؟ چنانچ مشہور اہلِ حدیث عالم علامہ مس الحق صاحب عظیم آبادی کلھتے ہیں:۔

ان الجورب يتخذ من الاديم وكذا من الصوف وكذا من القطن ويقال لكل من هذا أنه جورب ومن المعلوم ان هذه الرخصة بهذا العموم .... لا تثبت الا بعد ان يثبت ان الجوربين الذين مسح عليهما النبي صلى الله عليه وسلم كانا من صوف .... الخ.

(۲) (عون المعبود ج: اص: ۲۲)

لیعنی جور بین کھال کے بھی ہوتے ہیں، اُون کے بھی اور رُوئی کے بھی، اور ہرایک کو جورب کہا جاتا ہے، اور ہرفتم کے موزے پرمسح کی اجازت اس وقت تک ثابت نہیں ہوسکتی ہے جب تک بہ ثابت نہیں ہوسکتی ہے جب تک بہ ثابت نہ ہوکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان جور بین پرمسح فرمایا، بلکہ اس سے بھی زیادہ بہ ثابت ہے کہ ان حضرات نے جن جور بین پرمسح فرمایا وہ زیادہ تو چھڑے کے حضرات نے جن جور بین پرمسح فرمایا وہ زیادہ تو چھڑے کے تصے یا اپنی موٹائی کی وجہ سے چھڑے کے موزول کی صفات پائی جاتی تھیں، چنا نچہ مصنف ابن ابی شیبہ میں روایت ہے:۔

حدثنا هشيم قال أخبرنا يونس عن الحسن وشعبة عن قتادة عن سعيد بن المسيب (٦) والحسن انهما قالا: يمسح على الجوربين اذا كانا صفيقين. (مصنف ابن ابي شيبة ج:ا ص:١٨٨)

<sup>(</sup>١) أحكام القران للجصاص رحمه الله ج: ٢ ص: ٣٥٠ (طبع سهيل اكيدمي لاهور).

<sup>(</sup>٢) عون المعبود باب المسح على الجوربين ج: ١ ص: ١٨١ (طبع دار الكتب العلمية بيروت).

<sup>(</sup>۳) (طبع ادارة القران كراچي).

حضرت سعید بن مسیّب ٔ اور حضرت حسن بصری فرمات بین گه جرابوں پرمسی جائز ہے ، بشرطیکه وہ خوب موٹی ہوں۔ واضح رہے کہ تو بے صفیق اس کیڑئے ٹو کہتے ہیں جوخوب مضبوط اور دبیز ہو، ملاحظہ ہو قاموس اور مختار الصحاح وغیرہ۔

حضرت حسن بصری اور حضرت سعید بن المستب دونوں جلیل القدر تابعین میں ہے ہیں، اور انہوں نے صحابہ کرام کاعمل دیکھے کر ہی بیفتوی دیا ہے۔

لبذاان حضرات کے مل اورفتو کی ہے جو بات ثابت ہوئی وہ اس سے زائد نہیں کہ جوموز ہے بہت موٹے ہونے کی بناء پر چمڑے کے اوصاف کے حامل ہوں، ان پر مسی جائز ہے، اوراس موٹائی کی وضاحت کے لئے فقہا آئے نے وہ تین شرائط ذکر کی تیں کہ ایک تو ان میں پانی نہ چھنے، دُوسر ہے وہ تین شرائط ذکر کی تیں کہ ایک تو ان میں پانی نہ چھنے، دُوسر ہے وہ تین سر پنا چیز اپنی موٹائی کی وج سے خود کھڑ ہے رہیں، اور تیسر ہے یہ کہ ان کو بھی اکثر فقہا آئے میں ہوں ہے موز ہے چوڑے کے اوصاف کے حامل ہوت ہیں، اس لئے ان کو بھی اکثر فقہا آئے فقہا آئے درمسے علی اخفین '' کی احادیث کی ولائے انسی اور فدگورہ آثار صحابہ کی بناء پر 'نخفین'' کے حکم میں داخل کرلیا، چنانچہ علامہ ابن البہا مُ تحریفر مات ہیں۔

لا شك ان المسح على الخف على خلاف القياس، فلا يصلح الحاق غيره به، الا اذا كان بطريق الدلالة، وهو أن يكون في معناه، ومعناه الساتر لمحل الفرض الذي هو بعدد متابعة المشى فيه في السفر وغيره.

اس میں کوئی شک نہیں کہ مسی علی الخفین کی مشروعیت خلاف قیاس ہوئی ہے، لبذا کسی ڈوسری چیز کو ان پر قیاس نہیں کیا جاسکتا، إلا میہ کہ وہ دلالۃ النفس کے طریقے پر خفین کے معنی میں داخل ہو، اور خفین کے معنی ایک ایسے موزے کے ہیں جنھوں نے پاؤاں کو بالکل ؤھانپ رکھا ہو، اور ان میس سفر وغیرہ کے دوران مسلسل چلناممکن ہو۔

لہذا فقہا آئے نے جور بین پرمسے کے لئے جوشرائط مقرر کی ہیں، ان کی یہ تعبیر بالکل غلط اور خلاف واقعہ ہے کہ حدیث میں مسے علی الجور بین کی اجازت مطلق تھی، اور انہوں نے اپنی طرف سے شرائط عائد سرکے ۔ مقید کردیا، بلکہ واقعہ بیر ہے کہ اُصولی اعتبار سے پاؤں دھونے کے فرایش کو چھوڑ کرمسے کرنے کا تھی متواتر موجود نہ ہوں، خفین کرنے کا تھی اس وقت تک ثابت نہیں ہوسکتا، جب تک کہ اس پر احادیث متواتر موجود نہ ہوں، خفین

١١٠ فنح القدير باب المسمح على الخفين ج. ١ ص: ١٣٩ (ضع مكتبه رشيديه كولمه).

میں چونکہ ایسی احادیث موجود تھیں، اس لئے وہاں مسح کی اجازت دے دی گئی، لیکن جوربین پرمسے کسی م ایسی حدیث سے بھی ثابت نہیں جومتفق علیہ طور پرضچے ہو، لہذا ان پرمسح کی اجازت نہیں دی جاسکتی تھی، اِلَّا یہ کہ وہ جوربین، خفین کی صفات کی حامل ہوکر خفین کے حکم میں بدلالۃ النص داخل ہوجا ئیں، اور چونکہ صحابہ و تابعین سے ایسے ہی موزوں پرمسح ثابت تھا، اس لئے بیشتر فقہاء نے اس کی اجازت دی، اور ''خفین'' کی بنیادی صفات کو مذکورہ تین شرائط کے ذریعہ بیان کردیا، اور اس پر تمام امکہ مجہدین کا اجماع منعقد ہوگیا۔

جہاں تک علامہ ابنِ حزم ہ یا علامہ ابن تیمیہ اور علامہ ابنِ قیم کا تعلق ہے، ان کا مقام بلند اپنی جہاں تک علامہ ابنِ حزم ہ یا علامہ ابن تیمیہ اور علامہ ابنِ قیم کا تعلق ہے، جے اُمت نے جہوں انہوں نے اپنے ملک پر کوئی دلیل بھی نہیں دی، بحثیت مجموعی قبول نہیں کیا، بالخصوص اس مسکے میں تو انہوں نے اپنے مسلک پر کوئی دلیل بھی نہیں دی، لہندا پوری اُمت کے فقہاء، محدثین اور مجہدین کے مقابلے میں صرف ان تین حضرات کی رائے پر عمل کرکے پاؤں دھونے کے قرآنی تھم کوٹرک کردینا ایک علین جمارت ہے۔ اور اس 'اجتہاد' کا تو کوئی جواب ہی نہیں ہے کہ: ''اگر پاؤں پر کپڑ الپیٹ کر بھی مسح کرلیا جائے تو اس پر بھی مسح جائز ہے۔' ساری اُمت کے تمام فقہاء، تمام محدثین اور تمام مجہدین کے بارے میں تو یہ الزام ہے کہ ان کے اس قول کا کوئی ماخذ نہیں، حالانکہ ان کے نا قابلِ انکار دلائل آپ بیچھے دکھے بیں، اور دُومری طرف اپنا خود کوئی ماخذ نہیں، حالانکہ ان کے نا قابلِ انکار دلائل آپ بیچھے دکھے بیں، اور دُومری طرف اپنا خود خاطر پاؤں دھونے کے قرآنی تھم کوڑک کرنے کا بھی کوئی ماخذ ہے؟

آپ نے جناب مولانا مودودی صاحب کی جوعبارت نقل فرمائی ہے، اس میں چونکہ جوتوں پرمسح کرنے کا بھی ذکر ہے، اس لئے اس کی حقیقت بھی آخر میں مختصراً عرض ہے۔

جور بین اگرموٹے ہوں تو ان پرمسح کرنے کے تو بعض فقہاء قائل بھی ہیں،لیکن جوتوں پرمسح کرنا تو کسی بھی امام کے مذہب میں جائز نہیں۔

لم یذهب أحد من الأئمة الی جواز المسح علی النعلین. (معارف السنن ج: اص: ۱۳۸۷) ائمه میں سے کوئی بھی جوتوں پرمسح کرنے کا قائل نہیں۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے جوتوں پرمسح کرنا اس وقت ثابت ہے جبکہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم پہلے ہی ہے باوضو ہوتے تھے، لیکن نئی نماز کے لئے تازہ وضوفر ماتے تھے، ایسی حالت میں چونکہ وضو پہلے ہے ہوتا تھا، اس لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم پاؤں دھونے کے بجائے اپن جوتوں پر ہاتھ پھیر لیتے تھے، چنانچے ہی ابن خزیمہ میں روایت ہے:-

عن على أنه دعا بكوز من ماء ثم توضأ وضواً خفيفًا مسح على نعليه، ثم قال: هكذا وضوء رسول الله صلى الله عليه وسلم للطاهر ما لم يحدث.

(۱) (صحیح ابن خزیمة ج:۱ ص:۱۰۰ باب۵۳ مدیث:۳۰۰)

حضرت علیؓ نے پانی کا ایک گلاس منگوایا، اور بہت مختصر وضو کیا اور اپنے جوتوں پرمسے کیا، پھر فرمایا ''طہارت کی حالت میں جب تک وضو نہ ٹوٹا ہو، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اسی طرح وضو فرمایا ''رتے تھے۔''

اس وضاحت کے بعد 'جوتوں پرمسے'' ثابت کرنے والی روایات سے بے وضوآ دمی کے لئے جوتوں پرمسے کرنے کی کوئی گنجائش ہاتی نہیں رہتی۔

لبندا

اُمت کے تمام متند فقہاء و مجتبدین کا اس پر اتفاق ہے کہ وہ باریک موزے جن سے پانی چھن جاتا ہو یا وہ کسی چیز سے باندھے بغیر پنڈلی پر کھڑے نہ رہتے ہوں، یاان میں تین میل مسلسل چلنا ممکن نہ ہو، ان پر مسح جائز نہیں، اور نہ جوتوں پر مسح دُرست ہے۔ اور چونکہ ہمارے زمانے میں جوسوتی، اُونی، نائیلون کے موزے رائج میں وہ باریک ہوتے میں اور ان میں ندکورہ اوصاف نہیں پائے جاتے، اس لئے ان پر مسح کسی حال میں جائز نہیں ہے، اور جوشخص ایسا کرے گا تو امام ابو حضیفہ ہمام شافعی ، امام مالک ، امام احمد ، بلکہ کسی بھی مجتبد کے مسلک میں اس کا وضوضیح نہیں ہوگا۔

والله سبحانه وتعالى اعلم احقر محمد تقى عثمانى عفى عنه (از ما بنامه 'البلاغ'' جمادى الاولى ١٣٩٧ھ)

# نائیلون کی مروّجہ جرابوں اورسوتی جرابوں پرمسح کا حکم

سوال: - موزوں پرمسح کرنا جائز ہے، ربڑ کے موزے کے علاوہ واٹر پروف موزے وغیرہ اور نائیلون کی جرابیں،سوتی جرابیں،ان پرمسح جائز ہے یانہیں؟ واضح طور پرمسے ثبوت کے ساتھ باحوالہ تحریر فرمائیں۔

جواب: - چبڑے یا ربڑ کے موزے اگر اتنے موٹے ہوں کہ محض اپنی موٹائی اور سختی کی وجہ سے یا لاسٹک باندھے بغیر خود کھڑے رہیں تو ان پرمسح ؤرست ہے، نائیلون کی مروّجہ جرابیں تبلی ہوتی ہیں ان پرمسح ؤرست نہیں۔

NNN 3h

۲/۲۸ را۳۹اه (فتوی نمبر۲۲/۲۹۳ الف)

(۱) دلائل اور تفصیل کے لئے پچھلافتوی ملاحظہ فر مائیں۔



www.ahlehad.org

# ﴿فصل في مواقيت الصلوة ﴾ (اوقات نماز مے متعلق مسائل كابيان)

دارالعلوم کرا جی کے نقشہ اوقات نماز میں صبح صادق کے وقت پراعتراض اور اس کا جواب سوال: -محترم واجب الاحترام مفتی تقی عثانی صاحب زیدمجد کم! السلام علیم ورحمة الله و برکایت

بندہ نے تقریباً ایک مہینے ہے وارالعلوم کے مفتوں کے ساتھ شیخ صادق اور شیخ کا ذب کے بارے میں گفت وشنید کی، جس ہے معلوم ہوا کہ ان کوائ فن کا کوئی علم ہی نہیں سوائے اندھی تقلید کے۔ جناب مولانا اشرف صاحب بیت المکرم والے سے تین بار فون پر گفت وشنید کی، اور ان سے عرض کیا کہ ہمیں وقت دے دیں کہ ہم تین آ دمی اس بارے میں دلال سے گفتگو کریں۔ مشاہدات کے لئے میں محمد اشرف جنوبی وزیرستان، علم جدید کے لئے احمد نفیس انجینئر، علم بیٹ قدیم کے لئے مفتی کے لئے مفتی بال صاحب، لیکن وہ اس پر تیار نہ ہوئے، بالآخر تیسری باریہ فرمایا کہ بینقشہ اوقات نماز عباسی صاحب نے مرتب کیا ہے، غرضیکہ سوائے اندھی تقلید کے اور کوئی دلائل زیراً فق اٹھارہ در ہے پرضج صادق ہونے کے نہیں تھے۔

آخر میں بیفر مایا کہ آپ مفتی رفیع عثانی صاحب اور مفتی محمر تقی عثانی صاحب ہے بات کریں۔
جناب محتر م! آپ دونوں بھائیوں نے اور علاء حضرات کے ساتھ اندازا تین بار مشاہدات کئے ہیں، اور آپ صاحب نے اپنے قلم ہے زیراُ فق اٹھارہ درجے سج کاذب ثابت کیا ہے، پھر آپ نے اس صبح کاذب کو سبح صادق کیسے ثابت کیا؟ غرضیکہ مشاہدات سے بھی اور حسابات سے بھی آپ دونوں بھائی زیراُ فق اٹھارہ درجے پر صبح کاذب کے قائل ہوگئے تھے، پھر بغیر مشاہدات اور حسابات کے زیراُ فق یندرہ درجہ سج صادق کی کیوں مخالفت شروع کی ہے؟

جناب محترم! مؤدّبانه التماس ہے کہ بندوں کوسیدھی راہ دِکھانے کی خاطر آئندہ کے لئے

ہٹ دھرمی اور اندھی تقلید جیموڑیں اور مسئلے کو سیحے حل فرمانے کی مہربانی فرمائیں، تا کہ عوام کی نماز فجر ضائع ہونے سے نیچ جائے، اُمیدِ واثق ہے کہ دارالعلوم سے شائع ہونے والے نقشہ اوقات نماز کی اپنے کھے ہوئے اُصول کے مطابق شائع کرنے کی ہدایت جاری فرمائیں گے۔

یعنی انتہاءِسحر پُرانے نقتُوں کے مطابق ،اذانِ فجرضِجِ صادق مفتی رشیداحمد دامت برکاتہم کے مرتب کردہ حساب کے مطابق ،ضجِ صادق زیراُ فق پندرہ درجے پر ہونے کوشائع کرنے کی ہدایت جاری فرمائیں۔

بنده محمد اشرف عفا الله تعالی جنو بی وزیرستان ۲۲ رشوال ۱۲۷ه

> (ندکورہ تحریر کے بعد سائل کی طرف سے ذیل کا استفتاء بھی آیا) محترم المقام واجب الاحترام مفتیان حضرات زید مجدکم ، ومفتی تقی عثانی صاحب دارالعلوم کورنگی کراچی ۱۳

> > السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ حق کو نہ چھپاؤ، حق کو باطل کے ساتھ نہ ملاؤ۔ یہاں کراچی شہر میں صبح وانتہاء سحر و إفطار کے نقشے چھپتے ہیں، ان نقشوں میں سحر کے وقت اور اُڈان فجر کے مابین کوئی فرق نہیں کھا ہے، تعجب کی بات ہے کہ انتہاء سحر کے وقت لاؤڈ اسپیکروں پر اذا نیں دینا بھی شروع کر دیتے ہیں، ساتھ ہی لوگ انفرادی و اجتماعی طور پر فجر کی نماز ادا کرتے ہیں، لیکن بہت سے ایسے مفتیان و علائے کرام جن کومعلوم ہے کہ مروّجہ جنتریوں میں جوضج صادق کا وقت لکھا ہے وہ ضبح کا ذب کا ہے، لیکن پھر مجمی وہ غلط نقشوں کی نشر واشاعت کر رہے ہیں۔

اب بندہ اپنے پندرہ سال کے عینی مشاہدات لکھ رہا ہے، وہ یہ کہ زیر اُفق اٹھارہ درجے مبح کاذب کا وقت ہے، اور زیر اُفق پندرہ درجے مبح صادق کا وقت ہے، نیز پُرانے نقشے جو برصغیر پاک و ہند میں چھپتے ہیں ان میں صبح وعشاء کا وقت غلط ہے، جونقشہ صاحب احسن الفتاوی مفتی رشید احمد صاحب نے مرتب کیا ہے وہ بالکل صبح ہے۔

کراچی شہر میں جتنے اوقات مدارس والے یا کوئی اور چھاہتے ہیں اس میں صبح صادق کا وقت غلط ہے، دارالعلوم کراچی کا نقشہ بھی غلط ہے، جوضج کا وقت لکھا ہے وہ صبح کاذب ہے، اب آئندہ کے لئے اگر کراچی شہر کے مفتیوں اور علماء نے اس مروّجہ جنتری کے غلط ہونے کا فتوی نہیں دیا اور خود بھی عمل

نہیں کیا تو جن لوگوں کی نمازیں ضائع ہوئی ہیں ان کا وبال ان علماء پر پڑے گا۔

آپ کراچی شہر کے علماء سے دردمندانہ اپیل ہے کہ اس مسئلے کے حل کے لئے جدوجہد شروع فرمائیں اور اس بارے میں عینی مشاہدات کریں، جس کی صورت یہ ہے کہ کراچی شہر سے باہر جا کر مہینے میں پانچ دن مشاہدات کئے جائیں، اس طرح آپ حضرات پر اپنی غلطی روزِ روشن کی طرح عیاں موجائے گی۔

مفتیانِ کرام کی پانچ رُکنی تمیٹی نے نقشہ مرتب کرنے کے جو دواُ صول مقرر رفر مائے ہیں:-۱:- سال بھر عینی مشاہدات کئے جائیں،اس کے بعد نقشہ مرتب کیا جائے۔
۲:- حسابات کے مطابق نقشہ مرتب کیا جائے،لیکن اس کے لئے بھی سال بھر مشاہدات کئے جائیں۔

دارالعلوم کا مرتب کردہ نقشہ ان دونوں اُصولوں کے خلاف ہے، غرضیکہ پورے پاکستان میں شائع کئے جانے والے نقشوں میں شیح صادق کی جگہ ہے کا ذب کا وقت لکھا ہے، جبکہ شیح صادق اور کا ذب کے مابین بارہ سے بیس منٹ کا فرق ہے۔ دوبارہ التماس ہے کہ کرا جی کے علماء اور مفتیان حضرات اس مسئلے کے طل کے لئے جدو جہد شروع کریں، میں یہ بات پورے وثوق سے کہہ رہا ہوں کہ دُنیا کا کوئی مسئلے کے حل کے جدو جہد شروع کریں، میں یہ بات پورے وثوق سے کہہ رہا ہوں کہ دُنیا کا کوئی مشخص زیر اُفق اٹھارہ درجے پر شیح صادق ثابت نہیں کرسکتا اور نہ کر سکے گا، اگر کسی کو دعویٰ ہے تو وہ مشاہدے کے لئے آئے۔

(سائل کو جواب میں ٹنڈوآ دم کے مشاہدات کے نتیج میں مرتب کر دہ درج ذیل تحریب بھی بھیجی گئی اور ساتھ ہی دستقل جواب بھی تحریر فر مایا، جواس تحریر کے بعد درج ہے۔ از مرتب عفی عنه ) حضرت والا دامت برکاتہم نے مستقل جواب بھی تحریر فر مایا، جواس تحریر کے بعد درج ہے۔ از مرتب عفی عنه ) صبح صا د ق

حضرت مفتی رشید احمد صاحب مظلیم کے رسالہ مجمع صادق کے دلائل پرغور وخوض کرنے کے لئے ۱۳۹۲ دیقعدہ ۱۳۹۲ ہے کو مجلس منعقد ہوئی، جس میں حضرت مفتی رشید احمد صاحب مظلیم، حضرت مفتی محمد رفیع عثمانی صاحب مظلیم اور حضرت مولانا تقی عثمانی صاحب مظلیم نے شرکت فرمائی، اس تحریر میں میہ تمام حضرات متنفق سخے، اور اس میں سب حضرات کے دستخط بھی شبت سخے، اور مفتی اعظم مفتی محمد شفیع صاحب رحمہ اللہ اگر چہ اس مجلس میں موجود نہ سخے، مگر بعد میں حضرت نے اس تحریر سے اتفاق کیا اور اپنے تصدیقی دستخط شبت فرمائے، یہاں وہ تحریر بعینہ مقل کی جارہی ہے۔

الحمدلله وكفي وسلام على عباده الذين اصطفى، اما بعد:

آج بتاریخ ۱۳۹۲ فی ۱۳۹۲ هے صادق اور عشاء کے اوقات کے مسئلے پرغور کرنے کے لئے مجلس منعقد ہوئی، جس میں مندرجہ ذیل حضرات شامل تھے:-

حضریت مولا نامفتی رشید احمد صاحب حضرت مولا نا عاشق الہی صاحب حضرت مولا نامفتی رفیع عثمانی صاحب احقر تقی عثمانی

ال مجلس میں مولانا رشید احمد صاحب کے رسالہ مبنچ صادق کے دلائل پرغور کیا گیا، اور متعلقہ کتب کی مراجعت کی گئی، نیز مسئلے کی تحقیق اور مشاہدات کے لئے ٹنڈوآ دم کا سفر کیا گیا، اس کے نتائج زبرغور آئے، بحث وجھیص کے بعد مندرجہ ذیل باتیں پایئے ثبوت کو پہنچیں:-

ا:- مرقبہ جنتر یوں میں صبحِ صادق اور عشاء کا جو وقت لکھا ہوا ہے، وہ اس وقت کا ہے جب
آفتاب اُفق سے اٹھارہ درجے نیچے ہوتا ہے، اس کی تصریح محکمہ موسمیات نیول ہیڈکوارٹر کے خطوط
رسالہ صبحِ صادق ص: ۲۵ ج:۲ وص: ۲۷ میں موجود ہے، اور ناٹیکل المینک جو گرین وچ سے شائع ہوتی
ہوتی ہے اس سے بھی اس کی تقیدیق ہوتی ہے۔

۲:- اٹھارہ در ہے زیرا فق فلگیات کے جدید ماہرین کی تصریحات کے مطابق وہ وقت ہے کہ مشرق کی طرف سے کواس سے پہلے، اور مغرب کی طرف رات کواس کے بعد کوئی ہلکی ہی روشی بھی اُ فق پر نہیں ہوتی، آخرِ شب میں جو روشی سب سے پہلے نمودار ہوتی ہے اسے اسٹرانومیکل ٹوایلائٹ کہتے ہیں۔
 ۳:- ہیئت کی قدیم کتابوں سے بھی قولِ راج ومشہور یہ معلوم ہوتا ہے کہ اٹھارہ درجہ زیراُ فق ضبح کاذب کا وقت ہے، نہ کہ ضبح صادق کا، بعض کتب میں سترہ زیراُ فق، اور بعض میں انیس زیراُ فق کے اقوال بھی بصیغہ تمریض موجود ہیں، لیکن وہ مرجوح ہیں۔

ہ:-اس مسئلے کے زیر غور آنے کے بعد متفرق ایام میں جتنے مشاہدات کئے گئے ان میں سے کسی میں جتنے مشاہدات کئے گئے ان میں سے کسی میں بھی مروّجہ جنتر یوں کے مطابق صبح صادق نہیں ہوئی بلکہ اس کے بعد ہوئی، ان سب اُمور سے ثابت ہوتا ہے کہ مروّجہ جنتر یوں میں صبح صادق کے نام سے جو وقت لکھا گیا ہے وہ در حقیقت صبح کا ذب کا ہے، اور غالبًا روزے کے بارے میں احتیاط کے پیشِ نظر لکھا گیا ہوگا۔

اب سوال بیرہ جاتا ہے کہ پھر صبح صادق کا صحیح وقت کیا ہے؟ اس کا تعین دوطریقوں سے ممکن تھا، ایک مشاہدات ہے، دُوسرے حسابات ہے۔ جہاں تک مشاہدات کا تعلق ہے ان کی بنیاد پر

کوئی جنتری اس وقت بنائی جاسکتی ہے جبکہ سالہا سال مکمل مشاہدات کئے جائیں، اور ظاہر ہے اس کے مواقع میسرنہیں ، اور جوتھوڑے بہت مشاہدات کئے گئے ان سے سال بھر کے لئے اوقات کا تعین ممکن نہیں تھا۔ دُوسرا طریقہ حسابات کا تھا، حضرت مفتی رشید احمد صاحب مدخلاۂ نے بعض ہیئت کی کتابوں کی تصریح کے مطابق بندرہ درجے زیراُفق صبح صادق کا وفت قرار دے کر حسابات ہے اس کا نقشہ بنایا ہے۔علامہ شامی رحمة الله علیہ نے بیتصری فرمائی ہے کہ سبح صادق اور صبح کا ذب کے درمیان تین درجات کا فرق ہے، اور جب مٰدکورہ بالا دلائل کی رُو سے ثابت ہوا کہ سج کا ذب اٹھارہ درجے زیرِ اُ فق پر ہوتی ہے تو علامہ شامی رحمۃ اللّٰہ علیہ کے بیان سے یہی نتیجہ نکلے گا کہ سبحِ صادق پندرہ درجے زیر اُ فق پر ہوگی۔اس بناء پر حضرت مفتی رشید احمد صاحب نے صبح صادق کے جواوقات نکالے ہیں ان کا مقابلہ ٹنڈوآ دم کے مشاہدات سے کیا گیا تو زیادہ سے زیادہ تین منٹ کا فرق نکلا،مگریہ تین منٹ کا فرق صبحِ کاذب میں بھی تھا، اس لئے صبح کاذب اور صادق کے درمیان پر کوئی اثر نہیں پڑا،مفتی رشید احمد صاحب نے بارہ جون کو وہاں کے لئے جار بج کرتین منٹ صبح کاذب (اٹھارہ زیراُفق) کا اور جار بج کر ہیں منٹ صبح صادق ( پندرہ درجہ زیر اُفق) کا وقت لکھا، مگر مشاہدے سے صبح کا ذب پورے حیار بجے اور صبح صادق حار بج کرستر ہ منٹ پرنظر آئی، پیٹین منٹ کا فرق شبے کی وجہ بن سکتا تھا، کیکن بقول حضرت مفتی صاحب مذخلہم طول وعرض نصف النہار کے پیشِ نظرا تنا فرق ہوسکتا ہے اس کے لئے مفتی صاحب کی رائے میں بھی یانچ منٹ کی احتیاط ضروری ہے اور بعد میں مفتی صاحب نے دوبارہ احتیاط کے ساتھ اس تاریخ اور اس طول وعرض کا حساب زکالا تو معلوم ہوا کہ فرق صرف ایک منٹ کا تھا اور پہلے حساب میں پچھ علطی ہوگئی تھی۔

جا کیں ، دونوں کے درمیانی وقت میں نہ سحری کھائی جائے اور نہ نماز پڑھی جائے۔

اس سے اتفاق ہے اگر چہ میں حاضرِ مجلس نہ تھا محمد شفیع عفا اللہ عنہ مهار ذیقعدہ ۱۳۹۲ جمری دار الافتاء دار العلوم کراچی ۱۳

> بنده عبدالرؤف سكھروى ۲۱رشعبان ۱۲۷ھ

احقر محمد تقى عثمانى ۱۳۹۲ د يقعده ۱۳۹۲ ه محمد عاشق الهى رشيداحمر العبد محمد رفيع عثمانى عفا الله عنه

(مذکورہ بالاتحریر کے علاوہ حضرتِ والا دامت برکاتہم نے سائل کے استفتاء کے جواب میں با قاعدہ فنو کی مجھی تحریر فرمایا جو درج زیل ہے۔از مرتب عفی عنہ)

جواب: -محترى ومكرى! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آپ کا خط ملا، مینی صادق کے مسئلے پر حضرت والد صاحب اور حضرت مولانا بنوری صاحب قدس سرۂ کے زمانے میں مہینوں شخیق جاری رہی، جس میں مشاہدات بھی کئے گئے اور حسابی شخیق بھی کی گئی، آپ نے ٹنڈوا دم کے جس مشاہدے کا ذکر فر مایا ہے وہ متعدد مشاہدات کا ایک مرحلہ تھا، کو گئی حتی مشاہدہ نہیں تھا، اس وقت یہ بات سب پر واضح تھی کہ مطلع گرد آلود ہونے کی بناء پر اس مشاہدے کو کسی حتی فیصلے کی بنیاء نہیں بنایا جاسکتا، اس کے بعد بھی متعدد مشاہدات کئے گئے، کتابی شخیق بھی ہوئی، بالآخر حضرت والد صاحب اور حضرت مولانا بنوری صاحب دونوں نے حضرت مفتی رشید احمد صاحب مظاہم کی شخیق سے اختلاف اور اس پر عدم اطمینان کا اعلان فر مایا، اس کے بعد انہی حضرت مقتی رشید احمد صاحب منظام می شخیق سے اختلاف اور اس پر عدم اطمینان کا اعلان فر مایا، اس کے بعد انہی حضرات کے تکم سے خود احقر نے ایک مفصل تحریر حضرت مفتی رشید احمد صاحب منظام میں اس تحریر کا کوئی جواب بھی موصول خود احقر نے ایک مفصل تحریر حضرت مفتی رشید احمد صاحب منظام میں تجریر کا کوئی جواب بھی موصول بزرگوں کے فیصلے کی وجوہ عرض کی تھیں، حضرت منظام کی طرف سے اس تحریر کا کوئی جواب بھی موصول بزرگوں کے فیصلے کی وجوہ عرض کی تھیں، حضرت میں تبیاں بوا، بہرصورت بید مسئلہ مہینوں کی محنت اور تحقیق و مشاہدے کے بعد کم از کم جماری حد تک واضح بندوں کرنے کی کوشش کی جاتی ہے، اور ان حضرات کی بعد کی تحریروں، مشاہدات اور زبانی گفتگو کا کوئی حملہ منابد سے کہ اس کی جاتی ہے، اور ان حضرات کی بعد کی تحریروں، مشاہدات اور زبانی گفتگو کا کوئی حملہ منابدات اور زبانی گفتگو کا کوئی حملہ منابع میں جاتا نہیں در احاتا

بہرکیف! اگر کسی صاحب کو حضرت مفتی رشید احمد صاحب مدطلہم کی تحقیق پر ہی اعتماد ہے تو بے شک اس پرعمل فرما ئیں ،لیکن مذکورہ بزرگوں کے موقف کو اندی 'نلید پر مبنی قرار دینا اور ان وفات یافتہ بزرگوں کے بارے میں زبانِ طعن دراز کرناکسی طرح مناسب نہیں۔ عامراارے اسلام (فتویٰ نمبر ۲۹۰/۲)

#### انتهاءِ زوال اور ابتداءِ ظهر میں فاصلے کی مقدار

سوال ا: - انتہائے زوال اور ابتدائے ظہر میں کتنافصل ہوتا ہے؟ ۲: - زوال کی مدّت کتنے منٹ ہوتی ہے؟

جواب، ۲۰۱ - زوال ایک آنی چیز ہے جوایک منٹ سے بھی کم وفت میں پورا ہوجاتا ہے،
اوراس کے فوراً بعد ظہر کا وفت شروع ہوجاتا ہے، لہذا استواءِ شمس کے فوراً بعد نمازِ ظہر کا وفت آجاتا ہے،
دونوں میں کوئی معتد ہو فاصلہ نہیں ہے، البتہ زوال کے اطمینان کے لئے پانچ منٹ کا احتیاطاً انتظار کرلینا
جائے۔

وقد وقع في عبارات الفقهاء أن الوقت المكروه هو عند انتصاف النهار الى أن تزول الشمس ولا يخفى أن زوال الشمس انها هو عقيب انتصاف النهار بلا فصل. (شامى ج: الشمس ولا يخفى أن زوال الشمس انها هو عقيب انتصاف النهار بلا فصل. (شامى ج: ا ص: ٢٣٨)\_\_ ص: ٢٣٨)\_\_ والتُربحانه الله على المرا ٢١٨ الف)

حنبلی مسلک میں زوال سے پہلے جمعہ کا وقت اوراس کی بناء پر حنفی مقتدی کے لئے حکم سوال: - کویت میں نماز کے اوقات کا ایک کتا بچہ جس کا نام "نتیجہ تیقویہ الھجسری"

(۱) رد المحتار ج: ۱ ص: ۳۵۱ (طبع سعید). وفی فتح الملهم ج: ۵ ص: ۳۱۵ (طبع مکتبه دار العلوم کراچی) عن عقبة بن عامر الجهنی یقول ثلث ساعات کان رسول الله صلی الله علیه وسلم ینهانا أن نصلی فیهن أو أن نقبر فیهن موتانا، حین تطلع الشمس بازغة حتّی ترتفع وحین یقوم قائم الظهیریة حتّی تمیل الشمس وحین تضیف الشمس للغروب حتّی تغرب. رواه مسلم. وفی فتح الملهم قوله: وحین یقوم قائم الظهیریة .... الخ: هی شدة الحر فی نصف النهار، قال السندی: قال النووی : الظهیرة حال استواء الشمس ومعناه حین لا یبقی للقائم فی الظهیرة ظل فی المشرق ولا فی المغرب وفی المجمع هو من قامت به دابته ووقفت یعنی ان الشمس اذا بلغت وسط السماء ابطأت حرکته الی أن يزول فیحسب انها قد وقفت و هی سائرة للکن لا یظهر اثره ظهوره قبل الزوال وبعده انتهای.

ہے، یہ کتا بچہ حکومت کی طرف سے مفت مہیا کیا جاتا ہے، اوقات کے روزانہ تغیر کے ساتھ ساتھ نماز کے اوقات بھی بدلے جاتے ہیں، دو سال قبل جمعہ کی پہلی اذان ابتدائے ظہر پر کہی جاتی ہے اور دو رکعت ادا کرنے کے بعد امام منبر پر تشریف لاتا اور خطبہ کی اذان کہی جاتی، اس مخضر و قفے میں ہم پاکستانی چار رکعت نماز ادا کر لیتے، لیکن دو سال سے حکم جاری ہے جس کی بناء پر جمعہ کی پہلی اذان ظہر پاکستانی چار رکعت نماز ادا کر لیتے، لیکن دو سال سے حکم جاری ہے جس کی بناء پر جمعہ کی پہلی اذان ظہر سے آدھا گھنٹہ پہلے ہوتی ہے اور ابتدائے ظہر پر خطبہ کی اذان کہی جاتی ہے، بھی خطیب دو من پہلے ہی منبر پر تشریف لے آتے ہیں اور اذان بھی اسی وقت ہوجاتی ہے، ان حالات میں چار رکعت قبلِ جمعہ کا کیا حکم ہے؟

جواب: - وہ لوگ حنبلی مسلک کے ہوں گے، ان کے مسلک میں جمعہ کا وقت زوال سے پہلے ہوجاتا ہے۔ بہرحال اس صورت میں حنفی حضرات کو جاہئے کہ وہ خطیب صاحب سے اپنی مشکل بیان کرکے انہیں اس بات پر آمادہ کریں کہ وہ زوال کے بعد چاررکعات کا وقت دیا کریں، اُمید ہے کہ وہ اسے قبول کرلیں گے، اور اگر بالفرض وہ قبول نہ کریں توسنتیں جماعت کے بعد ادا کرلی جا ئیں۔ وہ اسے قبول کرلیں گے، اور اگر بالفرض وہ قبول نہ کریں توسنتیں جماعت کے بعد ادا کرلی جا ئیں۔

۸۱ر۳۹۷ اص (فتوی نمبر ۲۸/۲۹۰ الف)

#### ظهركا وقت

سوال: - کیا ظہر کی نماز ایک نج کر ۵منٹ پر ادا کرنا سیجے ہے یا نہیں؟ ہماری فیکٹری میں مستقل اسی وقت ظہر کی جماعت ادا کی جاتی ہے۔

جواب: - ظہر کا وقت زوالِ آفتاب کے فوراً بعد ہوجاتا ہے، اور زوالِ آفتاب کا وقت موسموں کے اختلاف سے بدلتا رہتا ہے، اس کے لئے اوقات کے مفصل نقشے چھچے ہوئے عام ملتے ہیں، ان کوسامنے رکھ کر فیصلہ کریں، چونکہ اکثر موسموں میں ایک بجے سے پہلے ہی ظہر کا وقت ہوجاتا ہے اس لئے آپ ایک بجے نماز پڑھ سکتے ہیں۔

والسلام والسلام

۱۳۹۹/۱۲۳۳ه (فتوی نمبر ۱۳۰/۱۳ الف)

#### كينيڈا ميںعصراورعشاء كاوفت

سوال ا: - یہاں امام شافعیؒ کے مسلک کے مطابق نمازوں کے اوقات کا حیارث چھپا ہوا

ہے،آپ عصر کی نماز کا وقت حنفی مسلک کے مطابق متعین فرمادیں۔

''۔ یہاں کینیڈا میں غروب آفتاب کے بعد شفق اُحمرتو غائب ہوجاتا ہے، مگر شفق اُبیض رات گیارہ بجے تک کا انتظار خاصا مشکل ہے اور نما نے عشاء گیارہ بجے تک کا انتظار خاصا مشکل ہے اور نما نے عشاء اکثر رہ جاتی ہے، بیانتظار اس لئے بھی مشکل ہے کہ صبح جلدی اُٹھنا پڑتا ہے۔ آپ فرما کیں کہ مغرب کے بعد جلد سے جلد عشاء کی نماز کا وقت کب شروع ہوجاتا ہے؟

جواب ا: - عصر کی نماز کا وقت حنفی مسلک میں اس وقت ہوتا ہے جب زمین پر ہر چیز کا سایہ (سایۂ اصل کے علاوہ) وگنا ہوجائے، یہ وقت مختلف موسموں میں اور مختلف مقامات کے لحاظ سے بدلتا رہتا ہے اور وہاں ماہرین سے رُجوع کر کے معلوم کیا جاسکتا ہے، اور اگر وہاں مشکل ہوتو مولا نامفتی رشید احمد صاحب اشرف المدارس ناظم آباد کرا چی م کولکھ کر ان سے پورا نقشہ ہنوایا جائے، ان کو اس میں مہارت ہے، احقر کومہار کے نہیں۔

۱۳۹۹/۹/۷ (فتوکی نمبر ۱۲۵۰/۳۰ د)

#### ا: –عصر میں اصفراریشس تک تأخیر ۲: –عشاء کا وقت

#### سوال: - احناف کے مسلک پر نمازِ عصر میں جو تأخیر افضل ہے تو اس افضلیت پر گھنٹوں

(۱) وفي جامع الترمذي باب ما جاء في تأخير الظهر في شدة الحرج: اص: ۲۳، ۲۳ (طبع فاروقي كتب خانه) عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اذا اشتد الحرفابردوا عن الصلوة فان شدة الحر من فيح جهنم، طريق استدلال بيب كرجازي كري كابرادش اول يرتبي بوتا وفيه أيضًا ج: اص: ۲۳ عن أبي زرَّ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان في سفر ومعه بلال فأراد أن يقيم فقال: أبرد! ثم أراد أن يقيم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أبر د في الظهر، قال: حتى رأينا فيئي التلول ثم أقام فصلى، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أن شدة الحر من فيح جهنم في الظهر، وفي الصحيح للامام البخاري ج: اص: ۲۱، ۵۷ (طبع قديمي كتب خانه) حتى ساوى الظل فابردوا عن الصلوة، وفي الصحيح للامام البخاري ج: اص: ۲۱، ۵۷ (طبع قديمي كتب خانه) حتى ساوى الظل التلول. طريق استدلال بيب كر ثيون كاسابيان كماوى بوني كاصل بيب كرب عربي عمر المناه موت بين، الله كان والدوري المناه المناه موت المناه عند الإمام اللي أن المناه والله في البحر الشفق هو البياض عند الإمام اللي أن الفتوى على قولهما أو هول الحدهما او غيرهما الالصرورة من ضعف دليل أو تعامل بخلاف كالمزارعة وأن صرح المشائخ بأن الفتوى على قولهما كما في هذه المسئلة وفي السراج الوها جو قولهما أوسع للناس وقول أبي حيفة أحوط. (محمد نيرت تواز) في السراج الوها حفق فقولهما أوسع للناس وقول أبي حيفة أحوط. (محمد نيرت تواز)

کے حساب سے عصر اور مغرب کے درمیان کتنا وقت ہونا جاہئے؟ معرب کے مساب سے عصر اور مغرب کے درمیان کتنا وقت ہونا جاہئے؟

۲: - مغرب کی نماز کے کتنے وقت بعدعشاء کا وقت داخل ہوتا ہے؟

جواب ا: - حنفیہ کے نز دیک عصر کی نماز اصفرار شمس یعنی سورج کے زرد ہونے سے پہلے تک تأخیر کرنا افضل ہے، لیکن جماعت میں بیہ خیال رکھنا ضروری ہے کہ نماز ختم کرنے کے بعد اصفرار سے پہلے اتنا وقت باقی رہے کہ اگر نماز کا اعادہ کرنا ہوتو وہ بھی اصفرار سے پہلے کیا جاسکے، بیہ وقت موسموں اور شہرول کے اختلاف سے بدلتا رہتا ہے، اس لئے گھنٹہ منٹ کے حیاب سے اس کی کوئی مقدار دائی طور پر مقرر نہیں کی جاسکتی ۔ ا

اللہ عند اللہ عند اللہ عنی مغربی افق پر سفیدی) غائب ہوجائے تو عشاء کا وقت داخل ہوجاتا ہے، اس کا مدار بھی شہر کے محلِ وقوع اور موسم پر ہوتا ہے، اس لئے گھنٹہ اور منٹ کے لحاظ سے اس کی بھی دائمی مقدار نہیں بتائی جاسکتی۔

واللہ سبحانہ اعلم
واللہ سبحانہ اعلم

# نمازِ فجر میں اسفار افضل ہے

سوال: - یہاں دیمی علاقے میں لوگ نمازِ فجر کافی دریر کر کے پڑھتے ہیں، مثلاً ۳رذی الحجہ ۱۳۹۷ھ کو جامع مسجد جیمس آباد میں نمازِ فجر ۱:۱۵ (سواچھ بجے پڑھی گئی) جبکہ کراچی کی نسبت طلوع و غروب میں ۵ منٹ کا فرق ہے، براہ کرم وضاحت فرما ئیں۔

جواب: - نمازِ فجر حنفیہ کے نزدیک اِسفار لیعنی اُجالے میں پڑھنا افضل ہے، البتہ نماز طلوعِ آفتاب سے اتنے پہلے فتم ہوجانی جا ہے کہ اگر کسی وجہ سے نماز کا اعادہ کرنا پڑے تو طوالِ مفصل

(۱) وقت عصر ہے متعلق دلائل گزشتہ صفحہ پر ملاحظہ فرما ئیں۔

<sup>(</sup>٢) في الهداية ج: اص: ٨٢ (طبع مكتبه شركت علميه ملتان) (مواقيت صلوة) وأول وقت العشاء اذا غاب الشفق واخر وقتها ما لم يطلع الفجر. وفي الشامية ج: اص: ٢٦١ تحت قوله واليه رجع الامام الخ .... قال في الاختيار الشفق البياض وهو مذهب الصديق ومعاذ بن جبل وعائشة رضى الله عنها وعنهم قلت رواه عبدالرزاق عن أبي هريرة وعن عمر بن عبدالعزيز الى قوله قال العلامة قاسم فئبت أن قول الامام هو الأصح ومشلي عليه في البحر .... الخ. وفي اعلاء السنين ج: ٢ ص: الوفي البحر الشفق هو البياض عند الامام الى أن قال فئبت أن قول الامام هو الأصح وبهذا ظهر أنه لا يفتي و لا يعمل الا بقول الامام الأعظم و لا يعدل عنه الى قولهما أو قول أحدهما أو غيرهما الله لضرورة من ضعف دليل أو تعامل بخلافه كالمزارعة وان صرح المشائخ بأن الفتوي على قولهما كما في هذه المسئلة وفي السراج الوهاج فقولهما أوسع للناس وقول أبي حنيفة أحوط. (مُدزير)

والله سبحانه اعلم ۲۱ر۸ ۱۳۹۲ ه (فتوی نمبر ۲۷/۲۷۸ و) کی قراء ت کے ساتھ اعادہ ہو سکے اور پھر بھی کچھ وقت پچ رہے۔

### شرعى رات كى تحقيق

سوال: - شامی کتاب الصوم ج:۲ ص:۸۸ میں ہے کہ النہار الشرعی صبحِ صادق سے غروب است کے ہے، باقی رات ہے، بخلاف عرفی نہار کے۔ یہاں رات شرعی مراد ہے یا عرفی ؟

#### عشاء ميں جلدي كاحكم

سوال: - عشاء کی اذان اور نماز میں اکثر مسجدوں میں اتنی جلدی کرتے ہیں کہ مغرب کی اذان سے عشاء کی جماعت تک ڈیڑھ گھنٹہ بھی ٹھیک سے نہیں ہوتا، تو کیا ایسی صورت میں اذان اور نماز ہوجاتی ہے؟

جواب: - ہرموسم میں مغرب اور عشاء کے درمیان فاصلہ الگ ہوتا ہے، اس کام کے لئے نقشے چھپے ہوئے ہیں، حافظ فریدالدین صاحب وکٹوریہ روڈ والے اوقاتِ نماز کا جونقشہ چھا ہے ہیں اس

<sup>(</sup>۱) في الكبيرى شرح منية المصلى ص: ٢٣٢ (طبع سهيل اكيدُمي لاهور) ويستحب في صلاة الفجر الاسفار بها، بأن تصلى في وقت ظهور النور وانكشاف الظلمة والغلس بحيث يرمى الرامى موقع نبله عندنا خلافا للثلاثة، لقوله عليه السلام: اسفروا بالفجر فانه أعظم للأجر. رواه الترمذي. وفي المراقى في "حاشية الطحطاوى على مراقى الفلاح" ج: ١ ص: ٢٥٢ (طبع مكتبة العلم الحديث دمشق) يستحب الاسفار وهو التأخير للاضاءة بالفجر بحيث لو ظهر فسادها اعادها بقراءة مسنونة قبل طلوع الشمس لقوله عليه السلام: اسفروا بالفجر فانه أعظم للأجر. وفيه أيضًا ج: ١ ص: ٢٥٣ والاسفار بالفجر مستحب سفرًا وحضرًا. وفي الدر المختار ج: ١ ص: ٢٦٣ (طبع سعيد) والمستحب للرجل الابتداء في الفجر باسفار والختم به هو المختار بحيث يرتل أربعين اية ثم يعيده بطهارة لو فسد .... الخ. وفي الهداية ج: ١ ص: ١٨ (طبع مكتبه شركت علميه ملتان) (باب المواقيت) ويستحب الاسفار بالفجر لقوله عليه السلام: اسفروا بالفجر فانه أعظم للأجر.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١٨٧.

<sup>(</sup>٣) شامية ج: ٢ ص: ٣٤١ (طبع ايچ ايم سعيد). (محمرز بير تل أواز)

والله اعلم ۲۰ رور ۱۳۹۷ھ کے مطابق عمل کریں۔<sup>(1)</sup>

#### رمضان میں عشاءاور صبح صادق کا وقت

سوال: - رمضان المبارک میں عشاء کی نماز کا ابتدائی وقت (یعنی اذان کا وقت) کتنے بجے شروع ہوتا ہے؟ اورضِحِ صادق کا وقت کب تک رہتا ہے؟ اس مسکلے کی ضرورت اس لئے پیش آئی کہ گئ مساجد میں اوقاتِ نماز کے دومختلف نقشے آویزاں ہیں، ان میں تقریباً اوقاتِ ضِحِ صادق اور وقتِ عشاء میں ۲۰ من کا فرق ہے، اور نقشے کے نیچے یہ درج ہے کہ اس میں اوقاتِ ضِحِ صادق وعشاء کی تشج کی کئی ہے اس میں حضرت مفتی محمد شفیع صاحب کا بھی نام ہے، جبکہ عمل عموماً اس کے خلاف ہے، اب ہم کس نقشے کے مطابق اوقات کس نقشے کے مطابق ہو؟ مفتی صاحب کا جس نقشے میں اختیا م سحری کا وقت کس نقشے کے مطابق ہو؟ مفتی صاحب کا جس نقشے میں نام ہے اس میں اختیا م سحری ہی کہ کر اُنسٹھ منٹ لکھا ہے، دُوسر نے نقشے میں وقت سے کہ بیالیس منٹ لکھا ہے۔

جواب: - حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب کوشروع میں اوقاتِ فجر وعشاء کے بارے میں بچھ ترقد ہوگیا تھا،لیکن آخر میں ان کا فتو کی یہی تھا کہ قدیم نقشے دُرست ہیں، چنانچہ گزشتہ رمضان میں خود انہوں نے جونقشہ شائع کروایا وہ قدیم نقشوں کے مطابق تھا، اب آپ کو دیکھنا ہوتو دارالعلوم نانک واڑہ سے نقشہ حاصل کر لیجئے۔

01494/11/9

(فتوی نمبر ۲۸/۹۳۳ ج)

#### سحری کا وفت ختم ہوتے ہی نماز پڑھنا

سوال: - فجر کی اذان سحری ختم ہوتے ہی دے دی جائے تو جائز ہے؟ اور سحری کا وقت ختم ہوتے ہی نماز پڑھنا دُرست ہے؟

جواب: - احتیاط اس میں ہے کہ جب موجودہ نقثوں کے مطابق سحری کا وقت ختم ہوجائے تو فوراً نمازِ فجر نہ پڑھیں، بلکہ دس پندرہ منٹ انتظار کرکے پڑھیں تا کہ ضبح صادق بلااختلاف ہوجائے، تاہم اگر کسی نے فوراً نماز پڑھ لی تو اس کی نماز ہوجائے گی۔ واللہ سبحانہ اعلم مارہ او اس کی نماز ہوجائے گی۔ واللہ سبحانہ اعلم مارہ او اس کی نماز ہوجائے گ

<sup>(</sup>۲۰۱) اب اوقات نماز کا ایک نقشہ خود حضرت والا دامت برکاتہم اور دیگر ا کابر دارالعلوم کی زیر تگرانی بھی تیار کیا گیا ہے، جے مکتبہ نعمانیہ کراچی نے شائع کیا ہے، بوقت وضرورت اس کی طرف مراجعت بھی مناسب ہے۔ (مرتب)

#### صبح صادق کے وقت پرحضرت مولا نامفتی رشیداحمہ صاحب رحمہ اللہ سے اختلاف کی تحقیق (عربی فتویٰ)

سوال: -قال مولانا مفتى رشيد أحمد ادام الله حياته في أحسن الفتاوى أن البحداول لأوقات الصلوات في عامة المساجد ليست بصحيحة ونقل جهده وجهد علماء عصره بهذا الصدد وذكر اسمك بين هذه العلماء ونقل موافقتكم معه في رأيه وذكر في الأخر رجوعكم عن موافقة المذكورة وأسف على هذا شديدًا وقال رجعوا بغير دليل واستدلال وبغير قيل وقال.

جواب: - قد وقع تحقيق مسئلة وقت الصبح الصادق في زمن والدى الشيخ المفتى محمد شفيع والعلامة الشيخ البنورى رحمهما الله تعالى، وكانا في أول الأمر قد مالا اللي رأى شيخنا المفتى رشيد أحمد حفظه الله تعالى ولكن بعد المشاهدات المتوالية ومراجعة كتب الفقه والحساب عدلا عن رأيه.

المشاهدة التي ذكرها شيخنا المفتى رشيد أحمد حفظه الله تعالى فهي "مشاهدة لندل المشاهدة التي ذكرها شيخنا المفتى رشيد أحمد حفظه الله تعالى فهي "مشاهدة لندل المشاهدات ما بين عدة مشاهدات وكان مطلع الشرق اذ ذاك مغبرا ولم يكن أحد يرى أن هذه المشاهدة كافية للوصول الى نتيجة حاسمة فلا ينبغى التعويل عليها.

احقر محمد تقی عثانی عفی عنه مهر۵ره ۱۴۰۰ه

#### عصر کی نماز کے لئے ساڑھے جار ہے کا وقت مقرر کرنا

سوال: - مشکوۃ شریف اور ترندی کی ایک حدیث ہے اور اس امامت جبرئیل والی حدیث میں زوال کے فوراً بعد ظہر کی نماز ادا کرنے کا ذکر ہے، اور عصر کی نماز جب سابیا ایک مثل ہوگیا تو اس کے بعد عصر کی نماز ادا کرنے کا ذکر موجود ہے۔

ان سیح احادیث سے ثابت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عصر کی نماز سایہ کے ایک مثل ہوجانے کے بعدادا فرمائی۔

اس حدیث کی روشنی میں، نیز چونکہ ہم سب کاروباری لوگ ہیں اور غرض نیہ ہے کہ ہم سب جماعت کے ساتھ نماز اوا کرسکیں، اس کی بناء پر ہم نے مناسب سیسمجھا کہ ساڑھے چار بجے عصر کی

جماعت کرالی جائے، بیٹائم ہم نے عصر کی جماعت کے لئے مقرّر کیا ہے، ہمارا یہ وقت مقرّر کرنا حدودِ جواز میں داخل ہے یانہیں؟

جواب: - رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں چونکہ گھڑیاں نہیں تھیں اس لئے اوقات کا تعین جنتری یا گھڑیوں کے حساب سے نہ تھا، بلکہ اوقات کی مختلف علامتیں مقررتھیں، ان علامتوں کا بیان مختلف احادیث میں آیا ہے اور اس بارے میں ایک دونہیں، بہت می احادیث مروی بیں، امام ابوحنیفہ ؓ نے ان تمام احادیث کوسامنے رکھ کریہ نتیجہ نکالا ہے کہ عصر کا وقت اس وقت شروع ہوتا ہے جب ہر چیز کا سابہ اس سے ڈگنا ہوجائے۔ یہ وقت موسموں اور مقامات کے لحاظ سے بدلتار ہتا ہے، کراچی میں عصر کا وقت کم ہے کم چار نج کرآ ٹھ منٹ پر (کردیمبرکو) ہوتا ہے اور زیادہ سے زیادہ پانچ کر کرتئیس (۱۵رجولائی کو) ہوتا ہے۔ آج یعنی (۱۲رمارچ کو) عصر کا وقت پانچ نج کر دومنٹ پر شروع ہوگا، اس سے پہلے امام ابوحنیفہ ؓ کے نزد یک نماز پڑھنا ڈرست نہیں ۔ لہذا آپ نے آج کل ساڑھے چار بھی کہا جو وقت مقرر کیا ہوا ہے وہ حقی مسلک کے لحاظ سے ڈرست نہیں ہے۔ آپ کو چا ہئے کہ اوقات نماز کی جواجع شدہ نسخ ملتے ہیں وہ آپ پاس رکھیں اور اس میں روزانہ عصر کا وقت د کھ کر اس کے مطابق جماعت کا وقت مقرر فرما کیں۔

۴ ۱۳۹۸ میلاط (فتوی نمبر ۲۸۷/۲۸ الف)

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار كتاب الصلوة ج: ١ ص: ٣٥٩ و ٣٢٠ ووقت الظهر من زواله أي ميل زكاء عن كبد السماء الني بلوغ الظل مثليه. وفيه بعد أسطر ص: ٣٢٠ ووقت العصر منه الى قبيل الغروب وفي الشامية تحته (قوله منه) أي من بلوغ الظل مثليه .... الخ.

#### ﴿فصل في الأذان ﴾ (اذان ہے متعلق مسائل کا بیان )

#### اذ ان میں تجوید کی غلطی کا حکم

سوال: - ایک پخص اذان دیتے ہوئے بہت غلطیاں کرتا ہے، تلاوتِ قرآن شریف بھی بہت غلط يره حتا ہے، جا بجالحن جلى كرتا ہے، "حسى على الصلوة" ميں حاء كوهاء يره حتا ہے، ايسا شخص اس منصب کے قابل ہے یانہیں؟ فتاوی رشید یہ کا مسئلہ اس بارے میں دُرست ہے یانہیں؟ جواب: - مؤذّن كا تقرّر كرتے وقت اس بات كا يورا لحاظ ركھنا جاہئے كه مؤذّن صحيح خوال ہو،اورکسی قتم کالحن نہ کرتا ہو، پھراگر وہ ایسی غلطی کرے جومعنی بگاڑ دے تو اذان ہی نہیں ہوتی ، ''حسی على الصلوة" كو "هَيَّ على الصلوة" يرص عنى نهيل بكر في البيداس غلطي كي اصلاح كے بغير مؤذّن کا تقرّر نه کرنا چاہئے ،لیکن اگر تقرّر کرلیا گیا ہوتواذان ہوجائے گی ، فناوی شید نیے کا مسئلہ بالکل واللد تعالى اعلم ۇرست ہے۔ 0151/1/19

(فتؤي نمبر ١٨/١٣٠٩ الف)

#### اذ ان سے پہلے دُرود وسلام پڑھنے کا حکم

سوال: - كيا فرماتے ہيں علمائے دين كه اذان سے پہلے بلند آواز سے دُرود وسلام يڑھنا شرعاً جائز ہے یانہیں؟ براہ کرم تفصیل سے بتلا ہے۔

جواب: - اذان سے پہلے بلند آواز کے ساتھ ڈرود وسلام پڑھناکسی حدیث یا صحابہ کرامؓ

<sup>(1)</sup> فياوي رشيديه ص: ٢٥٩ (ادارةُ اسلاميات، طبع محرم ٢٠٠٨هـ)-

جمعہ کی افرانِ خانی کہاں دی جائے؟

سوال: - جمعہ کی افرانِ خانی منبراور خطیب کے سامنے دی جائے یا کہ متجد کے باہر؟

جواب: - جمعہ کی افرانِ خانی کا خطیب کے سامنے ہونا مسنون ہے، فسی المدر المحتار:
ویو ڈن ثانیًا ہیں یمدیہ اُی المحطیب، وقال تحته اُی علی سبیل المسنیة کما یظهر من کلامهم،
ویو ڈن ثانیًا ہیں یمدیه اُی المحطیب، وقال تحته اُی علی سبیل المسنیة کما یظهر من کلامهم،
واللہ اللہ عنہ واللہ اللہ عنہ المجا اللہ عنہ عنواللہ عنہ المحالم اللہ عنہ المحالم اللہ عنہ (فتوی نمبر ۱۳۵۱/۱۸ الف)

(۱) وفي الابداع في مضار الابتداع ص: ۷۵، ۲۸ (طبع مكتبة علمية مدينة المنورة) لا كلام في ان الصلوة والسلام على النبي صلى الله عليه وسلم عقب الأذان مطلوبان شرغا لورود الأحاديث الصحيحة .... انما الخلاف في الجهر بهما على الكيفية المعروفة، والصواب أنها بدعة مذمومة بهذه الكيفية التي جرت بها عادة المؤذنين من رفع الصوت بهما كالأذان والتمطيط والتغني فان ذلك احداث شعار ديني على خلاف ما عهد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه والسلف الصالح من أنمة المسلمين وليس لأحد بعدهم ذلك. وفيه بعد أسطر: ومن ثم قال العلامة ابن حجر في فتاويه الكبرى من صلى على النبي صلى الله عليه وسلم قبل الأذان أو قال محمد رسول الله بعده معتقدًا سنيته في ذلك المحلّ ينهي ويمنع منه لأنه تشريع بغير دليل ومن شرع بغير دليل يزجر ويمنع. "تقصيل ك المحال السنة والبدعة" عن ص: الله المائة ولما على المحلّ ينهي ويمنع منه لأنه تشريع بغير دليل ومن شرع بغير دليل يزجر ويمنع. "تقصيل ك المحال السنة والبدعة" عن ص: الله المحلّ المحلّ المائة والمائم المحلّ المحلّ المائم ال

(٢) فتاوى شامية ج: ٢ ص: ١٦١ (طبع اينج اينم سعيند). وفي الهداية ج: ١ ص: ١١١ (مكتبه شركت علميه،
 ملتان) واذا صعد الامام المنبر جلس وأذن المؤذّنون بين يدى المنبر بذلك جرى التوارث الخ.

وفى الهندية ج: اص: ٩٩ ا (مكتبه رشيديه، كوئثه) واذا جلس على المنبر أذن بين يديه واقيم بعد تمام الخطبة بذلك جرى التوارث كذا في البحر الرّائق. وفي غنية المتملى ص: ١٦ ٥ (طبع سهيل اكيدُمي لاهور) واذا جلس الامام على المنبر أذن المؤذن بين يديه الأذان الثاني للتوارث. (وفي طبع مكة على الصفحة: ١٣٣). (محمدُ بيرغفي عنه)

#### سیاسی مقاصد کے لئے اذان دینے کا حکم

سوال: - آج کل مساجد میں پانچ وقت کی اذانوں کے علاوہ جو اذانیں رات میں دی جارہی ہیں،شرعی طور پراس کا کیا تھم ہے؟

جواب: - قرآن وسنت اور فقہائے کرام کی تصریحات سے اذان کے بعد جومواقع ثابت ہیں، آج کل پانچ وقت کے علاوہ دی جانے والی اذا نیں ان میں سے کسی میں داخل نہیں ہوتیں'' البتہ مسلمانوں پر کوئی عام مصیبت آئی ہوتو اس کے ازالے کے لئے فجر کی نماز میں قنوتِ نازلہ ثابت ہے'' اورایسے مواقع پراس کا اہتمام کرنا چاہئے۔

۹۷۲/۲۹۱۵ (فتوی نمبر ۲۸/۵۶۲)

WWW. ahlehad.org

<sup>(</sup>۱) تمازك علاوه ويكرموا قع اذان كي تفصيل كے لئے و كھئے: فت اوى شامية مطلب في المواضع التي يندب لها الأذان في غير الصلوة ج: ١ ص: ٣٨٥ (طبع ايج ايم سعيد).

 <sup>(</sup>۲) وفى رد السحتار ج: ۲ ص: ۱ ا وان نــزل بالمسلمين نــازلــة قـنــت الامــام فى صـــلوة الــجــهــر .... قنت فى صـــلوة الفجر الخ. تقصيل كــ كــــ فتاوى شامية "مطلب فى القنوت للنّــازلـة" ج: ۲ ص: ۱ ا لماحظــ قرما كمن \_ـ (محد زبير)

# وفصل في شروط الصلوة وأركانها وواجباتها وواجباتها وسننها وادابها

(نماز کی شرائط، فرائض، ارکان، واجبات، سنن اور آ داب کے بیان میں)

#### سمت قبله كالمطلب

سوال: - نماز پڑھتے وفت کعبہ کا تعین مغرب کی سمت میں کیا جاتا ہے، جبکہ ضروری نہیں کہ
وُنیا کے ہر ھے کے لئے یہ اُصول وُرست ہو۔ اگر بیہ اُصول محض اس لئے وضع کیا گیا تھا کہ تمام مسلمان
ایک سمت کوسجدہ کریں تو نماز میں یہ کہنا کہاں تک وُرست ہے کہ'' میرا رُخ کعیے شریف کی طرف ہے'
جبکہ ہم کویقین ہے کہ ہمارا منہ مغرب کی طرف ہے؟

جواب: - غالبًا آپ یہ بھھ رہے ہیں کہ تمام دُنیا کے مسلمان خواہ وہ کہیں آباد ہوں، نماز کے وقت مغرب کا رُخ کرتے ہیں، حالانکہ واقعہ یہ نہیں ہے۔ اصل میں ہمیں نماز کے اندر کعبہ مشرفہ کی طرف رُخ کرنے کا حکم دیا گیا ہے، ہندوستان اور پاکستان وغیرہ کے لحاظ ہے چونکہ کعبہ مغرب کی سمت میں ہے، اس لئے یہاں کے باشندے مغرب کا رُخ کرتے ہیں، لیکن جولوگ مغربی ممالک مثلًا یورپ اور امریکہ وغیرہ میں بستے ہیں وہ نماز کے وقت مغرب کی بجائے مشرق کی طرف منہ کرتے ہیں، مدینہ طیبہ کے باشندے جنوب کی طرف کرتے ہیں، اور جنوبی افریقہ کے لوگ شال کی طرف خلاصہ یہ طیبہ کے باشندے جنوب کی طرف رُخ کرتے ہیں، اور جنوبی افریقہ کے لوگ شال کی طرف خلاصہ یہ جے کہ اصل چیز کعبہ ہی کا استقبال ہے، وہ جس خطے کے لحاظ سے جس سمت میں ہو، ادھر ہی کا رُخ کیا جائے گا۔

۲۰ روس الأول ۱۳۸۷ه

#### حالت إحرام مين جاءِنماز پرسجده كاحكم

سوال: - لوگوں کا خیال ہے کہ حالت ِ احرام میں ناک اور چبرہ جاءِ نماز سے نہیں لگنا جاہئے، بلکہ اپنے دونوں ہاتھ ملاکر سجدہ اس پر کرنا جاہئے، یہ کہاں تک صحیح ہے؟ جواب: - حالت إحرام ميں جاءِ نماز پرسجدہ کرنا جائز ہے، دونوں ہاتھ ملاکران پرسجدہ کرنا دُرست نہیں۔

۱۳۹۷/۱۲/۷ هـ (فتوی نمبر ۲۷/۲۷۷ و)

ٹرین میں فرض نماز بیٹھ کریڑھنا

سوال: - سفر کے دوران عصر کی نماز کے لئے خانیوال اسٹیشن تجویز کیا کہ وہاں گاڑی تقریباً ۲۰ منٹ رُکتی ہے، چونکہ گاڑی تاکجیر سے چل رہی تھی، اس لئے اس شش و پنج میں رہا کہ کہیں وہاں پہنچتے عصر کا وفت تنگ نہ ہوجائے یا اس وفت تک وضو یہ ٹوٹ جائے، اس لئے گاڑی ہی میں نماز پڑھ کی انگین جب گاڑی خانیوال پہنچی تو عصر کا وفت اچھا خاصا تھا، میں نے گاڑی میں نماز بیٹھ کر پڑھی تھی اور خانیوال پہنچ کر اس نماز کونہیں وُہرایا، کیا میری عصر کی نماز وُرست ہوگئی یا قضا لازم ہوگی ؟

جواب: - فرض نماز شدید معذوری کے بغیر بیٹھ کر پڑھنا جائز نہیں، لہذا ریل گاڑی میں بیٹھ کرنماز پڑھنے کی بناء پراب اس نماز کالوٹانالازم ہے۔

01494/10/1

(فتوی نمبر ۲۲/۲۳۴۰)

سجدے میں پیشانی کے ساتھ ناک رکھنے سے متعلق بہشتی زیور اور احسن الفتاوی میں تعارض کی شخفیق

سوال: - سجدے میں بہتی زیورشبیری مکمل مدل میں صفحہ نمبر ۸۹ پر تحقیقی عنوان سے ہے کہ پیشانی کے ساتھ ناک زمین پررکھنا واجب نہیں ہے، صرف وضع جبہ علی الارض سے بھی نماز دُرست ہوگ۔ حضرت مفتی رشید احمد صاحب دامت برکاتہم نے اپنے احسن الفتاوی میں ناک رکھنا واجب لکھا ہے، اور اگر ناک نہ رکھے تو نماز واجب الاعادہ فرماتے ہیں۔ آپ حضرات اپنی تحقیق سے مطلع فرمائیں اور دلائل بھی تحریر فرمائیں۔ والسلام (حضرت مولانا) حکیم محمد اختر (صاحب مظلیم) خرمائیں اور دلائل بھی تحریر فرمائیں۔ والسلام جواب: - دراصل اس مسئلے میں بہتی زیور اور احسن الفتاوی میں اختلاف کی وجہ یہ ہے کہ اس مسئلے میں کتب فقہ میں وہی مسئلہ اس مسئلے میں کتب فقہ میں وہی مسئلہ اس مسئلے میں کتب فقہ میں وہی مسئلہ

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار ج: اص: ۱۳۲ وص: ۳۳۳ (طبع سعيد) من فرائضها .... ومنها القيام في فرض لقادر عليه، وفي الشامية تحته، قوله (لقادر عليه) فلو عجز عنه حقيقة وهو ظاهر أو حكمًا كما لو حصل له به ألم شيد أو خاف زيادة المرض وكالمسائل الأتية .... الخ.

<sup>(</sup>٢) تفصیل کے لئے ویکھنے: امداد الفتاوی ج: اص ۳۹۳ و۳۹۳ سوال نمبر۱۵ اوراس کا حاشیہ۔ (محمد زبیر)

درج ہے جوبہتی زیور میں منقول ہے، چنانچہ بدائع، تخفہ اور الاختیار میں اقتصار علی الجبہہ کو بلاکراہت جائز قرار دیا ہے (کے ما فسی البحر ج: اص: ۳۳۱) اور اکثر کتبِ فقہ میں اس کو مطلق مکر وہ لکھا ہے، چنانچہ عالمگیری میں ہے: وان کان من غیر عدر فان وضع جبھته دون أنفه جاز اجماعا، ویکر ہ .... النے۔ (ج: اص: ۷۰)۔

پیم بعض فقهاء نے اس کو مکروہ تنزیبی پرمحمول کیا، چنانچہ علامہ شامی نے صاحب نہر کا قول نقل کیا ہے: لو حملت الکراهة فی رأی من أثبتها علی التنزیهیة و من نفاها علی التحریمیة لار تفع التنافی، و عبارته فی السراج المستحب أن يضعهما ۔ (منحة الحالق ج: اص: ۳۳۱)۔

اورصاحب بحرف كرامت تح يكي كوتر يح وى به اورلكها ب: وكره أى الاقتصار على أحدهما سواء كان الجبهة أو الأنف وهي عند الاطلاق منصرفة الى كراهة التحريم، وهكذا في المفيد والمزيد فالقول بعدم الكراهة ضعيف (ج: اص:٣٣١)\_

علامه شامی نے اس بنیاد پر صاحب حلیه کا بیقول نقل کیا ہے که کراہت تحریم کا مقابل چونکه واجب ہوتا ہے اس لئے وضع الانف واجب ہوا، چنانچے فرماتے ہیں: فالأشبه و جوب و ضعهما معًا و کراهة تسرک و ضع کل تحریما، واذا گان الدلیل ناهضا به فلا بأس بالقول به انتهای ۔ (شامی ج:اص:۳۳۵)۔

اسی عبارت کی بناء پرمفتی رشید احمد صاحب مدظلهم نے احسن الفتاویٰ میں وجوب کے قول پر اعتماد کیا ہے، کیکن خود علامہ شامی رحمہ اللّٰہ نے البحر الرائق کے حاشیہ پر جو بحث کی ہے اس سے ان کا رُ جحان عدم وجوب کی طرف معلوم ہوتا ہے، وہاں ان کی پوری عبارت یہ ہے:-

قال في النهر: لو حملت الكراهة في رأى من أثبتها على التنزيهية ومن نفاها على التحريمية لارتفع التنافي، وعبارته في السراج: المستحب أن يضعهما (انتهى). لكن قال الشيخ اسماعيل: وفي غرر الأذكار أن الاقتصار على الجبهة يجوز بلا كراهة وان لم يكن على الأنف عذرا اتفاقا، وكذلك في مجموع المسائل وانه به يفتى، وفي الاختيار: وان اقتصر على حبهته جاز بالاجماع ولا اساءة بعد أن قال: فان اقتصر على الأنف جاز وقد أساء، وقالا:

البحر الرائق ج: ا ص: ١٨ ا ٣ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>۲) عالمگیریة (طبع مکتبه رشیدیه کوئنه).

٣) منحة الخالق على البحر الرائق ج: ١ ص: ١٨ ٣ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>٣) البحر الرائق ج: ١ ص: ١٨ ٣ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>۵) فتاوي شامية ج: ١ ص: ٩٩ (طبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>١) احسن الفتاوي ج: ٣ ص: ٢١.

لا يجوز الا من عذر، انتهاى كلامه فليتأمل. ويبعد ما قاله في النهر قول المتن وكره على أحدهما، فانه لا يصح حمله على التنزيهية نظرا الى ترك السجود على الجبهة لكن سيأتي حمل الكراهة على طلب الكف طلبا غير جازم. (منحة الخالق ج: اص: ٣٣٦)\_(١)

اس عبارت کے آخری جملے میں علامہ شامی رحمۃ اللہ علیہ نے وہ بنیاد منہدم کردی ہے جس کی وجہ سے جودعلی الانف کو واجب کہا گیا تھا، اور وہ بیہ کہ مطلق کراہت کا اطلاق کراہت تحریمی پر ہوتا ہے جس کا مقابل واجب ہے۔ منحۃ المخالق میں ان کے قول کا حاصل بیہ ہے کہ کراہت کا اطلاق طلب الکف طلبا غیر جازم پر بھی ہوتا ہے، جو کراہت تنزیمی کو بھی شامل ہے۔

علامہ شامی کی اس رائے سے بہشتی زیور کی تائید ہوتی ہے، اور بیاس لئے بھی راج معلوم ہوتا ہے کہ اوّل تو اس سے فقہاء کے مختلف اقوال میں تطبیق ہوجاتی ہے، دُوسرے منصحة السحاليق، د د السمحتاد کے بعد لکھی گئی ہے، لہذا بیان کا آخری مسلک ہے۔ تاہم اس میں شبہبیں کہ د د السمحتاد سے جو وجوب سمجھ میں آتا ہے، اس پڑمل زیادہ قرینِ احتیاط ہے۔

واللہ سبحانہ اعلم میں آتا ہے، اس پڑمل زیادہ قرینِ احتیاط ہے۔

مراار ۱۳۹۷ھ

۸راار۱۹۹۱ه (فتوی نمبر ۱۲۸/۱۱۷ ج)

#### امام کا تکبیر کے وقت بیٹھے رہنا اور ''جی علی الفلاح'' پر کھڑا ہونا

سوال: - جب تکبیرشروع ہوتی ہے تو امام صاحب بیٹھے رکتے ہیں، اور''حی علی الفلاح'' پر کھڑے ہوتے ہیں، یہ صحیح ہے یانہیں؟

جواب: - صحیح طریقہ یہ ہے کہ تکبیر کی ابتداء ہی میں تمام مقتدی کھڑے ہوکر صفیں ؤرست کرلیں ، اور بعض مقامات پر جورواج ہوگیا ہے کہ امام اور مقتدی باہر ہے آ کر بیٹھ جانے کا اہتمام کرتے ہیں ، اور دسے علی الفلاح" ہے پہلے کھڑا ہونے کو بُرا جانتے ہیں ، یہ طرز عمل وُرست نہیں ۔ فقہاء نے جولکھا ہے کہ ''حسی علبی الفلاح" پر کھڑے ہوجانا چاہئے ، اس کا مطلب یہ ہے کہ ''حسی علبی الفلاح" کہنے کے بعد کوئی بیٹھا نہ رہے ، یہ مطلب نہیں کہ پہلے کھڑا ہونا ناجا مُزہے ۔ اس مسکلے کی پوری تفصیل جواہر الفقہ مؤلفہ حضرت مولانا مفتی محد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ میں موجود ہے ۔ تفصیل کے لئے اس کی طرف رُجوع فرمالیں۔ واللہ سجانہ اعلم واللہ سجانہ اعلم

۲۵روار۱۳۹۹ه (فتوی نمبر ۲۲/۲۴۸)

<sup>(</sup>١) منحة الخالق على البحر الرائق ج: ١ ص: ١٨ ٣ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) ج: ١ ص: ٩٠٩ تا ٣٢٣.

#### تكبير كے دوران نمازى كب كھڑ ہے ہوں؟

سوال: - ایک مولوی صاحب نے وسیع طبع شدہ چارٹ لگایا جس میں اقوالِ نبویؓ، اقوالِ صحابہؓ اور مسلک ِ بزرگانِ دین سے بیہ ثابت کیا ہے کہ تکبیرِ اُوُلی کے وقت بیٹھنامستحب ہے، اور شروع میں کھڑا ہونا مکروہ ہے، تو کیا بہ صحیح ہے یانہیں؟

جواب: - درحقیقت مسئلہ یہ ہے کہ مقتدیوں کے کھڑے ہونے کا تکبیر کے کسی لفظ کے ساتھ تعلق نہیں ہے، بلکہ جس وقت مقتدی امام کوآتا دیکھیں اس وقت سے لے کر کبٹر کے ''حسی علی السف لاح'' کہنے تک کسی بھی وقت کھڑے ہوسکتے ہیں، ہاں! اس کے بعد کھڑا ہونا مکروہ ہے۔ یہ کہنا دُرست نہیں ہے کہ ''حسی علی الفلاح'' سے پہلے کھڑا ہونا مکروہ ہے، جولوگ اس سے پہلے کھڑے وقت ہوتے ہیں وہ کسی مکروہ کی ارتکا بہیں کرتے۔

مندعبرالرزاق كى ايك حديث مين عن ابن جويج عن ابن شهاب ان الناس كانوا ساعة يقول المؤذن: الله أكبر يقومون الى الصلوة فلا يأتى النبى صلى الله عليه وسلم مقامه حتى تعتدل الصفوف (فتح البارى) \_ اور فتاوى عالميرى مين ع: فأما اذا كان الامام خارج المسجد فان دخل المسجد من قبل الصفوف فكلما جاوز صفا قام ذلك الصف، واليه مال شمس الأئمة الحلوانى والسرخسى وشيخ الاسلام خواهر زاده، وان كان الامام دخل المسجد من قدامهم يقومون كما رأوا الامام \_ (عالميرى ج: اص: ١٣) \_ (١٠)

اور جن کتابوں میں یہ لکھا ہے کہ "حسی علی الفلاح" کہنے پرسب کھڑے ہوجا ئیں، ان کا مقصد سے ہے کہ "حسی علی الفلاح" کہنے پرکوئی شخص بیٹھا نہ رہے، یہ مطلب نہیں کہ اس سے پہلے کھڑا مونا مکروہ ہے۔

ہونا مکروہ ہے۔

الجواب شجیح

بندہ محمد شفیع

بندہ محمد شفیع

بندہ محمد شفیع

بندہ محمد شفیع

(فتوی نمبر ۲۲/۵۴۷ الف)

<sup>(</sup>١) فتح البارى، كتاب الأذان، باب متى يقوم الناس اذا رأوا الامام عند الاقامة، ج: ٢ ص: ١٢٠ (طبع دار نشر كتب الاسلاميه لاهور).

<sup>(</sup>٢) فتاوي عالمگيزية ج: ١ ص: ٥٤ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه).

<sup>(</sup>r) تفصیل کے لئے جواہرالفقہ ج: اص:۳۰۹ تا ۳۲۴ ملاحظہ فرمائیں۔

#### تكبير كے دوران مقتدى كب كھڑ ہے ہوں؟

سوال: - تکبیر کے وقت مقتدیوں کو ''حسی علی الصلوٰۃ'' تک بیٹھنا ہے یا اوّل تکبیر پر کھڑا ہونا چاہئے ، اور اگر پیش امام بیٹھا ہے اور مقتدی بھی کافی تعداد میں یا ایک دوافراد کھڑے ہوں تو ان کو زبردستی بٹھلانا جائز ہے یانہیں؟

جواب: - اوّل تکبیر پر کھڑا ہونا بہتر ہے، کوئی شخص "حسی علی الفلاح" کہنے تک بھی کھڑا ہوجائے تو ٹھیک ہے، لیکن اس سے پہلے کھڑے ہونے کو بُراسمجھنا اور اہتمام کرکے لوگوں کو بٹھانا جائز نہیں۔''

احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۱۷۱۷/۸۸۱ه

(فتوی نمبر ۷۷/۱۹ الف)

الجواب صحيح بنده محد شفيع عفا الله عنه

# نماز کے لئے کیسالباس پہننا ضروری ہے؟ اور صرف ٹو بی پہن کرنماز پڑھانے کا حکم

سوال: - لباسِ مسنونہ کون سالباس ہوسکتا ہے؟ کیا نماز میں امام اور مقتدی کا لباس آیک جیسا ہونا چاہئے؟ کیونکہ دونوں نمازی ہیں، یا الگ الگ ہیں جیسا کہ بعض لوگ امام کے لئے عمامہ ضروری تصوّر کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بیہ مسنون ہے، تو پھر امام اور مقتدی دونوں کے لئے ہونا چاہئے۔اور صرف ٹوپی پہن کر نماز پڑھانے سے لوگ اعتراض کرتے ہیں۔مولانا احتشام الحق صاحبؓ ٹوپی پہن کر نماز پڑھاتے ہیں،اس کی شرعی حیثیت کیا ہے؟

جواب: - نماز کے سیح ہونے کے لئے کسی خاص وضع کا لباس شرطنہیں ہے، بلکہ ہراس لباس میں نماز ہوجاتی ہے جس سے سترِ عورت پورا ہوجاتا ہو، البتہ جو پاجامہ شخنے سے بنچ لٹکا ہوا ہو یا ایبا لباس ہو جس میں غیر مسلم قوم کی مشابہت ہے تو اس کے ساتھ نماز مکروہ ہے، فاسد پھر بھی نہیں ہوتی ۔ اور عمامہ نہ امام کے لئے شرط ہے، نہ مقتدی کے لئے، کپڑے کی ٹوپی ہو یا کھال کی یا کسی اور چیز کی، ہرفتم کی ٹوپی سے نماز بلاکراہت جائز ہوجاتی ہے۔ جولوگ عمامے کو امامت کے لئے شرط قرار

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے سابقہ فتو کی اور جواہرالفقہ ج: اص: ۹ ۳۰ تا ۳۲۴ ملاحظہ فر مائیں۔

 <sup>(</sup>٢) وقي المشكوة ج: ١ ص: ۵۵ قال عليه السلام: ان الله لا يقبل صلاة رجل مسبل ازاره. رواه الترمذي (في ج: ١ ص: ٨٥). وقال الطحطاوي على المراقي (في المكروهات) ص: ١٨٩ وكذا ما هو عادة أهل التكبر.

دیتے ہیں وہ غلطی پر ہیں، البتہ چونکہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم بکثرت عمامہ زیبِ سرفر ماتے تھے اس کئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اِتباع میں عمامہ باندھنا اور عمامے سے نماز پڑھنا افضل اور زیادہ موجبِ تواب ہے، کیکن اس کے بغیر بھی نماز بلا کراہت صحیح ہوجاتی ہے۔'' والتدسبحا نهاعلم ۲ ردمضان المبارك ۱۳۹۷ ه (فتوی نمبر ۲۸/۹۰۵ ج)

#### ایک طرف سلام نہ پھیرنے سے نماز ڈرست ہوگی یانہیں؟

سوال: - امام کے آخری قعدے میں بیٹھ کر دائیں جانب سلام پھرانے کے بعدایک مقتذی نے اللہ اکبر کہہ کر امام کولقمہ دیا، لقمے کی آواز سے امام ٹھٹھک گیا، بائیں طرف سلام نہ پھرا کر کھڑے ہوکر سوال کیا کہ نماز پوری نہیں ہوئی؟ اکثر مقتدیوں نے کہا کہ نماز پوری ہوگئی، لقمہ دینے والے نے غلطی کی۔ کیا بائیں طرف نہ پھرانے سے نماز تنام ہوجائے گی یا اعادہ ضروری ہے؟

جواب: - نماز کے اختتام پر دونوں طرف سلام پھیرنا اصح قول کی بناء پر واجب ہے، (اگرچەبعض فقنہاء نے ڈوسرے سلام کوسنت بھی کہا ہے) لہذا صورت مسئولہ میں امام نے ترک واجب کا ارتکاب کیا، جس کا حکم یہ ہے کہ نماز کی فرضیت تو ساقط ہوگئی لیکن وفت کے اندر اندر نماز کا اعاد ہ واجب تھا، اب جبکہ وقت بھی گزر چکا اور ان مصلیوں کا اجتماع نہ رہا تو نماز کراہت کے ساتھ ہوگئی، البتة امام کواس غلطی پر توبه و استغفار کرنا حاہئے۔

(r) قال في الدر المختار : ولفظ السلام مرتين، فالثاني واجب، وفي مراقى الفلاح (في بيان حكم الواجب في الصلوة) (واعادتها بتركه عمدا) وسقوط الفرض ناقصا ان لم يسجد ولم يعد، وقال الطحطاوي تحت قوله (واعادتها بتركه عمدا) أي ما دام الوقت باقيا وكذا في السهو ان لم يسجد له وان لم يعدها حتّى خرج الوقت تسقط مع النقصان وكراهة التحريم، ويكون فاسقًا اثمًا، وكذا الحكم في كل صلوة أديت مع كراهة التحريم، والمختار أن المعادة

<sup>(</sup>١) وفي عمدة الرعاية على هامش شوح الوقاية كتاب الصلوة ج: ١ ص: ١ ١٩ (طبع سعيد) وقد ذكروا أن المستحب أن يصلي في قميص وازار وعمامة ولا يكره الاكتفاء بالقلنسوة ولا عبرة لما اشتهر بين العوام من كراهة ذلك وكذا ما اشتهر أن الموتم لو كان معتما بعمامة والامام مكتفيا على القلنسوة يكره .... الخ.

<sup>(</sup>٢) الدر المختار ج: ١ ص: ٢٨ (طبع سعيد).

لترك واجب نفل جابر والفرض سقط بالأولى. (الطحطاوى على المراقى ص:١٣٣ فى فصل بيان الواجب) والله اعلم الواجب) والله اعلم الجواب صحيح الجواب صحيح الجواب عثمانى عثمانى

#### نماز میں ثناء اور ڈرود شریف پڑھنا سنتِ مؤکدہ ہے یا غیرمؤکدہ؟

سوال: - نماز میں ثناء، دُرودشریف، دُ عا وغیرہ کا پڑھنا سنتِمؤ کدہ ہے یا غیرمؤ کدہ؟ جواب: - نماز میں ثناء، دُرودشریف اوراس کے بعد کی دُعاسننِ مؤ کدہ میں سے ہے۔

لما في الدر المختار وسننها ... الثناء والتعوّذ ... والصلوة على النبي صلى الله على النبي صلى الله عليه وسلم والدعاء \_ اور "وسنتها" كتحت صاحب درمخار للصح بين: ترك السنة لا يوجب فسادا ولا سهوا بل اسائة لو عامدًا غير مستخف ... الخ \_ اور بيتعريف سنت مؤكده كي ب، كما يظهر من كلام الشامي \_ (ج: اس: ۱۹۱۸ و ۱۹۱۹) \_ )

اس کے علاوہ فقہاء جب نماز کی سنت مطلق بولئے ہیں تو اس سے مؤکدہ ہی مراد ہوتی ہے،
سننِ زوائد پاسننِ غیرمؤکدہ کوعموماً آ داب سے تعبیر کیا جاتا ہے۔
واللہ سبحانہ اعلم
سننِ زوائد پاسننِ غیرمؤکدہ کوعموماً آ داب سے تعبیر کیا جاتا ہے۔
(فتویٰ نمبر ۱۳۹۸ ۱۹۳ سے)

(۱) (طبع قديمي كتب خانه). وفي بدانع الصنائع ج: ۱ ص: ۱۹ و أما الذي هو عند الخروج من الصلوة فلفظ "السلام" عندانا، وعند مالك والشافعي فرض، والكلام في التسليم يقع في مواضع في بيان صفته أنه فرض أم لا وفي بيان قدره .... (وقال بعد أسطر:) ولنا ما روى عن عبدالله بن مسعود رضى الله عنه أنه قال: صليت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم وخلف أبي بكر و عمر و كانوا يسلمون تسليمتين عن أيمانهم وعن شمائلهم وروى عن على اله قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يسلم تسليمتين .... وأما الأحاديث فالأخذ بما روينا أولي، لأن عليا وابن مسعود كانا من كبار الصحابة وكانا يقومان بقربه صلى الله عليه وسلم .... الخ. وكذا في عامة كتب الفقه الحنفي. فيز ووول الم عروب عن محالة محدثات محدثات على الله عليه وسلم عامة كتب الفقه الحنفي المراكب وبوب عن محالة على الله عليه وسلم والدين للتحريمة .... والثناء والتعود .... والصلوة على النبي صلى الله عليه وسلم والدعاء يعني بعد التشهد وسنها رفع البدين للتحريمة .... والثناء والتعود .... والنائه عليه السلام علم الله عليه وسلم والدعاء يعني بعد التشهد في القيدي وحمه الله: الصلوة على النبي فرض .... ولنا أنه عليه السلام علم الأعرابي فرائض الصلوة ولم يعلمه الصلوة على النبي صلى الله عليه وسلم وله فتح القدير ج: اص: ١٣٦ (طبع مكتبه على النبي صلى الله عليه وسلم فتح القدير ج: اص: ١٣٥ (طبع مكتبه وشيديه كونشه) وبالسنة ما فعله رسول الله صلى الله عليه وسلم بطريق المواظبة ولم يتركها الالعذر كالثناء والتعوذ وتكبيوات الركوع والسجود، وكذا في البحر الوائق ج: ١ ص: ٣٠٠ (طبع سعيد).

#### تسمیہ، سورۂ فاتحہ سے پہلے پڑھی جائے یا بعد میں؟ سوال: - تسميه، الحمد سے پہلے پڑھی جائے یا بعد میں؟ جواب: - ہررکعت میں سورہ فاتحہ سے پہلے بسم اللہ پڑھنی حاہئے۔'' احقر محدثقي عثماني عفي عنه الجواب سيحيح DITAL/IT/ محدشفيع عفي عنه (فتوی نمبر۱۸۰۰/۱۸ الف)

#### باجماعت نماز ادا کرنا سنت ہے یا واجب؟

سوال: - نماز باجماعت ادا كرنا سنت مؤكده ب يا واجب؟ نیز سفر کے دوران نماز باجماعت کا اہتمام ضروری ہے یانہیں؟

جواب: - سنت مو كده قريب به واجب ہے، اور سفر ميں اگر جماعت سے نماز پڑھناممكن نہ ہو یا جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے کی صورت میں ساتھیوں سے بچھڑنے کا خطرہ ہو یا سواری کی روانگی كا خطرة موتواليي صورت ميں جماعت كے بغيرا كيك تماز يو هنا جائز ہے۔ وفي بدائع الصنائع (ج: ا ص:١٥٣): وأمّا المسافرون فالأفضل لهم أن يؤذُّو لويقيموا ويصلّوا بجماعة، لأن الأذان والاقامة من لوازم الجماعة المستحبة والسفر لم يسقط الجماعة فلا يسقط ما هو من لوازمها .... النحر تاجم حتى الامكان جماعت بي سے نماز پڑھنے كا اہتمام كرنا جاہے ۔ 01/11/10

(فتوی نمبر ۲۵/۸۵)

(١) وفي غنية المتملى ص: ٣٠١ (طبع سهيل اكيدمي لاهور) (يسمى) أي يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم (فيأتي بها) أى بالتسمية (في أول كل ركعة). وفي الهندية ج: ١ ص: ٢٠ (طبع رشيديه كوئنه) ويأتي بها في أول كل ركعة وهو قول أبي يوسفٌ وفي الحجة وعليه الفتوي. وفي التنوير مع شرحه باب صفة الصلوة ج: ١ ص: ٩٠٠ (طبع سعيد) وكما تعود سمني سرًا في أول كل ركعة.

 (٢) وفي الدر المختار باب الامامة ج: ١ ص: ٥٥٢ (طبع سعيد) (والجماعة سنة مؤكدة للرجال) قال الزاهدى أرادوا بالتأكيد الوجوب الا في جمعة وعيد فشرط .... الخ. وفي رد المحتار تحت (قوله قال الزاهدي) توفيق بين القول بالسنية والقول بالوجوب الاتي وبيان أن المراد بهما واحد أخذا من استدلالهم بالأخبار الواردة بالوعيد الشديد بترك الجماعة، وفي النهر عن المفيد الجماعة واجبة وسنة لوجوبها بالسنة .... الخ.

(٣) وفي الدر المختار باب الامامة ج: ١ ص: ٥٥٢ - ٥٥٦ فتسن أو تجب (الجماعة) على الرجال العقلاء البالغين الأحرار القادرين على الصلوة بالجماعة من غير حرج، فلا تجب على مريض .... وارادة سفر. وفي الشامية تحت قوله (وارادة سفر) أي واقيمت الصلوة ويخشي ان تفوته القافلة بحر، واما السفر نفسه فليس بعذر كما في القنية. نیز جماعت کے'' سنت مؤکدہ قریب بہ واجب'' ہونے کے مطلب سے متعلق تفصیل کے لئے دیکھئے: امداد الاحکام ج:ا ص:۵۳۳ تا ۵۳۵\_ (محدز بيرحق نواز)

#### استقبال قبله شرط ہے، استقبال قبله کی نیت شرط ہیں

(نيتِ إستقبالِ قبله كي مختلف صورتوں كاتفصيلي جائزه اوران كاحكم)

سوال: - زید اِستقبالِ خانه کعبه کی نیت سے نماز شروع کرتا ہے، کیا اس کی نماز ہوجائے گی یانہیں؟ علامه شامیؓ نے تذبذب میں ڈال دیا ہے، کیونکہ ان کی مندرجہ ذیل عبارت ج: اص:۳۳۲ سے راجح وصیح جوازمعلوم ہوتا ہے:-

اما على القول الراجع من انه لا يشترط نيتها فلا يضره نية غيرها بعد وجود الاستقبال الذي هو الشرط ... فما ذكره الشارح تبعًا للبحر والحلية صحيح.

اوراس كے بعد عبارت نمبر ۲ جوشرح منيه سے نقل فرمائی ہے كه:-

ان نية القبلة وأن لم تشترط للكن عدم نية الاعراض عنها شرط وعليه فهو مفرع على الراجع - معلوم موتا م كيرانج قول عدم جواز كام، للهذا براو كرم محقق مفتى به جواب عنايت فرما كرعندالله مأجور مول -

جواب: - بیشتر فقہاء نے مسئلہ یہی لکھا ہے اور آئی گوتر جیج دی ہے کہ نماز میں اِستقبالِ قبلہ شرط ہے، لیکن اِستقبالِ قبلہ کی نیت ضروری نہیں، بغیر نیت اِستقبال ہوجائے گا، تب بھی نماز دُرست ہوگی۔خودشار مِے مدیہ نے بھی بیمسئلہ ذکر کر کے اس کوشیح قرار دیا ہے، وہ تحریفر ماتے ہیں: -

وقال صاحب الهداية في التجنيس نية الكعبة ليست بشرط في الصحيح من البحواب لأن استقبال القبلة شرط فلا يشترط فيه النية كالوضوء انتهى. وهذا لأن الشروط يراعي وجودها تبعًا لا وجودها قصدًا لأنها وسائل ليست بمقصودة بالذات. (كبيرى شرح منية).

البتہ آ گے چل کرانہوں نے یہ بھی لکھا ہے کہ اگر چہ اِستقبالِ قبلہ کی نیت شرط نہیں لیکن عدم نیۃ الاعراض عن القبلۃ شرط ہے، لہذا اگر کوئی شخص اعراض عن القبلۃ کی نیت کرے گا تواس کی نماز فاسد ہوجائے گی۔ علامہ شامیؓ نے ان کا یہ قول محتمل طریقے سے نقل فرمایا ہے، اس لئے تروّد ہوتا ہے، کی عبارتیں و کیھنے کے بعدان کے قول کا جومنشاء ہمچھ میں آتا ہے وہ یہ ہے کہ مسئلے کی چندصورتیں ہیں: -

<sup>(</sup>۲،۱) رد المحتارج: اص: ۳۲۵ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>m) غنية المتملى ص: ١١٨ (طبع سهيل اكيدُمي لاهور).

ا:- اِستقبالِ قبله بھی ہواوراس کی نیت بھی ہو، یہ بالا تفاق ڈرست ہے۔

۲:- استقبال قبله مواور نيت كه نه مو، اس صورت ميس را بح قول كى بناء پر نماز ؤرست ہے،
 كما مر قول شارح المنية عن صاحب الهداية وهو الذي اختاره في تنوير الأبصار والدر
 المختار۔

":- استقبالِ قبلہ ہواور نیت غیرِقبلہ کی ہو، اس معنی میں کہ وہ کعبہ کی طرف رُخ کرنے کی بجائے اور چیز کو قبلہ سمجھ کر اس کا رُخ کرنا جا ہتا ہو، یہ وہ صورت ہے جس میں شارحِ منیہ نے نماز کو فاسد کہا ہے۔

كمن توجه الى الركن اليماني ناويًا الصلوة الى بيت المقدس فان نية القبلة وان لم يشترط الا ان عدم نية الاعراض عنها شرط. (كبيري ص:٢٢٢)\_

اس پر قیاس کر کے انہوں نے بید مسئلہ بھی بیان فرمایا ہے کہ:-

ان نـوى الـمصلّي يعني وقت الشروع ان قبلته محراب مسجده لا تجوز صلوته لأنه (۲) علامة على جهة القبلة. (بحواله ندّوره)\_

اس سے واضح ہوتا ہے کہ فسادِ صلاق کی صورت یہ ہے کہ محراب کی طرف اس خیال ہے رُخ کرے کہ قبلہ یہی ہے۔ اس پر علامہ شامیؒ نے اس صورت کو بھی قیاس فر مایا ہے کہ کو کی شخص بناء کعبہ کی نیت کرے تو اس کا بھی حکم یہی ہوگا۔ لیکن مقیس علیہ پر غور کرنے سے معلوم ہوا کہ بیاس وقت ہے جب وہ عرصۂ کعبہ سے صراحۃ اعراض کرنے کی نیت کرے اور محض بناء و جدران کو قبلہ سمجھے، جس کی علامت یہ ہے کہ اس کا خیال بیہ ہو کہ اگر یہ پھر اس مقام سے ہٹا کر کہیں اور رکھ دیئے جا ئیں تو وہی قبلہ ہول گے اور انہی کا استقبال کیا جائے گا، تب اس کی نماز فاسد ہوگی، لیکن ظاہر ہے ایسا خیال کرنا بہت بعد ہے۔

ہے:۔ چوتھی صورت اس سے خود بخو دنگل آئی اور وہ بیر کہ کوئی شخص کسی مسامت قبلہ چیز کے استقبال کی نیت کرے، نہ اس وجہ سے کہ وہ قبلہ ہے بلکہ اس وجہ سے کہ وہ جہت قبلہ کی علامت ہے تو اس صورت میں نماز ہوجائے گی، مثلاً محراب کے استقبال کی نیت کرے، لیکن مقصد میہ نہ ہو کہ محراب، قبلہ ہے، بلکہ میہ ہو کہ قبلہ کی علامت ہے۔ تو در حقیقت میہ استقبال محراب کی نیت نہیں ہوگی بلکہ اس کو استقبال قبلہ کی نیت نہیں ہوگی اس کے نماز جائز ہوگی۔

كما يفيده قول المنية ان نوى المصلّى ان قبلته محراب مسجده .... الخ. وقوله

<sup>(</sup>٢٠١) غنية المتملى ص:٣٢٣ (طبع سهيل اكيدمي لاهور).

لأن علامة على جهة القبلة .... الخر

اسی طرح اگر کوئی شخص بناءِ کعبہ کی نیت کرے کیکن اس لئے نہیں کہ وہ قبلہ ہے، بلکہ اس لئے کہ قبلہ کی علامت ہے تو بلاشبہ اس کی نماز دُرست ہوگی۔اس تفصیل سے واضح ہوگیا کہ اگر کوئی شخص نماز میں کعبہ کا رُخ کرنے کی نیت کرے تو اس کی نماز دُرست ہوگی ، کیونکہ اس نیت کامفہوم عرفاً یہی ہے کہ مقصود اِستقبال قبلہ و کعبہ ہے، اور خانۂ کعبہ کوعرف میں لفظ کعبہ ہی کے لئے بولتے ہیں، نیز اگر اس سے بناءِ کعبہ ہی مراد ہوتب بھی اس کے اِستقبال کی نیت بوجہ علامت ہونے کے ہے، نہ کہ بوجہ قبلہ ہونے ے، جس کی دلیل پیہ ہے کہ اگر بناء کے پچھر وہاں ہے ہٹا کر کہیں اور رکھ دیئے جائیں تو پیمصلی ان کا اِستقبال نہیں کرے گا لہٰذا اس کی نماز دُرست ہے، ہاں! اگر کوئی شخص ان پھروں کو قبلہ سمجھے اور ان کے ا پنی جگہ ہے ازالے کے بعدا نہی کی طرف رُخ کرنے کا قائل ہوتو اس کی نماز دُرست نہیں ہوگی ، و ھذا واللدسبحانهاعكم لا يتصوّر في مسلم

احقر محرتقي عثماني عفي عنه 21591/5/1A

(فتوى نمبر ۲۲/۳۲۹ الف)

بیٹھ کرنماز بڑھنے کے دوران کھڑے ہوجانا

سوال: - نماز بیٹھ کریڑھنے کے دوران ایک رکعت کے بعد طاقت محسوں کی تو اُب کھڑے ہوجانا دُرست ہے یانہیں؟ اور بیٹھے ہوئے بڑھنے میں حرج تو نہیں؟

فقط واللدسبحانه اعلم احقر محرتقي غثاني عفي عنه 011/1/17

(فتوى نمبر ١٨/١٣١٤ الف)

جواب: - نفلوں میں اس طرح کرنا بہتر ہے، اور اگر فرض مجبور ہوکر بیٹھ کر پڑھ رہا تھا اور طاقت آگئی تو کھڑا ہونا فرض ہے۔ الجواب صحيح بنده محمد عاشق الهي بلندشهري

<sup>(</sup>١) غنية المتملى ص: ٢٢٣ (طبع سهبل اكيدمي لاهور).

 <sup>(</sup>٢) وفي مجمع الأنهر شرح ملتقى الأبحر ج: ١ ص: ٢٢٩ ولو افتتحها قاعدًا للعجز يركع ويسجد فقدر على القيام بني قائمًا عند الشيخين . . . . الخ.

# والجماعة الامامة والجماعة الإمامة والجماعة الإمامة والجماعة الإمامة والمحماعة المحماعة المحم

#### امامت کی نیت کا طریقه

سوال: - اگریسی کوامام بنادیا جائے تو اس کوامامت کی نیت کس طرح کرنی چاہئے؟
جواب: - بس بیہ نیت کرلیں کہ میں ان تمام لوگوں کی امامت کر رہا ہوں جو میری اقتداء
کریں۔نیت،زبان سے ہونی ضروری نہیں، دِل میں بیارادہ کرلینا کافی ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم
۱۸۱۲ الف ۲۸/۲ الف)

#### امام کے شرعی اوصاف

سوال: - ایک امام جو تمام اوقات کی نماز پڑھاتا ہو، اس کے شرعی اوصاف کیا ہونے چاہئیں؟ کیا اس میں جسمانی اعضاء کا بھی لحاظ ہے؟ مثلاً جس شخص کا ہاتھ پیدائشی طور پرمفلوج ہو، یا پیدائشی حچوٹا ہواور وہ تکبیر کے وقت ہاتھ کا نوں تک نہ لے جاسکتا ہو، کیا اس عذر کا شخص نماز پڑھانے کا اہل ہے؟

جواب: - سب سے پہلے یہ جھھ لیجئے کہ امام، بارگاہِ خدواندی میں مسلمانوں کی درخواست پیش کرنے کے لئے ایک نمائندہ کی حیثیت رکھتا ہے، اس لئے شریعت کی طرف سے اس کے پچھ مخصوص اوصاف مقرّر کئے گئے ہیں، تا کہ یہ نمائندہ مسلمانوں کے شایانِ شان ان کی نمائندگی کر سکے۔ ان اوصاف میں سے بعض تو لازمی ہیں، اور جس شخص میں یہ اوصاف نہ پائے جاتے ہوں اس کے پیچھے نماز نہیں ہوتی، اور بعض اوصاف ایسے ہیں کہ ان کے بغیر نماز ہوجاتی ہے، مگر مگر وہ رہتی ہے، اور بعض اوصاف صرف مستحن اور پسندیدہ ہیں، ان کے بغیر نماز میں کوئی کراہت نہیں آتی، مگر بہتر یہ ہے کہ امام اس شخص کو بنایا جائے جس میں یہ اوصاف بھی موجود ہوں۔

<sup>(</sup>۱) و كين الدر المختار مع رد المحتار ج: ١ ص: ١٥ ٣ (طبع سعيد) و عالمگيرية ج: ١ ص: ١٥ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه).

لازمی اوصاف جن کے بغیر مقتد یوں کی نماز ہی نہیں ہوسکتی ، مندرجہ ذیل ہیں:-

ا: - امام مسلمان ہو، بالغ ہو، دیوانہ نہ ہو، نشے میں نہ ہو۔

۲: - نماز کا طریقه جانتا ہو۔

m:- نماز کی تمام شرا نط وضو وغیرہ اس نے بوری کررکھی ہوں۔

ہم: - کسی ایسے مرض میں مبتلا نہ ہو، جس کی وجہ سے اس کا وضو قائم نہ رہتا ہو، مثلاً مسلسل نکسیر وغیرہ (ایسے شخص کوفقہاء معذور کہتے ہیں، ایباشخص اپنے جیسے معذور کی امامت تو کرسکتا ہے، مگر تندرست لوگوں کا امام نہیں بن سکتا)۔

۵:- رُکوع اور سجدے پر قادر ہو، اگر کسی بیماری وغیرہ کی وجہ سے وہ رُکوع سجدے پر قادر نہ ہو تو تندرست لوگوں کی امامت نہیں کرسکتا۔

٢:- گونگا، تو تلا يا بىكلا نە بو ـ

اور دُوسری قشم کے اوصاف جن کے بغیر نماز مکروہ رہتی ہے، مندرجہ ذیل ہیں:-

ا: - صالح ہو، یعنی کبیرہ گناہوں میں مبتلا نہ ہو۔

۲: - فاسد العقيده نه جو ـ

m: - نماز کے ضروری مسائل سے واقف ہو۔ 💪 🔥

ہ: - قرآنِ کریم کی تلاوت صحیح طریقے سے کرسکتا ہو۔

3:- کسی ایسے جسمانی عیب میں مبتلا نہ ہوجس کی وجہ سے اس کی پاکیزگی مشکوک ہوجائے، یا لوگ اس سے گھن یا اس کا استخفاف کرتے ہوں۔ اسی وجہ سے نابینا، مفلوج ، ابرص وغیرہ کے بیچھے نماز پڑھنے کو فقہاء نے خلاف اُولی قرار دیا ہے، لیکن یہ کراہت اسی وقت ہے جب اس سے بہتر دُوسرا امام مل سکتا ہو، اگر اس سے بہتر زمل سکتو کوئی کراہت نہیں ہے۔

(شامی ج: اص: ۵۲۵ تا ۵۲۳)

یہ تمام اوصاف تو قانونی انداز کے تھے، ان کے علاوہ چونکہ امام مسجد اپنے محلے کا دینی مرکز اور ایک طرح سے مربی بھی ہوتا ہے، اس لئے بہتر یہ ہے کہ مندرجہ ذیل مزید اوصاف اس میں پائے جاتے ہوں:-

حاضرین میں علم دین اور تلاوتِ قرآن کے اعتبار سے سب سے زیادہ بلندرُ تنبہ ہو۔ خوش اخلاق ، شریف النسب ، باوقار اور وجیہ ہو۔

<sup>(</sup>١) ميتمام اوصاف رد المحتار لابن عابدين الشامي ج: اص:٥٩٢٢٥٥ (طبع انج ايم سعير) مين موجود بين -

<sup>(</sup>٢) شامي ج: ١ ص: ٥٢٠ – ٥٢٢ (طبع ايج ايم سعيد).

صفائی ،ستھرائی ،تقویٰ اور طہارت کا خیال رکھتا ہو۔

مستغنی طبیعت رکھنے والا اور سیر چیثم ہو، اور محلے کی دینی تربیت کے لئے جتنے اوصاف کی ضرورت ہے، وہ اس میں یائے جاتے ہوں۔

محلے کی مساجد میں امام کا انتخاب کرتے وقت ان اوصاف کی رعایت کرلی جائے تو محلے میں ایک نہایت خوشگوار دینی ماحول بیدا ہوسکتا ہے۔ مذکورہ بالانشری کے بعد آپ کے تمام سوالات کا جواب خود بخو د واضح ہوجاتا ہے۔ جس شخص کے ہاتھ اتنے جیوںٹے ہوں کہ وہ کا نوں تک نہ پہنچتے ہوں تو اگر اس میں کوئی اور عیب نہیں ہے تو اس کے بیجھے بلا کراہت نماز پڑھی جاسکتی ہے۔ واللہ اعلم میں کوئی اور عیب نہیں ہے تو اس کے بیجھے بلا کراہت نماز پڑھی جاسکتی ہے۔

#### جس کاعلم زیادہ ہو،اسے امام بنانا افضل ہے

سوال جا ایک مسجد میں دو اُستاذ بچوں اور بچیوں کو پڑھاتے ہیں، ایک اُستاذ مقامی ہیں، جو کہ عالم ہی ہیں، دُوسرے غیرمقامی ہیں جو کہ عالم ، قاری اور حافظ بھی وہیں۔ مقامی اُستاذ صرف بچیوں کو پڑھاتے ہیں، دُوسرے اُستاذ بچوں کو سارا دِن صبح شام پڑھاتے ہیں، جبکہ نمازیں اور جمعہ کی نماز مقامی اُستاذ پڑھاتے ہیں۔ ان دونوں میں ہے نماز اور جمعہ پڑھانے کا کون زیادہ مستحق ہے؟ اس میں جھڑے کی کوئی بات نہیں ہے اور نہ کوئی اختلاف ہے۔

(فتوى نمبر ١٩١/ ٢٩/ ب

## شرعی مسکے کو نہ ماننے والے کی امامت کا حکم

سوال: - زیدکسی جامع مسجد میں امام ہے، اس میں مندرجہ ذیل عیوب موجود ہیں: -ا: - جملہ مقتدی اس سے ناراض ہیں، ناراضگی وُنیوی کاموں پر ہے،سوائے متو تی کے جو کہ اس

<sup>(1)</sup> يەنتوى "ابلاغ" كے شارەصفر ١٣٨٧ه سے ليا كيا ہے۔

<sup>(</sup>٢) وفي الدر المختار (باب الامامة ج: ١ ص: ٥٥٧) والاحق بالامامة تقديما بل نصبا الأعلم بأحكام الصلاة فقط صحة وفسادا بشرط اجتناب للفواحش الظاهرة ... ثم الأورع ... الخ. وفي الهندية (الباب الخامس في الامامة الفصل الشاني ج: ١ ص: ٨٣) الأولى بالامامة أعلمهم بأحكام الصلوة هكذا في المضمرات، وهو الظاهر هكذا في البحر الرائق هذا اذا علم من القراءة ... قدر ما تقوم به سنة القراءة ولم يطعن في دينه.

ہے مجبور ہے، اس ناراضگی کی وجہ سے محلے کے لوگوں نے اسے لاٹھی بھی ماری، پھر بھی وہ پیش امام ہے۔ ۲: - مقتد یوں پر بہتان اور ان کے عیوب کو افشاء کرنا اس پیش امام کی عادت ہے۔

س: -غرور ہے اتنا بھرا ہوا ہے کہ اگر نماز میں کوئی خلل واقع ہو،خودنہیں جانتا، اور اگر مقتدی سے: مسکلہ تحقیق کر کے بتائیں تو ان کی باتوں کونہیں مانتا، علماء کو غلط کہتا ہے، اب سوال یہ ہے کہ ایساامام امامت کاحق دار ہے یا اس کومسجد سے زکال دیں؟

جواب: - اگرسوال میں درج شدہ واقعات دُرست ہیں، یعنی امام خود عالم نہیں ہے اور علماء کے بتائے ہوئے مسئلے کو مانتانہیں اور مسلمانوں پر بہتان لگا تا ہے تو اسے مقتدیوں کی امامت سے الگ ہوجانا چاہئے، کیونکہ حدیث میں ایسے شخص کی امامت پر اصرار کرنے پر وعید آئی ہے۔ اگر وہ خود مستعفی نہ ہوتو متو تی مسجد کو بھی اختیار ہے کہ وہ اسے معزول کردے۔

واللہ سبحانہ اعلم واللہ سبحانہ اعلم

(فتوی نمبر ۲۵/۱۷۰۰ ج)

#### بدكردار شخف كے بیچھے نماز پڑھنے كاحكم

سوال: - ا: - ایک شخص جو پھے خفیہ اور اندرونی کوششوں کے ذریعے ہے محکمہ اوقاف کوجل دے کر ایک جامع مسجد میں خطیب اور امام کا عہدہ حاصل کرنے میں کامیاب ہوگیا۔ ۲: - اس شخص کو جس نے خود کو مصنوعی طور پر عالم اور قاری مشہور کر رکھا ہے، مسجد میں کم وہیش ایک سال کا عرصہ امامت و خطابت کے فرائض انجام دیتے ہوئے گزر چکا ہے۔ اس طویل عرصے میں متعدد نمازیوں کو اس شخص کے علم وفضل، رفقار و گفتار اور کر دار و اخلاق کے بارے میں قابل اعتراض شہادتیں فراہم ہو چکی ہیں، بایں وجہ ایک کثیر تعداد نمازیوں کی اس شخص کی وجہ سے مسجد کو چھوڑ نے پر مجبور ہوئی اور دُور دُور جا کر فریضہ نماز ادا کرنے کی زحمت اُٹھا رہی ہے۔ ۳: - یشخص تلاوت قرآن مجید کے دوران فاسد قسم کی غلطیاں کرتا ہے اور ارکانِ نماز پوری طرح ادا نہیں کرتا اور لوگوں کو غلط مسائل اور فتوے دیتا ہے۔ عنظیاں کرتا ہے اور ارکانِ نماز پوری طرح ادا نہیں کرتا اور لوگوں کو غلط مسائل اور فتوے دیتا ہے۔ موجود ہیں، اور بعض باتیں ایس کھی بہت سے شجیدہ لوگوں کے ذہنوں میں شکوک و شہبات موجود ہیں، اور بعض باتیں ایس کی جات میں شدید موجود ہیں، اور بعض باتیں ایس کی جات میں کہا گر ان کی تحقیق کرلی جائے تو اس شخص کا بدکردار ہونا خابت ہوسکتا ہے۔ ۵: - پیشخص مفتی اور مفسر بھی ہے، اس نے مسجد کے مسلمانوں کی جماعت میں شدید

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار ج: ۱ ص: ۵۵۹ (طبع سعيد) (ولو أم قومًا وهم له كارهون ان) الكراهة لفساد فيه أو لأنهم أحق بالامامة منه كره له ذلك تحريمًا لحديث أبي داؤد: "لا يقبل الله صلاة من تقدم قوما وهم له كارهون." وفيه أيضًا ج: ۱ ص: ۵۵۷ و الأحق بالامامة تقديما بل نصبا مجمع الأنهر الأعلم بأحكام الصلاة فقط صحة وفسادا بشرط اجتنابه للفواحش الظاهرة. وفي البحر الرائق ج: ۱ ص: ٣٣٨ (طبع مكتبه رشيديه كوئله) واما الكراهة فمبينة على قلة رغبة الناس في الاقتداء بهؤلاء فيؤدى الى تقليل الجماعة المطلوب تكثيرها تكثيرا للأجر.

قتم کا انتشار برپا کردیا ہے اور غلط باتوں کے ذریعہ آپس میں لڑادیتا ہے۔ ۲: - بیشخص محکمہ اوقاف کے افران سے خفیہ ربط و تعلق رکھتا ہے اور ناجائز اثرات استعال کر کے مسجد مذکورہ کے ایک مؤذن کو جو حافظ و عالم سے مختلف قتم کے غلط الزامات لگا کر اور سازش و شرارت کر کے علیحدہ کرواچکا ہے۔ 2: -اب صورت حال یہ ہے کہ اس مسجد کے نمازی سخت تکلیف اور اذیت میں مبتلا ہیں، اور اس شخص سے خلاصی پانے کے لئے انہوں نے پچھ تحقیقات کی ہیں اور جن جن مساجد میں اس نے ملازمت کی ہے، وہاں جاکر دریافت حال کیا تو معلوم ہوا کہ بیشخص شدید قتم کا بدکردار، اوباش، مفسد، بددیانت اور ہے علم ہے، اور وہاں کوئی شخص بھی ایسانہیں ملا جو اس کے لئے کلمہ خیر کہہ سکتا ہو، مزید یہ بھی معلوم ہوا کہ یہ غیر شادی شدہ ہے اور اپنا کوئی شخص بھی ایسانہیں ملا جو اس کے لئے کلمہ خیر کہہ سکتا ہو، مزید یہ بھی معلوم ہوا کہ یہ غیر شادی شدہ ہے اور اپنے ساتھ ایسے دوستوں کو رکھتا ہے جس سے ماحول مکدر ہور ہا ہے، مندرجہ بالا غیر شادی شدہ ہے اور اپنے ساتھ ایسے دوستوں کو رکھتا ہے جس سے ماحول مکدر ہور ہا ہے، مندرجہ بالا کوائف پیش کر گے آپ سے التماس ہے کہ بیشخص قابلِ امامت ہے یانہیں؟

جواب: - امام سی ایسے شخص کو بنانا چاہئے جوضیح العقیدہ، متقی، پر ہیزگار اور ضروری و بنی مسائل سے کما حقہ باخبر ہو، نیز قراء سے سیح کرتا ہو، اور کم از کم نماز کے مسائل سے بوری طرح باخبر ہو۔ لہذا سوال میں جو باتیں لکھی گئی ہیں اگر وہ دُرست ہیں تو ایسے شخص کے پیچھے نماز مکروہ ہے، اسے معزول کرکے کسی ایسے شخص کو امام بنانا چاہئے جس میں مذکورہ شرائط پائی جاتی ہوں، البتہ جب تک کسی دُوسرے امام کا انتظام نہ ہواس وقت تک ان کے پیچھے نماز پڑھنا تنہا نماز پڑھنے سے بہتر ہے، اور جو فرایس سے رہن گی وہ ہوجا کیں گی۔ واللہ سجانہ اعلم واللہ سجانہ اعلم

ار۱۲۷ ۱۳۹۱ه (فتوی نمبر ۲۵/۲۷۳۵ و)

#### کسی ناجائز فعل سے منع کرنے بردا مامت سے معزول کرنا سوال: - عرض میہ ہے کہ سائل امام مسجد موضع بٹ تھانہ شیروان ضلع ایبٹ آباد کی جدی طور سے پشت دربیشت ۲۱۵ سال ہے دیہ مذکور میں امامت چلی آرہی ہے، اور اب سائل امامت وخطابت

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار ج: ۱ ص: ۵۵۷ (طبع ايچ ايم سعيد) والأحق بالامامة تقديما بل نصبا مجمع الأنهر، (الأعلم بأحكام الصلوة) فقط صحة و فسادًا بشرط اجتنابه للفواحش الظاهرة .... (ثم الأحس تلاوة) و تجويدًا (للقراءة ثم الأورع) أي الأكثر اتقاء للشبهات والتقوى اتقاء المحرمات. وفي الشامية تحته (قوله بأحكام الصلوة فقط) أي وان كان غير متبحر في بقية العلوم .... (قوله بشرط اجتنابه .... الخ) .... الأعلم بالسنة أولى الا أن يطعن عليه في دينه، لأن الناس لا يرغبون في الاقتداء به وفي البحر الرائق ج: ۱ ص: ٣٢٨ وأما الكراهة فمبينة على قلة رغبة الناس في الاقتداء بهؤلاء فيؤدي الى تقليل الجماعة المطلوب تكثيرها تكثيرًا للأجر.

 <sup>(</sup>۲) وفي الدر المختارج: ١ ص: ٥٥٩ (طبع ايج ايم سعيد) (ولو أم قوما وهم له كارهون ان) الكراهة (لفساد فيه
 ... كره) له ذلك تحريمًا. وفيه أيضًا ج: ١ ص: ٥٥٩ و ٥٢٠ ويكره امامة عبد .... وفاسق .... الخ.

کے فرائض سرانجام دے رہا ہے۔

سائل متندعالم وین فارغ التحصیل از مدرسة تعلیم القرآن راولپنڈی ہے۔ مؤرخد ۱۹۸۳ ما و بہہ مذکورہ کے زرین وغیرہ مسجد شریف کا جزیش (بجلی) بدون اجازت سینہ زوری ہے اپنے مال و دولت کے نشے میں اپنے عبدالسار کی شادی میں لے گئے تھے۔ ان کے اس فعلِ مجرمانہ پر میں نے بحثیت امام کے ان کوآگاہ کیا، اور خدا کا خوف دِلایا، کیونکہ جزیر بجلی مسجد شریف کی ملکیت کا استعال ان لوگوں نے ناچ گانے والی عورتوں کے تماشے پرصرف کیا۔ ان ملزموں کو ان کے اس فعل سے باز رکھنے کے لئے جب میں نے وعظ ونصیحت کی تو اُلٹا انہوں نے میر ہے گھر پر پھراؤ کیا، گالی گلوچ کی اور مجھ پر جملہ آور ہوئے، اور مجھ امامت سے برطرف کردیا۔ ملزموں نے انہیں مسجد شریف کی ملکیت جزیر برطرف کر یا ہے کہ میں نے انہیں مسجد شریف کی ملکیت جزیر برطرف کیا ہوں میں استعال کرنے سے کوں منع کیا، اور اس منع کرنے پر ان کی تو ہین ہوئی، لہذا اس کی سزا ہیے گانوں میں استعال کرنے سے کیوں منع کیا، اور اس منع کرنے پر ان کی تو ہین ہوئی، لہذا اس کی سزا ہے کہ مجد شریف کی امامت سے مجھ برطرف کردیا گیا۔ لہذا آپ بحثیت مفتی وشری بھی ہونے کے فیصلہ صادر فرماد س کہ سائل یہاں امامت و خطاب کا اہل وحق دار ہے یا نہیں؟

ا:-سائل بفضله تعالی متندعالم ہے۔

۲:- باشرع ہے، صاحب اولاد ہے، چھ بچوں کا باپ ہے کی قتم کا کوئی عیب شرعی نہیں ہے۔
 جواب: - اگر واقعات مندرجہ سوال دُرست ہیں اور سائل میں کوئی شرعی نقص نہیں ہے تو ان
 یچھے نماز بلاشبہ ہوجاتی ہے، اور ایک بُری بات ہے منع کرنے کی بناء پر ان کو معزول کرنا شرعاً ناجائز ہے۔ جہاں تک معزولی کے شرعاً معتبر ہونے کا تعلق ہے وہ یہ جانے پر موقوف ہے کہ شرائطِ ملازمت کیا خصیں؟

۵/۸/۵ میرا ۱۳۸/۱۳۸ و) (فتوی نمبر ۳۸/۱۳۸ و)

جس امام سے مقتدی راضی نہ ہوں ، اس کی امامت کا حکم

سوال: - ایک صاحب گزشته پندرہ سال سے ایک مسجد میں امامت کراتے ہیں، مگر علمی قابلیت کے مالک نہیں، جمعہ کی تقریر کے لئے دُوسرے مولا نا صاحب آتے ہیں جومتند عالم ہیں۔ قراءة بھی تجوید کے مطابق ہے، لیکن یہ فقط تقریر کرتے ہیں اور نمازِ جمعہ پیش امام مسجد پڑھاتے ہیں، جبکہ لوگوں کی خواہش ہے کہ مقرِّر ہی نمازِ جمعہ پڑھا ئیں، لیکن ندکورہ امام اس وجہ سے اس کی اجازت نہیں دیے کہ کہیں خطیب صاحب قابض نہ ہوجا ئیں، جبکہ خطیب صاحب اس کا اقرار کرتے ہیں کہ میرا

مقصدان کی جگہ پر قبضہ کرنانہیں۔ کئی لوگ مذکورہ امام کے پیچھے کئی وجوہ سے نمازنہیں پڑھتے:
۱:- امام صاحب قرآن وحدیث کاعلم نہیں رکھتے۔ ۲:- قراءةِ قرآن مجبول ہے۔ ۳:- خطبہ بھی غلط پڑھتے ہیں۔ ۳:- ذراسی بات بھی خلاف طبع ہوجائے تو فخش گالیاں دیتے ہیں۔ ۵:- لوگ ان کے طرزِعمل پر انہیں غور کرنے کو کہتے ہیں تو وہ لوگوں کونماز پڑھنے سے منع فرمادیتے ہیں۔ لہذا ان کی اقتداء صبحے سے بنہیں؟

جواب: - صورتِ مسئولہ میں جبکہ مقتدی ان امام صاحب کے پیچھے نماز پڑھنے سے خوش نہیں ہیں اور ان سے زیادہ علم رکھنے والا امام موجود ہے تو ان امام صاحب کا اپنی امامت پر اصرار کرنا کروہ تح کی ہے ، لیکن جولوگ مذکورہ وجوہات کی بناء پر ان کے بیچھے نماز پڑھنے کے بجائے گھر میں اکسیے نماز پڑھتے ہوں وہ بھی غلطی پر ہیں ، انہیں چاہئے کہ ان کی جگہ افضل امام کو مفرر کرنے کی کوشش فتنہ بر پا کئے بغیر جاری کھیں اور جب تک وُوسرے امام کا انتظام نہ ہوائی وقت تک انہی امام صاحب کے بیچھے نماز پڑھنا ہوجائے گی ، اور ان کے بیچھے نماز پڑھنا اکسلے پڑھے نہ ہوائی ہوجائے گی ، اور ان کے بیچھے نماز پڑھنا اکسلے پڑھے سے بہتر ہے۔

في الدر المختار: ولو أم قوما وهم له كارهون ان الكراهة لفساد فيه أو لأنهم أحق بالامامة منه كره له ذلك تحريمًا (ج:اص:٢٤٦)\_

وفي رد المحتار تحت قوله: "صلى خلف فاسق أو مبتدع نال فضل الجماعة" أفاد أن الصلاة خلفهما أولى من الانفراد، لكن لا ينال كما ينال خلف تقى ورع لحديث: من صلّى خلف عالم تقى فكأنما صلّى خلف نبى - (شاى ج: اص: ٢٥٧) - والله سجانه اعلم خلف عالم تقى فكأنما صلّى خلف نبى - (شاى ج: اص: ٢٥٧) - والله سجانه اعلم الم ١٣٩١/١٢/١٤ و) وزوى نم ١٣٩١/١٢/١٤ و)

### علمائے دیوبند کے عقائد سے جزوی اختلاف رکھنے والے ایک امام کی امامت سے متعلق تفصیلی فتو کی

( ژوب بلوچتان کے پیچی علمائے کرام اپنے ایک مقامی امام کے عقائد اور نماز میں اس کی اقتداء سے متعلق تناز عے کے تصفیے کے لئے حضرت مولانا مفتی محمرتنی عثانی صاحب دامت برکاتہم کے پاس آئے تھے، حضرتِ والا دامت برکاتہم نے فریقین کو ایک متفقد استفتاء مرتب کرنے کی ہدایت فرمائی جس کا حضرتِ والا

 <sup>(</sup>١) الدر المختار ج: ١ ص: ٥٥٩ (طبع ايچ ايم سعيد) وفي البحر الرائق ج: ١ ص:٣٨٦ وأما الكراهة فمبنية على
 قلة رغبة الناس في الاقتداء بهؤلاء فيؤدي الى تقليل الجماعة المطلوب تكثيرها تكثيرا للأجر.

<sup>(</sup>٢) فتاوى شامية ج: ١ ص: ٥٢٢ (طبع ايج ايم سعيد).

(فتوی نمبر ۱۱۰۳/۱۳)

دامت برکاتهم نے تفصیلی جواب تحریر فرمایا، اور اس سے پہلے ریکارڈ میں وضاحت اور یا دواشت کے لئے ایک تحریر بھی مرتب فرمائی، ریکارڈ سے یہ وضاحتی تحریر، اس کے بعد فریقین کا متفقہ استفتاء اور حضرت والا دامت برکاتهم کی جانب سے اس کا جواب درج ذیل ہے۔ حضرت والا دامت برکاتهم کے اس جواب پربعض حضرات کی طرف سے دوبارہ استفتاء کیا گیا وہ استفتاء اور اس کا جواب بھی آخر میں درج ہے۔) (محمد زبیر عفی عنه)

#### حضرتِ والا دامت بركاتهم كي وضاحتي تحرير

احقر محمر تقی عثانی عفی عند۔ عرض گزار ہے کہ علاقہ ژوب بلوچتان کے دوفریق احقر کے پاس اپنے ایک تنازعے کے سلسلے میں تحکیم کے لئے تشریف لائے۔ ان میں سے ایک فریق مولا نامحمہ شیرانی صاحب اپنے چند رفقاء کے ہمراہ پہلے تشریف لائے، پھر دُوسرا فریق یعنی مولا ناصبخت اللہ صاحب اپنے چند رفقاء کے ہمراہ اگلے روز تشریف لائے۔ دونوں نے احقر سے الگ بھی باتیں کیس صاحب اپنے چند رفقاء کے ہمراہ اگلے روز تشریف لائے۔ دونوں نے احقر سے الگ بھی باتیں کیس اور اجتماعی طور پر بھی، دونوں کی خواہش پنھی کہ احقر ان کے درمیان حکم بن کران کے تنازعے کا فیصلہ کرے، لیکن چونکہ احقر کے لئے واقعات کی جھان بین اور تفتیش ممکن نہیں تھی، اس لئے احقر نے تحکیم سے معذوری ظاہر کی ، اور پہوش کیا کہ اگر دونوں فریق کوئی متفقہ استفتاء مرتب فرمالیس تو احقر اس کا جواب لکھ کر دیدے گا۔

تنازعال بات پرتھا کہ مولا ناصبخت اللہ صاحب اپنے عقائد ونظریات کے کحاظ ہے مستحق امامت ہیں یانہیں؟ اس لئے احقر نے تجویز پیش کی کہ ان کے متنازعہ عقائد لکھ کر متفقہ طور پر استفتاء کرلیا جائے، اس پرمولا نا شیرانی صاحب کو اعتراض بیرتھا کہ اس وقت مولا ناصبخت اللہ صاحب جو عقائد و نظریات لکھ کر دیں گے وہ ان کے ان حقیقی عقائد و نظریات ہے بہت کم اور اَخف ہوں گے جو وہ علاقے میں بیان کرتے رہتے ہیں، اس لئے استفتاء ہے صحیح صورت حال واضح نہیں ہوگی۔ لیکن بالآخر انہوں نے انہوں نے اس شرط پر متفقہ استفتاء مرتب کرنے کو قبول کرلیا کہ وہ کم ہے کم اُمور جن کا انہوں نے اعتراف کیا ہو، اس استفتاء میں درج کئے جائیں گے، اور دُوسرے اُمور چونکہ متفقہ استفتاء میں درج نہیں کیا جارہا، ان کے بارے میں ہم اپناحقِ استفتاء میں درج کے بیاں ان کو درج نہیں کیا جارہا، ان کے بارے میں ہم اپناحقِ استفتاء الگ محفوظ کرد ہے۔ رکھیں گے۔ چنانچہ اس کے بعد متفقہ استفتاء مرتب کیا گیا اور اس پر دونوں فریقوں نے وستحظ کرد ہے۔ رکھیں گے۔ چنانچہ اس کے بعد متفقہ استفتاء مرتب کیا گیا اور اس پر دونوں فریقوں نے وستحظ کرد ہے۔ رکھیں گے۔ چنانچہ اس کے بعد متفقہ استفتاء مرتب کیا گیا اور اس پر دونوں فریقوں نے وستحظ کرد ہے۔ احترام کم تھی عثانی عفی عنہ بیا سیاستفتاء اور اس پر احقر کا جواب اس تحریر کے ساتھ منسلک ہے۔ احترام کی جواب اس تحریر کے ساتھ منسلک ہے۔ احترام کہ کا دوراس پر احقر کا جواب اس تحریر کے ساتھ منسلک ہے۔ احترام کو ان کو دوراب اس تحریر کے ساتھ منسلک ہے۔

#### فریقین کی طرف ہے پیش کیا گیا استفتاء اور اس کا جواب

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے دین اس مسئلے میں کہ ہمارے علاقے میں ایک صاحب کے عقائد کے بارے میں یہ تنازعہ ہے کہ ان کے عقائد جمہور اہلِ سنت والجماعت بالخصوص مسلکِ علمائے دیوبند کے مطابق ہیں یانہیں؟ نیز ان کے عقائد کے پیشِ نظر انہیں امام بنانا شرعاً دُرست ہے یا ملمائے دیوبند کے مطابق ہیں یانہیں؟ نیز ان کے عقائد کے پیشِ نظر انہیں امام بنانا شرعاً دُرست ہے یا منہیں؟ اور جونمازیں ان کے بیجھے ادا کی گئیں ان کا کیا تھم ہے؟ چنانچہ ان صاحب سے ان کے عقائد کے سلسلے میں پچے سوالات کئے گئے جن کا جواب انہوں نے تحریری شکل میں دیا ہے۔

آپ ان جوابات کا بغور مطالعہ فرما کریہ تحریر فرمائیں کہ مسلک علمائے دیو بند کے مطابق میہ جوابات کیا حقیت رکھتے ہیں؟ اور مذکورہ صاحب کی امامت کے بارے میں شرعی استفتاء کے ساتھ سات ورق میں منسلک ہیں۔

جواب: - استفتاء کے ساتھ منسلک مولا ناصبغت اللہ صاحب کے لکھے ہوئے چودہ سوالات کے جوابات کا احقر نے بغور مطالعہ کیا اور بعض اُمور میں مولا نا موصوف سے زبانی وضاحتیں بھی طلب کیں، ان میں سے بعض اُمور میں بعض جوابات واضح طور پر علمائے دیو بند کے مسلک کے مطابق ہیں، مثلاً اوقاتِ مکروہہ ومنہیہ میں تحیۃ المسجد کا ممنوع ہونا، یا سوال نمبر لا کے جواب میں دُعا کے وقت فی الجملہ رفع یدین کوموافق سنت کہنا، لیکن بعض جوابات مجمل ہیں، مثلاً شخ محمد بن عبدالوہاب نجدی اور علامہ ابن تیمیہ کے بارے میں انہوں نے یہ واضح نہیں فرمایا کہ جن مسائل میں علمائے دیو بند کو ان حضرات سے اختلاف ہے ان مسائل میں مولا نا موصوف کا موقف کیا ہے؟ نیز سوال نمبر ہم کے جواب میں یہ بات واضح نہیں ہوتی کہ تین دن کے بعد میّت کے گھر جاکر تعزیت کرنے کومولا نا موصوف علی اللطلاق بدعت و ناجائز کہتے ہیں باس کی کسی خاص ہیئت کو گ

کٹین مولانا موصوف کے جوابات میں چار اُمورایسے ہیں جوصراحۃ علمائے دیو بند کے مسلک کے خلاف ہیں ،اور وہ مندرجہ ذیل ہیں:-

ا: - مولانا نے حدیثِ مبارک: "لا تشد الر حال الّا الّی ثلاثة مساجد" کی اس تشریح کی طرف اپنا رُ جحان ظاہر کیا ہے جو علامہ ابنِ تیمیہ سے منقول ہے، چنانچہ وہ زیارتِ قبور کے لئے سفر کو حدیثِ مذکور کی نہی میں شامل سمجھتے ہیں یہاں تک کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے روضۂ اقدس کی حدیثِ مذکور کی نہی میں شامل سمجھتے ہیں یہاں تک کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے روضۂ اقدس کی

<sup>(</sup>۲۰۱) امام صاحب کی طرف ہے اہلِ علاقہ کو اپنے عقائد ہے متعلق دیئے گئے ان وضاحتی جوابات کی تحریر ریکارڈ میں موجودنہیں ہے، تاہم آ گے حضرتِ والا دامت برکاتہم کی طرف ہے دیئے گئے فتو کی میں چونکہ ان کے عقائد کا جائز ہ لیا گیا ہے لہٰذا اس ہے امام صاحب کے عقائد بھی واضح ہوجاتے ہیں۔ (محمدز بیرعفی عنہ )

زیارت کی نیت سے سفر کرنے کو بھی وُرست نہیں سبجھتے ، بلکہ ان کے نزدیک سفر کا مقصد مسجدِ نبوی کی زیارت ہونا جائے اور ضمناً روضۂ اقدس کی زیارت بھی ہوجائے تو مضا لُقہ نہیں۔ انہوں نے احقر سے زبانی یہ بیان کیا کہ اب تک مجھے چونکہ کوئی نفتی دلیل زیارتِ روضۂ اقدس کے استخباب کی نہیں ملی ، اس لئے میراعمل یہ ہے کہ میں نے مسجدِ نبوی کے قصد سے مدینہ طیبہ کا سفر کیا اور وہاں پہنچ کر روضۂ اقدس کی زیارت بھی ہوگئی ، اور آئندہ بھی ایسا ہی ارادہ ہے۔

مولانا کا بینظریه علمائے دیوبند کے مسلک کے صراحة مخالف ہے، اس بارے میں بہت سی تحریریں موجود ہیں، لیکن خاص طور سے "المھند علی المفند" جوحضرت مولا ناخلیل احمد صاحب مہار نیوری قدس سرۂ کی مرتب فرمودہ کتاب ہے، اور جس پراس وقت کے تمام اکا برعلمائے دیوبند کے دستخط ہیں، اس کی عبارت بیہ ہے کہ:

''ہمارے زویک اور ہمارے مشائخ کے نزدیک زیارتِ قبرِسیّد المرسلین صلی اللّه علیہ وسلم اعلیٰ درجے کی قربت اور نہایت ثواب اور سببِ حصول نصیب ہے، اور سفر کے وقت آپ کی زیارت کی نیت کرے اور ساتھ میں مسجدِ نبوی اور ویگر مقامات و زیارت گاہ ہائے متبر کہ کی بھی نیت کرے، پھر جب وہاں حاضر ہوگا تو مسجدِ نبوی کی بھی زیارت ہوجائے گی ....۔

رہا وہابیہ کا بیہ کہنا کہ مدینہ منوّرہ کی جانب سفر کرنے والے کوصرف مسجدِ نبوی کی نیت کرنی چاہئے اور اس قول پر حدیث کو دلیل لانا کہ کجاوے نہ کسے جاویں گرتین مسجدوں کی جانب، سویہ قول مردود ہے ....الخے''

۲: - ای طرح مولانا نے اپنے جواب میں تعویذ کی ہر شم کو کم از کم مکروہ بتایا ہے۔ جہاں تک ایسے تعویذات کا تعلق ہے جن میں استمداد بغیر اللہ ہو یا جو غیر معلوم المعنی ہوں تو ان کے حرام ہونے میں کسی کو اختلاف نہیں، لیکن جن نقوش اور ہندسوں کے معنی معلوم ہوں انہیں حرام کہنا، یا آیات قرآنی اور اسمائے حنی کے ذریعے تعویذ کو مکروہ قرار دینا علمائے دیوبند کے مسلک کے خلاف ہے، جس کی تصریحات علمائے دیوبند کے فلاف ہے، جس کی تصریحات علمائے دیوبند کے قاوی میں موجود ہیں، مثلاً ملاحظہ ہو قاوی رشید بیصفحہ: ۲۱۸، وعزیز الفتاوی جن اس بیر رہا ہے اور حکیم الاُمت حضرت مولانا اشرف علی خانوی کی ایک مستقل کتاب ''اعمالِ قرآنی'' اسی مقصد کے لئے تألیف ہوئی ہے، لہٰذا اس عمل کو مکروہ کہنا مسلک علمائے زیوبند کے باکل خلاف ہے۔ (ا)

<sup>(</sup>۱) تفصیلی ولائل کے لئے ورج ذیل کتب ملاحظ فرمائیں: ابو داؤد ج:۲ ص:۱۸۱، مشکوٰۃ المصابیح ج:۲ ص:۳۸۸ (طبع قدیمی کتب خانه)، شامیۃ ج:۲ ص:۳۲۳ (طبع ایچ ایم سعید)، و تکملۃ فتح الملهم ج:۴ ص:۳۱۷.

" - فرض نمازوں کے بعد بہ ہیئت اجتماعی ہاتھ اُٹھاکر دُعا مانگنے کا استحباب کتبِ فقہ میں مصرح ہے، اور اگر اسے مستحب سمجھ کر اس پرعمل کیا جائے تو علمائے دیوبند کے مسلک کے مطابق دُرست ہے، لیکن مولانا نے اپنے جواب نمبرا میں جس شدّت اور عموم کے ساتھ اس پر نکیر کی ہے اور است بدعت اور واجب الترک بتایا ہے، وہ علمائے دیوبند کے مسلک کے خلاف ہے۔ حضرت مولانا مفتی کفایت اللّٰہ صاحب کا ایک پورا رسالہ اس موضوع پر ہے، اس میں وہ حدیث وفقہ کے مفصل دلائل بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں: -

''ی روایات فقہیہ ہیں جن سے صراحۃ ثابت ہوتا ہے کہ فرض نماز کے بعد امام اور مقتری سب مل کر وُعا ما کلیں اور وُعا سے فارغ ہوکر ہاتھ منہ پر پھیریں۔' (کفایت المفتی ج:۳ ص:۲۹۷) اور حضرت مولا نا ظفر احمد عثانی نے اعلاء اسنن میں اس مسئلے پر ہیں صفحات میں بحث کی ہے، اور آخر میں لکھا ہے: فقیت ان الدعاء مستحب بعد کل صلاقہ مکتوبقہ متصلا بھا بو فع الیدین کما ھو شائع فی دیار نا و دیار المسلمین قاطبة ۔ (اعلاء اسنن ج:۳ ص:۲۱۲،۲۱۱)۔ ای طرح حضرت مولا نا سیّد محمد یوسف بنوری نے معاف اسنن میں اس مسئلے پر مفصل بحث کرنے کے بعد لکھا ہے: فھلدہ وما شاکلھا من الروایات فی الباب تکاد تکفی حجة لما اعتادہ الناس فی البلاد من الدعوات الاجتماعیة دبر الصلوات، ولذا ذکرہ فقھاؤ نا أیضًا کما فی نور الایضاح ۔ (معارف السنن ج:۳ ص:۱۲۳ باب مایقول اذا سلم )۔ اور العرف الشذی کی نقل اس کے مقابلے میں موثوق نہیں ہے، بدعت بہرصورت علمائے ویوبند کے مسلک میں فرائض کے بعد وُعا مع رفع الیدین مستحب ہے، بدعت بہرصورت علمائے ویوبند کے مسلک میں فرائض کے بعد وُعا مع رفع الیدین مستحب ہے، بدعت بہرسورت علمائے ویوبند کے مسلک میں فرائض کے بعد وُعا مع رفع الیدین مستحب ہے، بدعت بہرس ہے۔

۳: - مولانا نے نماز کی نیت کے تلفظ کو بھی بدعت قرار دیا ہے، حالانکہ اگر احضارِ نیت کے خیال سے اس کوسنتِ نبوی یا واجب سمجھے بغیر تلفظ نیت کیا جائے تو وہ علمائے دیوبند کے نزدیک بدعت نہیں ہے۔ حضرت مولانا ظفر احمد عثمانی قدس سرؤ تحریر فرمائے ہیں: واباحہ بعض لما فیہ من تحقیق عمل القلب وقطع الوسوسة، وما روی عن عمر انه أدب من فعله فهو محمول علی انه انما زجر من جهر به. (فأما المخافتة به) فلا بأس بها فمن قال من مشائخنا: ان التلفظ بالنية سنة لم یرد بها سنة النبی صلی الله علیه وسلم بل سنة المشائخ لاختلاف الزمان و کثرة الشواغل علی

(١) كفايت المفتى ج: ٣ ص: ٣٠٥، ٣٣٦ (جديدايديش ١٠٠١ وارالاشاعت).

 <sup>(</sup>۲) اعلاء السنن باب الانحراف بعد السلام و كيفيته، وسنية الدعاء والذكر بعد الصلوة. ج: ٣ ص: ١٦٤ (طبع ادارة القرآن كراچي).

القلوب ... الغ- (اعلاء السنن ج:٢ ص:١٣١) -

بہرکیف! مذکورہ چارمسائل میں مولا ناصبغت اللہ صاحب نے اپنا جوموقف بیان فرمایا ہے وہ علائے دیوبند کے موقف ہے ، اور مجموعی طور پر بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ مولا نا موصوف، علائے دیوبند کے مسلک کے کلی طور پر پابند نہیں ہیں بلکہ بعض مسائل میں ان کی اپنی تحقیقات ہیں جو علائے دیوبند کے مسلک کے کلی طور پر پابند نہیں ہیں۔ لہذا جس مقام پر مقتدی حضرات علائے زیادہ تر علامہ ابن تیمیہ اور علامہ ابن قیم کی تحقیقات پر مبنی ہیں۔ لہذا جس مقام پر مقتدی حضرات علائے دیوبند کے مسلک کا ویوبند سے وابستہ ہوں وہاں ایسے شخص کوامام مقرر کرنا چاہئے جو کلی طور پر علائے دیوبند کے مسلک کا قائل ہو، اور اگر وہاں کوئی ایسا شخص امامت کے لئے موجود ہوتو ایسے مقام پر مولا نا موصوف مستحق امامہ نہیں، تا ہم جو نمازیں ان کے پیچھے پڑھی گئی ہیں وہ ادا ہوگئیں، ھذا ما عندی!

والله سبحانه اعلم ۱۲/۸/۰۶ه (فتوی نمبر ۳۱/۱۲۹ د)

#### ندکورہ جواب کے چنداُ مور کی مزید وضاحت کے لئے وُ وسرا استفتاءاور اس کا جواب وُ وسرا استفتاءاور اس کا جواب

سوال: – حضرت علامه محمرتقی عثانی صاحب

السلام علیم! گزارش کی جاتی ہے کہ جنابِ والا نے جو تلم دربارہ فیصلہ بین الفریقین لیعنی مولوی محمد خان و رفقاؤہ وصبغت اللہ و رفقاؤہ دیا تھا، اس میں آپ نے یہ تحریر فرمایا ہے کہ: ''جہال پر مقتدی حضرات علمائے دیوبند سے وابستہ ہوں وہاں ایسے شخص کو مقر رکرنا جا ہے جو کلی طور پر علمائے دیوبند کے مسلک کا قائل ہو، اور وہاں کوئی ایسا شخص امامت کے لئے موجود ہوتو ایسے مقام پر مولانا موسوف مستحق امامت نہیں ہیں۔''

اس میں سخت اجمال ہے، کیونکہ اس کا بیہ مطلب بھی لیا جاسکتا ہے کہ اس وجہ سے مستحق نہیں کہ دائر و اسلام میں نہیں، اور بیہ احتمال بھی رکھتا ہے کہ اہلِ سنت والجماعت سے خارج ہے۔ پھر سوال پیدا ہوگا کہ ان مذکورہ فی الفتوی چارمسائل کا قائل کیا اہلِ سنت والجماعت میں نہیں رہتا؟

اور بیامکان بھی رکھتا ہے کہ ان مسائل والامتبعِ مذہبِ حنفی نہیں سمجھا جاتا تو پھر بیہ شبہ پیدا ہوگا

<sup>(</sup>۱) اعلاء السنن ج:۲ ص:۱۳۹ (طبع ادارة القرآن كراچى) اس مسئلے ہے متعلق مزيد تفصيلي دلائل كے لئے ديكھئے: المدر المختار مع رد السمحتار ج:۱ ص:۳۱۵ (طبع ایچ ایم سعید)، اور فتاوی عالمگیریہ ج:۱ ص:۱۵ (طبع مكتبه رشیدیه، كوئٹه) اور فتاوی دار العلوم دیو بند ج:۲ ص: ۱۳۷۷۔

کہ آیا مذاہبِ اربعہ جوسب اہلِ سنت والجماعت ہیں ان کی ایک دُوسرے کے پیچھے نمازیں سیجے نہیں، فاسد ہیں؟ حالانکہ یہ کہنا کتنے خراب نتائج پیدا کرے گا، بہرحال بیا جمال مخان آزالہ ہے۔ واضح کر کے مطمئن فرمایا جائے، کیونکہ جب موصوف مستحقِ امامت نہیں ہے تو پھرکوئی بھی کہیں اس کے پیچھے نماز پڑھنا جائز نہ جانے گا بلکہ نہ اس سے تعلیم حاصل کرے گا، نہ اس کے وعظ ونصیحت کو کوئی سننے کو تیار ہوگا۔ حاصل یہ کہ اس پر اور اس کے ہم خیال لوگوں پر دین کی خدمت کے تمام راستے بند ہوجا ئیں گے اور اس کی ساری زندگی اُلجھن میں رہے گی، خویش وا قارب واغیار ہمیشہ اس کوشک واشتہاہ کی نظروں سے دیکھیں گے۔ اگر وہ واقعی اس کا از رُوئے دلیل مستحق ہے تو ٹھیک ہے، ورنہ اس کا عذر خدا کے سے دیکھیں گے۔ اگر وہ واقعی اس کا از رُوئے دلیل مستحق ہے تو ٹھیک ہے، ورنہ اس کا عذر خدا کے نزدیک بن جائے گا اور مخالفین کے ساتھ خدا کا حساب کیسے ہوگا۔ برائے مہر بانی اصل حقیقت سے واضح نزد یک بن جائے گا اور مخالفین کے ساتھ خدا کا حساب کیسے ہوگا۔ برائے مہر بانی اصل حقیقت سے واضح نوانظ میں آگاہ فرماویں، خدا تعالی جزائے خیر دیں۔

جواب: جس استفتاء اور اس کے جواب کا آپ نے حوالہ دیا ہے، اس میں مولا نا صبغت الله صاحب کو اس محلے میں غیر مستحق امامت قرار دینے کا بیہ مطلب ہرگز نہیں ہے کہ معاذ اللہ وہ دائر ہُ اسلام سے خارج ہیں یا ان کے پیچھے نماز فاسد ہوتی ہے، بلکہ اس کی بنیاد اس بات پرتھی کہ ان کو اپنی بعض الیی تحقیقات پر اصرار ہے جوعلائے دیوبند کے عام مسلک سے مختلف ہیں ، اس لئے جہاں علمائے دیو بند سے وابستہ حضرات آباد ہوں، وہاں ان کی امامت موجب فاتنہ بن سکتی ہے۔ اسی طرح جن حیار نظریات کی بناء پر مذکورہ فتو کی دیا گیا تھا وہ نظریات علمائے دیو بند کے مسلک کے خلاف ہیں،لیکن محض ان چارنظریات کی وجہ سے نہ کوئی شخص دائر ہُ اسلام سے خارج ہوسکتا ہے اور نہ اسے اہلِ سنت والجماعت سے خارج کیا جاسکتا ہے، اور نہ اس کے پیچھے نماز فاسد ہوتی ہے۔ چنانچہ مذکورہ فتویٰ ہی میں یہ بھی لکھ دیا گیا تھا کہ جونمازیں ان کے پیچھے پڑھی گئی ہیں وہ ادا ہوگئیں۔البتہ اس فتویٰ کا حاصل صرف یہ ہے کہ جہاں ایسا امام دستیاب ہو جو کلی طور پر علمائے دیوبند کے مسلک کے مطابق ہو، وہاں ایسے متفرّد نظریات کا حامل مستحقِ امامت نہیں۔لہذا اس فتویٰ کی بنیاد پر مولانا موصوف کو دائر وُ اسلام سے یا اہلِ سنت والجماعت سے خارج سمجھ کر ان سے کافروں یا غیر اہلِ سنت جبیبا برتاؤ کرنا ہرگز دُرست نہیں ہوگا۔ آخر میں عرض ہے کہ خدارا ہر فریق اپنی آخرت کی فکر کرے، ایک دُوسرے پر طعن وتشدّ دے گریز کرے اورمسلمانوں کو ہر قیمت پر فتنے سے بچائے۔ والثدسجانهاعلم

ا الرشعبان سنه ۱۴۰۰ه ( فتوی نمبر ۳۱/۱۱۳۱ و )

#### حضور صلی الله علیه وسلم کو حاضر ناظر ماننے والے کی اقتداء میں نمازیر صنے کا حکم

سوال: - اپنے محلّہ کی مسجد میں عرصہ دو مہینے ہے مسجد کمیٹی نے ایک پیفلٹ دیا ہے جس میں حضور صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے حاضر ناظر ہونے کا بیان ہے۔ ایسے امام کے پیچھے جس کا بیعقیدہ ہو، نماز جائز ہے یانہیں؟

جواب: - جوشخص الله تعالیٰ کے سواکسی نبی یا ولی کے لئے حاضر و ناظر ہونے کا عقیدہ رکھتا ہوا یسے شخص کوامام بنانا دُرست نہیں۔

۲راار۱۳۹۳اھ (فتویٰ نمبر ۲۲/۲۳۹۲ھ)

#### والرضى منڈانے والے کوامام بنانا

سوال: - جوشخص داڑھی منڈا تا یا کترا تا ہے، اس کے پیچھے نماز پڑھنا کیسا ہے؟ اور تراوت کے میں ایسے شخص کوامام بنایا جاسکتا ہے؟

جواب: - ایسے شخص کو باختیارِ خود امام بنانا جائز نہیں'، اور صالح و متدین امام کے پیچھے نماز
پڑھنے کی کوشش ضروری ہے، تاہم اس کی اقتداء نہ کرنے کی صورت میں جماعت بالکل فوت ہونے کا
اندیشہ ہوتو اس کے پیچھے نماز پڑھنا انفراداً نماز پڑھنے سے بہتر ہے۔ اور تراوی میں بھی ایسے شخص کوامام
بنانا جائز نہیں، اگر اور کوئی مہیا نہ ہوتو "اَلَمُ تَرَ کَیُفَ" سے پڑھ لینا بہتر ہے۔
واللہ سجانہ اعلم

(فتوی نمبر ۵۷۵/۴۰ ج)

#### داڑھی مونڈ نے والے کوامام بنانے کا تھم سوال: - اگر بالغ شخص جو داڑھی ، مونچھ مونڈ تا ہے ، کیا وہ امات کرسکتا ہے؟

(۲،۱) وفي الدر المختار ج: اص: ۵۵۹، ۵۲۰ ويكره امامة عبد .... وفاسق. وفي رد المحتار قوله (وفاسق) من الفسق وهو الخروج عن الاستقامة، ولعل المراد به من يرتكب الكبائر .... وفي المعراج قال أصحابنا: لا ينبغي أن يقتدى بالفاسق .... الخ. وفيه أيضًا: وأما الفاسق فقد عللوا كراهة تقديمه بأنه لا يهتم لأمر دينه وبأن في تقديمه للامامة تعظيمه وقد وجب عليهم اهانته شرعًا. وكذا في مراقي الفلاح ص: ١٦٥ وفي البحر الرائق ج: اص: ٣٨٨. وفي الدر المختار ج: ٢ ص: ١٨٥ وأما الأخذ منها وهي دون ذلك كما فعله بعض المغاربة مختثة الرجال فلم يبحه أحد وأخذ كلها فعل يهود الهنود ومجوس الأعاجم. وفيه أيضًا ج: اص: ٣٢٦ ص ما ٢٢١ فاسق أو مبتدع نال فضل الجماعة، وقال الشاميّ تحته (قوله نال فضل الجماعة) أفاد ان الصلوة خلفهما أولى من الانفراد لكن لا ينال كما ينال خلف تقي ورع. وكذا في كفايت المفتى ج: ٣ ص: ٤٩ و ٩٩ (طبع دار الاشاعت) وفتاوى دار العلوم ديوبند ج: ٣ ص: ٢٢١ و ٢٢٢ و ٢٢٠٠.

جواب: - داڑھی مونڈ نا موجبِ فسق ہے، اور ایسے شخص کے پیچھپے نماز مکروہ ہے، تاہم جونماز اس کے پیچھپے پڑھ لی گئی وہ ہوگئی۔

01194/7/17

(فتوی نمبر ۲۸/۲۵۷ ب)

#### ایک مشت سے کم داڑھی والے کی امامت کا حکم

سوال: - ہمارا امام کچھ جدّت پیند ہے، ویسے تو دین دار آ دمی ہے، مگر داڑھی ایک مشت سے کم رکھتا ہے، نیز وہ بعض فلموں کو جائز سمجھتا ہے، جیسے جن فلموں میں حج وغیرہ دِکھایا جاتا ہے۔ اس کے پیچھے نماز کا کیا تھم ہے؟

جواب: - ایک مشت ہے کم داڑھی کو کٹوانا ناجائز ہے، اور جوشخص اس پر اصرار کرے اس کے پیچھے نماز مکروہ تحری ہے۔ (۲)

011/1/11/p

(فتوی نمبر ۱۸/۱۳۸۷ الف)

#### ایک مشت سے کم داڑھی رکھنے والے کی اقتداء میں نماز کا حکم

سوال: - ایک مشت ہے کم داڑھی رکھنے والے شخص کے پیچھے نماز پڑھنی چاہئے یانہیں؟
جواب: - قبضہ ہے کم داڑھی کتروانا گناہ ہے، الیے شخص کے پیچھے نماز پڑھنا مکروہ ہے،
لیکن اگر ایسے شخص کے پیچھے نماز پڑھ لی گئی تو نماز ہوگئی، اور اگر کوئی متشرع امام نہ ملے تو اس کے پیچھے نماز پڑھال بہتر ہے۔
نماز پڑھنا تنہا پڑھنے سے بہر حال بہتر ہے۔
دواللہ سبحانہ اعلم واللہ سبحانہ اعلم

#### ایک مشت سے کم داڑھی رکھنے والے کے پیچھے نماز کا حکم

سوال: - ایک بریلوی نے کسی آ دمی کی نمازِ جنازہ پڑھائی، اس کی داڑھی قبضہ ہے بالکل کم ہے، بندہ نے کہا کہ ایسے آ دمی کے پیچھے نمازِ جنازہ بالکل نہیں ہوسکتی، بندہ کا کہنا سیجے ہے یا غلط؟
جواب: - داڑھی کو قبضہ ہے اُوپر کٹوانا ناجا بَرَ ہے، اور جوشخص اس ناجا بَرَ کام کا مرتکب ہو اس کے پیچھے نماز مکروہ ہے، لیکن اگر کوئی نماز اس کے پیچھے پڑھ کی گئی تو نماز کراہت کے ساتھ ہوگئی، اس کا اعادہ بھی واجب نہیں ہے۔

١٦/٠١/٢٩ ١١٥

(فتوی نمبر ۲۵/۲۳۲۵ ه)

# عرش پراللہ تعالیٰ کے جسمانی قیام کاعقیدہ رکھنے والے شخص کی امامت کا حکم

سوال: - ہم سب اہل محلّہ حنی المسلک ہیں اور ہمارے جو پیش امام تھے وہ بھی حنی المسلک کے دعویدار تھے، لیکن دوسال ہوئے ہیں وہ سعودی عرب گئے وہاں تقریباً ایک سال سے زائد عرصہ گزارا اور وہاں مبلغ بھی رہ چکے ہیں، واپسی پر جب آئے ہیں تو ان سے ایسے افعال اور اقوال صادر ہوئے ہیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ غیر مقلد ہیں، بلکہ حنی المسلک بالکل نہیں ہیں، کیونکہ وہ صاف الفاظ میں ہیں ہجتے ہیں کہ ہمیں جب حدیث نبوی ملتی ہے تو ہم کسی شخص کی تابعداری نہیں کرتے۔ اس کے علاوہ صبح کی سنتیں اور فرض کے درمیان تحیۃ المسجد پڑھنا اور اوقات مکروہہ میں نماز دُرست کہنا بلکہ فرض نماز وں کے بعد دُما کو بدعت کہنا، کھانا کھانے کے بعد میز بان کو دُعائے خیر کرنا، مردے کے گھر جاکر ورثاءِ میت کو دُعا کرنا بدعت سجھتا ہے، اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کے قصد پر جانا جاکر ورثاءِ میت کو دُعاکر نا بدعت سجھتا ہے، اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کے قصد پر جانا حرام اور ناجائز شجھتا ہے، اور حدیث "لا تشک کی جال ۔۔۔ النے " سے دلیل پیش کرتا ہے، اللہ جال شانہ کے لئے عرش پر مکان اور قیام کا قائل ہے۔

مندرجہ بالا افعال و اقوال کے بعد اس شخص کو امام رکھنا ٹھیک ہے یا کہ سبکدوش کیا جائے؟ جبکہ ہمارے سب علماء نے بھی سبکدوشی کا مشورہ دیا ہے، لیکن مولوی موسوف شرعی تھم کے بغیر سبکدوش نہیں ہوتا، جبکہ مسجد میں ایک دو دفعہ جھگڑا بھی ہوا ہے، اور گورنمنٹ سے موسوف نے عدم مداخلت فی المسجد کی صاحب کو سبکدوش کرنے کا حق رکھتے ہیں یانہیں؟ اور مسجد کی صاحب کو سبکدوش کرنے کا حق رکھتے ہیں یانہیں؟ اور تمام اہل محلّہ اس کی امامت پر ناراض ہیں، کیا تھم ہے؟

جواب: - سوال میں امام صاحب موصوف کی طرف جو خیالات منسوب کئے گئے ہیں اگر واقعۃ ان امام صاحب کے عقائد و خیالات یہی ہیں تو انہیں حنفی مقتدیوں کا امام مقرّر کرنا دُرست نہیں، خاص طور سے اگر وہ باری تعالیٰ کے لئے عرش پر جسمانی قیام کا عقیدہ رکھتے ہیں تو بیابل سنت والجماعت کے عقائد کے قطعی خلاف ہے، ایسے عقیدے والے امام کے پیچھے نماز نہیں پڑھنی چاہئے، ان کے بجائے کوئی صحیح العقیدہ امام متعین کیا جائے۔

۳۱/۸۰۰۸۱۵ (فتوی نمبر ۳۱/۱۰۹۹ ج)

<sup>(</sup>۱) كيونكر فتق اعتقادى، فتق عملى سے زياده بُرا ہے، جيماك حلبى كبير شوح المنية ص: ۱۵ (طبع سبيل اكير مي الهور) ميں ہے: ويكره تقديم المبتدع أيضًا، لأنه فاسق من حيث الاعتقاد وهو أشد من الفسق من حيث العمل.

## معراج جسمانی کے قائل کی اقتداء میں نماز کا حکم

سوال: – ایک شخص کہتا ہے کہ سیجے مذہب بیہ ہے کہ معراج جسمانی ہے، اور وہ کہتا ہے کہ جو لوگ معراج رُوحانی کے قائل گزرے ہیں ان کی وہ شخص تکفیرنہیں کرتا، ایسے شخص سے کیسا برتاؤ کرنا چاہئے؟ امامت کاحق دار ہوسکتا ہے؟ اپنے کوحنفی دیو بندی کہلاتا ہے۔

جواب: - جمہوراہلِ سنت کا عقیدہ یہی ہے کہ معراج جسمانی ہے، جو شخص معراجِ جسمانی کا مختص معراجِ جسمانی کا منکر ہووہ فاسق اور مبتدع ہے، کیکن اگر اسراءِ جسمانی کا قائل ہے تو کافرنہیں، لہذا مذکورہ بالا صاحب کا عقیدہ دُرست ہے۔

احقر محمد تقى عثاني عفى عنه

(فتوی نمبر ۱۸۷۱/۸۱ الف)

الجواب صحیح، قرآن مین مسجد اقصیٰ تک بھی ایک رات میں سیر کرانے کی تصریح ہے، اور بیلفظ اسحید اقصیٰ اسلام کے ساتھ ہے جو جسمانی طور پر سیر کرانے کے لئے بالکل واضح اور صریح ہے، لہذا مسجد اقصیٰ تک کی جسمانی سیر کا منکر کا فر ہوگا۔ مُلَّا علی قاریؒ شرح فقد اکبر ص: ۱۳۵ پر لکھتے ہیں: من أنسك رائے من محد اج یہ نظر ان أنكر الاسراء من مكة الی بیت المقدس فھو کافر ۔ اور علامة تفتاز انیُ شرح عقائد میں لکھتے ہیں: وقوله الی السماء اشارة الی الرد علی من زعم أن المعراج فی اليقظة لم یکن الا الی بیت المقدس علی ما نطق به الكتاب۔

<sup>(</sup>۱) وفي شرح المسلم للنووي ج: ۱ ص: ۹ (طبع قديمي كتب خانه) والحق الذي عليه أكثر الناس ومعظم السلف وعامة المتأخرين من الفقهاء والمحدثين والمتكلمين أنه أسرى بجسده صلى الله عليه وسلم والأثار تدل عليه، وفي التفسير المظهري سورة الأسرى ج: ۵ ص: ۲۰ و والأكثرون على أن الله تعالى أسرى بعبده محمد صلى الله عليه وسلم ليلة المعراج بجسده في اليقظة وتواترت الأخبار الصحيحة بذلك وعليه انعقد الاجماع ولو كان المعراج في المنام لما أنكر عليه قريش اذ لا استبعاد في الرؤيا ... الخ. وفي أيسر التفاسير ج: ۲ ص: ۵ من ۵ تحت الآية: "سُبُحنَ الَّذِيُ السُرى بِعَبُدِه" الأية، تقرير عقيدة الاسراء والمعراج بالنبي صلى الله عليه وسلم بالروح والجسد معًا من المسجد الحرام الى المسجد الحرام الى المسجد الخرام الله عليه وسلم بالروح والجسد معًا من المسجد الحرام الى المسجد الأقضى ثم الى السموات العلى. مزير تفصيل ك ك و يكفئ عليم الأمت حضرت مولانا الثرف على صاحب تفانوي كا راكة ويالسراج في ليلة المعراج ، اورتفير معارف القرآن ج: ۵ ص: ۲۱ م.

<sup>(</sup>٢) كمد سے بيت المقدى، اسراء جسمانى كامئركافر ب، جبكه بيت المقدى سے آسان تك معراج جسمانى كامئركافرنبير، فاسق اور گمراه ب، چونكه سوالى ندكور ميں امام صاحب معراج جسمانى كے مئركى تكفیرنبيں كرتے لہذا به ؤرست ہے، كيونكه معراج جسمانى كامئركافرنبيں فاسق ہے۔ چونكه سوالى ندكور ميں امام صاحب معراج جسمانى كامئركافرنبيں فاسق ہے۔ البحر الوائق ج: اص: ٣٨٩ (طبع ایج ایم سعید) میں ہے: و من أنكر الاسراء من مكة الى بيت المقدس فهو كافر، و من أنكر المعراج من بيت المقدس فليس بكافر.

<sup>(</sup>٣) الفقه الأكبر ص: ١٠٠ (طبع دار الكتب العربية الكبرى).

 <sup>(</sup>٣) شرح عقائد ص: ١٣٥ (طبع قديمي كتب خانه).

#### شیعہ کے پیچھے نماز پڑھنا

سوال: - ہمارے محلے میں شیعہ اور سنی آبادی ملی جلی ہے، اگر ہم الگ جماعت کرتے ہیں تو آپس میں لڑائی جھکڑے کا خطرہ ہے، اگر ہم مصالحت کی وجہ سے ان کے پیچھپے نماز پڑھ لیس تو جائز ہے یانہیں؟ یا فرداً فرداً نماز ادا کریں؟

جواب: - شیعہ حضرات کے پیچھے نماز جائز نہیں، ان کے عقائد سے قطع نظر بھی کرلی جائے تو نماز کے اُحکام اسنے مختلف ہیں کہ اہلِ سنت کے ساتھ نماز کے اتحاد کی کوئی شکل نہیں ۔ لہذا کوشش کی جائے کہ اہلِ سنت حضرات اپنی مسجد الگ بنائیں اور اس میں باجماعت نماز ادا کرلیں، اور جب تک بیہ ممکن نہ ہوکسی کے گھر میں جماعت کرلی جائے۔ واللہ اعلم الجواب صحیح الجواب صحیح الجواب صحیح الجواب صحیح الجواب صحیح عفا اللہ عنہ بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ بندہ ہوں سے محمد شفیع عفا اللہ عنہ بندہ محمد شفیع بندہ کے محمد شفیع عفا اللہ بندہ محمد شفیع بندہ ہوں سے ساتھ ہوں سے سفید ہوں س

(فتوی نمبر ۱۹/۲۱۸ الف)

شیعتہ سے اپنی بیٹی کا نکاح کرانے والے کے بیجھے نماز کا حکم
سوال: - گزارش بیہ ہے کہ سی عقیدہ سے منسلک آدی نے اپنی بیٹی کا نکاح باوجود عوام و
خواص واعزّہ کے روکنے کے، ایک شیعہ آدی سے کردیا، اور اپنے لڑکوں کا نکاح شیعہ لڑکوں سے کردیا،
حالانکہ داماد اور بہوؤں کا شیعہ ہونا ظاہر اور مشہور ہے۔ اس شیعہ داماد کا شیعہ مدارس میں تعلیم حاصل کرنا
واضح ہے، نیز شیعہ مسلک سے منسلک مدرسہ کا اہتمام بھی اس کے پاس ہے، شیعوں سے چندے لیتا
ہے، شیعوں سے قریبی روابط ہیں، شیعوں کا امام اور خطیب نیز ذاکر بھی ہے۔

جواب طلب اُمریہ ہے کہ اہلِ سنت والجماعت کے علمائے کرام کے فتاویٰ کے مطابق اثناء عشری شیعہ، امامت، عصمتِ اِئمہُ کرام، تحریفِ قرآن وغیرہ جیسے اُمور کی وجہ سے کافر ہیں اور مرتد ہیں، ان کے ساتھ معاملات مرتد جیسے ہونے جاہئیں۔

<sup>(</sup>۱) وفي الكفاية شرح الهداية ج: ۱ ص: ۳۰۵ ويكره الاقتداء بصاحب الهوى والبدعة والحاصل ان كل من كان من أهل قبلتنا ولم يفعل في هواه حتى يحكم بكفره تجوز الصلاة (مع الكراهة التحريمية) خلفه، وان كان هوى يكفر أهلها كالجهمي والقدري الذي قال بخلق القران والرافضي الغالي الذي ينكر خلافة أبي بكر لا تجوز.

وفي البحر الرائق (ج: ١ ص: ٣٣٨ الامامة) وكره امامة العبد والاعربي والفاسق والمبتدع. وفيه أبضًا ج: ١ ص: ٣٣٩ (المبتدع) بأن لا تكون بدعته تكفره، فإن كانت تكفره فالصلوة خلفه لا تجوز.

وفى البحر الرائق أيضًا ج: اص: ٣٣٩ والرافضى ان فضل عليًّا على غيره فهو مبتدع. وفى الهندية ج: اص: ٨٣ (طبع مكتبه رشيديه كوئثه) قال المرغينانى: تجوز الصلاة خلف هوى وبدعة ولا تجوز خلف الرافضي والجهمى .... الخ. وفى الكبيرى شرح المنية ص: ١٥ (طبع سهيل اكيدهى لاهور) ويكره تقديم المبتدع أيضًا لأنه فاسق من حيث الاعتقاد وهو أشد من الفسق من حيث العمل.

ترک نماز مع الجماعت سے بیخے کے لئے اس کی امامت میں بھی بھی نماز جائز ہوسکتی ہے؟ جبکہ بیآ دمی اپنے آپ کوسنی کہنا ہے اور شیعہ کو اپنی زبانی غلط مجھتا ہے اور بیہ کہنا ہے کہ میرا داماد پیسوں کی وجہ سے شیعہ ہے۔ کیا تھم ہے؟

(از مقامی علمائے کرام موضع سلطانی ضلع رحیم یارخان)

جواب: - شیعہ خواہ کا فرانہ عقیدے رکھتے ہوں یا نہ رکھتے ہوں، دونوں صورتوں میں کسی سی کے لئے ان سے نکاح کرنا ہرگز جائز نہیں ہے، اور پہلی صورت میں نکاح منعقد بھی نہیں ہوتا۔ اب جس شخص کو دین یا عقائد دین کی اہمیت کا اتنا بھی احساس نہیں ہے وہ شخص امام بنانے کے لائق نہیں ہے۔ تاہم اگر کسی وقت ایسے شخص کے بیجھے نماز پڑھ لی گئی تو کراہت کے ساتھ نماز ہوجائے گی، اعادے کی ضرورت نہیں ہے۔

۱۰اراار۱۴۱ه ه (فتوی نمبر ۳۱/۲۳۹ ز)

لواطت کے مرتکب کی امامت کا حکم

سوال: - ایک پیش امام نے جو شادی شدہ بھی ہے، ایک لڑکے سے لواطت کی اور اس پر دو عادل نمازیوں نے گواہی دی، یہ تمام ماجرا بستی کے مولوی صاحب سے (جو پیش امام کے علاوہ ہے) بیان کیا، مولوی صاحب نے پیش امام نے اس بارے میں معلومات حاصل کیس تو پیش امام نے اقرارِ جرم کرلیا، بعد ازاں پیش امام ندکور کو اپنے عہدے سے الگ کرویا گیا، اور تمام لوگوں میں اس بات کی تشہیر کردی گئی، اس کے بعد اس پیش امام نے ایک دفعہ نماز پڑھائی ہے، کیا کوئی صورت ہے کہ امام ندکور کو واپس این جائے؟

جواب: - لواطت کا مرتکب فاسق ہے، اس کے پیچھے نماز پڑھنا مکروہ ہے، لیکن اگر نماز پڑھ لی جائے تو ہوجاتی ہے، اور جب تک وہ شخص تو بہ نہ کرے اس کے پیچھے نماز جائز نہیں، البتۃ اگروہ صدقِ دِل سے تو بہ کرے تو اسے امام بنایا جاسکتا ہے۔

احقر محمرتقي عثماني عفي عنه

DITAL/11/12

(فتوی نمبر ۱۸/۱۳۷۹ الف)

الجواب صحیح ،لیکن ایک مسلمان کے گناہ کی تشہیر کرنا ٹھیک نہیں ،صرف اتنا کافی تھا کہ ان کو امامت سے معزول کردے۔

(٢،١) وفي الدر المختار ج: ١ ص: ٥٥٩، ٥٢٠ ويكره امامة عبد .... وفاسق. وفي الشامية (قوله وفاسق) من الفسق وهو الخروج عن الاستقامة، ولعل المراد به من يرتكب الكبائر كشارب الخمر والزاني .... الخ. وراجع أيضًا البحر الرائق ج: ١ ص:٣٠٨، والهندية ج: ١ ص:٨٣.

## گالی دینے والے کوامام بنانے کا حکم

سوال: - ایک امام برگو، جلد مشتعل ہوجانے والا اور غضے میں آپے سے باہر ہوجانے والا ہے، نیز غیبت و دروغ گوئی کا بھی عادی ہے، ایسے امام کی اقتداء میں نماز ہوجاتی ہے یا نہیں؟ ایک امام جس کے پیچھے اس کی اخلاقی پستیوں کی بناء پر نماز پڑھنے کی طرف دِل مائل نہ ہو اور دُوسری مسجد بھی نزدیک نہ ہو، تو کیا ایسے امام کے پیچھے نماز باجماعت پڑھنے سے نماز ادا ہوجائے گی؟

جواب: - سب وشتم کا عادی، جھوٹ بولنے اور غیبت کرنے والا فاسق ہے، اس کے پیچھے نماز مکروہ تحریب کی ہے ہے پڑھ لی گئ نماز مکروہ تحریبی ہے، تاوقتیکہ وہ ان گناہوں سے توبہ نہ کرے، البتہ جونمازیں اس کے پیچھے پڑھ لی گئ ہوں وہ ادا ہوجاتی ہیں، ان کا لوٹانا ضروری نہیں ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم

۲۷راار۱۳۸۷اھ (فتوی نمبر ۱۸/۱۳۷۲ الف)

## امام کی بُرائی کرنے والے کا اسی امام کی اقتداء میں نماز پڑھنا

سوال: - ایک شخص امام کے پیچھے ہروفت بُرائی گرتا ہے اور پھراس کے پیچھے نماز بھی پڑھتا ہے، یہ جائز ہے یانہیں؟

جواب: - پیش امام لائقِ احترام ہے، اس کی بے عزّتی کرنا جائز نہیں، بُرائی کرنا تو ہر مسلمان کا بُرا ہے، خاص طور سے پیش امام کی بُرائی کرنا اور بھی فتیج ہے، لیکن اس سے اس پیش امام کے پیچھے بُرائی کرنے والے کی نماز فاسد نہیں ہوتی۔

سوال: - ایک شخص پیش امام کے مارنے کے لئے ہاتھ اُٹھالیتا ہے اور پھر بھی وہ اس کے پیچھے نماز پڑھتا ہے، جائز ہے یانہیں؟

والله اعلم ۱۲۸۸/۱۸ه (فتوی نمبر ۱۹/۷۷ الف) جواب: - سابق میں ملاحظہ فرمائیں۔

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار ج: ۱ ص: ۵۲۹، ۵۲۰ (ايج ايم سعيد) ويكره امامة عبد .... وفاسق .... الخ. وفي الدر المختار أيضًا ج: ۱ ص: ۵۲۲ صلّى خلف فاسق أو مبتدع نال فضل الجماعة. وقال الشامي تحته (قوله نال فضل الجماعة) أفاد ان الصلاة خلفهما أولى من الانفراد للكن لا ينال كما ينال خلف تقى ورع. وكذا في البحر الرائق ج: ۱ ص: ۳۲۸، والهندية ج: ۱ ص: ۸۴.

## فسقیہ افعال کے مرتکب کوامام بنانا

سوال: - ایک پیش امام جوعورتوں کو گنڈا تعویذ دیتا ہو اور اکثر و بیشتر وقت عورتوں کے جھرمٹ میں گزارتا ہو، غیرشادی شدہ ہونا ظاہر کر کے شادی کی خواہش رکھتا ہو، اور لڑکیوں کی فوٹو منگوا کر بھی دیکتا ہو، اور جھوٹ بولنے اور دھوکا دینے کی عادت ہوتو کیا ایسے پیش امام کے بیچھے نماز ہوسکتی ہے؟ جواب: - جوشخص جھوٹ بولنے، دھوکا دینے اور نامحرَم عورتوں سے آزادانہ میل جول رکھنے کا مرتکب ہواس کے بیچھے نماز پڑھنا مکر و وتح کمی ہے، تاوقتیکہ وہ اپنے ان گناہوں سے تو بہ نہ کرے۔ مرتکب ہواس کے بیچھے نماز پڑھنا مکر و وتح کمی ہے، تاوقتیکہ وہ اپنے ان گناہوں سے تو بہ نہ کرے۔ واللہ اعلم

۱۳۸۸/۲/۱۳هر (فتوی نمبر ۱۹/۲۳۸ الف)

## گالی گلوچ کرنے والے شخص کوامام بنانے کا حکم

سوال: - ایک مستفتی نے کافی طویل خطاکھا جس میں اصل سوال کا خلاصہ بیتھا کہ ا: - ایک امام گالی گلوچ، جھوٹ بیانی اور ہر وقت لڑائی جھگڑے کا مرتکب رہتا ہے، اس کے ان افعال سے تنگ آکر مستفتی نے الگ مسجد بنائی ہے، کیا اس مسجد میں نمازِ جمعہ جائز ہے یا نہیں؟ ۲: - ایسے افعال والے امام کے پیچھے نماز پڑھنے کا کیا تھم ہے؟

جواب : - مستفتی نے جوعلیحدہ مسجد بنائی ہے، اگر اس میں تمام لوگوں کو آنے کی اجازت عام ہوتو اس میں جمعہ کی نماز پڑھی جاسکتی ہے۔ ۲: - جوشخص گالی گلوچ، دروغ بیانی اورلڑائی جھگڑے کا مرتکب ہووہ فاسق ہے، جب تک وہ اپنے ان افعال سے اعلانیہ تو بہ نہ کرے اس کے پیچھے نماز جائز نہیں، مسلمانوں کو جاہئے کہ وہ اسے نرمی سے سمجھائیں، اور اگر وہ باز نہ آئے تو اس سے بیزاری کا اظہار کریں۔

آپ کے اتنے طویل خط سے یہی دومعقول سوال سمجھ میں آتے ہیں جن کا جواب لکھ دیا واللہ سبحانہ اعلم گیا)۔ گیا)۔ (فتویٰ نمبر ۱۲۱/۱۹۱ الف)

(٢٠١) وفي الدر المختار ج: ١ ص: ٥٥٩، ٥٦٠ ويكره امامة عبد .... وفاسق، وفي الشامية (قوله وفاسق) من الفسق وهو الخروج عن الاستقامة ولعل المراد به من يوتكب الكبائر كشارب الخمر والزاني. وكذا في البحر الرائق ج: ١ ص: ٣٨٨، والهندية ج: ١ ص: ٨٣٨.

## كس مسجد كے امام كے بيجھے نماز پڑھنا اُولى ہے؟

سوال: - ایک مسجد نئی بن رہی ہے، لوگوں کا عقیدہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے حاضر و ناظر ہونے کا اور کھڑے ہوکر سلام پڑھنے کا ہے، وہ لوگ مجھے اس مسجد میں نماز پڑھنے کی دعوت دے رہے ہیں کہ قرآنی آیات اور حدیث پڑھنے، سننے کو، کوئی منع نہیں کرسکتا، جبکہ میں پہلے ہے ایک مسجد میں نماز پڑھ رہا ہوں، میرے لئے کیا حکم ہے؟

جواب: - جس مسجد کا امام صحیح العقیده اور عملی اعتبار سے زیاده متقی پر ہیزگار ہواس میں نماز
رامینے (۱)
پڑھیئے ۔

واللہ سبحانہ اعلم
ریٹھیئے ۔

(فتو کی نمبر ۲۸/۳۵۱ ہے)

## تصوير تصنيخ اور تصنيوانے والے کی اقتداء میں نماز کا حکم

سوال: - عرض اینکہ ماہ رمضان المبارک میں ایک معجد کے اندرایک حافظ قرآن صاحب جو معجد میں تراوی کی نماز پڑھاتے ہیں، ای معجد میں پیش امام اور معجد کے مدرسہ تعلیم القرآن میں مدرس جھی ہیں۔ حافظ صاحب کی اعانت کے لئے ایک نائب مدرس بھی ہے جو اِن ہی حافظ صاحب کا شاگرہ ہے۔ ۲۷ رمضان کی رات ختم قرآن کی مجلس میں جن بچوں نے اس حال قرآن شریف ختم کیا تھا اور جو بچے ما کک پہآ کر تلاوت کررہے تھے، ان بچوں کو خطیب معجد کے ہاتھ سے انعام دیا جارہا تھا، اس وقت نائب مدرس نے تصویر کھنچنا شروع کردیا، جس پرایک شخص نے فوراً تصویر کشی ہے منع کردیا اور خطیب صاحب نے کہا مکروہ خطیب صاحب نے کہا مکروہ ہے۔ اس کے بعد وہ نائب مدرس اس صاحب (جفوں نے منع کیا تھا) کے پاس آیا اور کہا کہ حافظ صاحب کی اجازت سے کیمرہ میں ریل بھری گئی ہے میں تصویر کھنچوں گا۔ حالانکہ ان سے کہا گیا کہ حافظ صاحب سے بو چھ لو مگر اس نے ضد کی اور جب حافظ صاحب تقریر کے لئے کھڑے دوبارہ حافظ صاحب نے قرآن پائے ہا کہ جاتھ میں وائل ہوں کہا گیا کہ حافظ صاحب نے تر آن پاک ہاتھ میں وور سے روز حافظ صاحب نے نہ ایانہ بعد میں ووسرے روز حافظ صاحب نے نہ اجازت دی ہے، نہ ریل بھروائی کہ میں نے نہ اجازت دی ہے، نہ ریل بھروائی ہونی کہ میں نے نہ اجازت دی ہے، نہ ریل بھروائی ہیش کردی ہے۔ کیا معجد میں تصویر کشی جائز ہے؟ ایسے امام کی اقتداء میں جس نے قدم کھا کر اپنی صفائی میش کردی ہے۔ کیا معجد میں تصویر کشی جائز ہے؟ ایسے امام کی اقتداء میں جس نے قدم کھا کر اپنی صفائی میش کردی

(١) وفي الدر المختار ج: ١ ص:٥٥٧ (طبع ايج ايم سعيد) والأحق بالامامة تقديمًا بل نصبًا مجمع الأنهر (الأعلم بأحكام الصلوة) فقط صحةً وفسادًا بشرط اجتنابه للفواحش الظاهرة. وفي الشامية (قوله بشرط اجتنابه للفواحش) الأعلم بالسنة أولى الا ان يطعن عليه في دينه .... الخ.

ہو، نماز پڑھنا جائز ہے؟

جواب: - تصویر کھینچنا اور کھینچوا نامسجد سے باہر بھی ناجائز ہے، خاص طور پرمسجد کو اس ناجائز نے الودہ کرنا تو اور بھی گناہ ہے۔ اگر واقعۂ ان کی اجازت سے ریل بھری گئی تھی اور انہوں نے تصویر تصویر کھینچتے و کیچ کر قدرت کے باوجود منع نہیں کیا، اس کے باوجود شم کھالی کہ میری اجازت سے تصویر نہیں کھینچی گئی تو انہوں نے سخت گناہ کا ارتکاب کیا، اگر وہ اس گناہ پر اللہ تعالیٰ سے تو بہ کرلیس تو خیر ورنہ اگر اصرار کریں تو انہیں اپنے اختیار سے امام نہیں بنانا چاہئے۔ تاہم جونمازیں ان کے بیجھے پڑھی گئیں وہ ادا ہوگئیں۔

ااراار۱۹۸۸ه (فتوی نمبر ۳۹/۲۳۴۰ ز)

## مجھوٹ بولنے والے کے پیچھے نماز کا حکم

سوال: - امام اگر جھوٹ ہو کے یا جھوٹی قشم کھائے تو اس کے بیچھے نماز جائز ہے یانہیں؟ اور اس کی کیا سزا ہوگی؟

جواب: - جوشخص جھوٹ بولتا ہو یا جھوٹی شم کھاتا ہو وہ گناہِ کبیرہ کا مرتکب ہے اور فاسق ہے، جب تک ان گناہوں سے تو بہ نہ کرے، اس وقت تک اسے امام بنانا جائز نہیں۔ شرعی سزاؤں کو نافذ کرنے کا اختیار صرف اسلامی حکومت کو ہے، عوام کونہیں۔ واللہ اعلم بالصواب نافذ کرنے کا اختیار صرف اسلامی حکومت کو ہے، عوام کونہیں۔

اراار۱۳۸۷ھ (فتوی نمبر ۱۸/۱۳۲۷ الف)

## بدعتی اور مجہول پڑھنے والے کی اقتداء کا حکم

سوال: - ایک شخص ہمیشہ تارک صلوق جماعت ہے، بدعتی ہے، قرآن مجید غلط پڑھتا ہے،
ایسا غلط کہ معنی غلط ہوجاتا ہے، حرام کو حلال کہتا ہے، پردہ کوعورتوں کے لئے غیرضروری کہتا ہے،
مسلمانوں کے ساتھ بائیکاٹ کرنے پرلوگوں کو دُعائے خیر دیتا ہے۔ ایک شخص کی شادی میں نٹولے اور

(۱، ۲) وفي الدر المختار ج: ۱ ص: ۵۲۰، ۵۲۰ (طبع ايج ايم سعيد) ويكره امامة عبد ... وفاسق. وفي الشامية قوله (وفاسق) من الفسق وهو الخروج عن الاستقامة، ولعل المراد به من يرتكب الكبائر .... وفي المعراج قال أصحابنا: لا ينبغي أن يقتدى بالفاسق .... الخ. وفيه أيضًا: وأما الفاسق فقد عللوا كراهة تقديمه بأنه لا يهتم لأمر دينه وبأن في تقديمه للامامة تعظيمه وقد وجب عليهم اهانته شرعًا. وفي الهداية ج: ۱ ص: ۱۲۲ ويكره تقديم العبد .... والفاسق لأنه لا يهتم لأمر دينه .... وان تقدموا جاز لقوله عليه السلام: صلوا خلف كل بر وفاجر .... الخ.

مجلس آئی ہوئی تھی، لوگوں نے کہا کہ ہم تیری دعوت کا کھانا نہیں کھاتے اس لئے کہ تم نے بدعت کا کام کیا ہے، یعنی مجلس بلوائی ہے، لیکن بیٹخصِ مذکور شریک ہوا اور کہنا ہے کہ کھانا جائز ہے۔ اب اس کی امامت کی وجہ سے لوگوں میں جھگڑا پیدا ہونے کا خطرہ ہے، اس نے اپنے چچا کو بھی دیوث کہا ہے، ایک شخص نے قشم کھا کر کہا کہ اس نے لواطت بھی کی ہے، قبر میں نورنامہ رکھنا جائز قرار دیتا ہے، ایسے شخص کی اقتداء کیسی ہے؟

جواب: - مذکورہ شخص کے بارے میں جو باتیں سوال میں درج ہیں اگر وہ دُرست ہیں تو ایسے شخص کے بیحجے نماز مکروہ ہے اور ایسے شخص کوامام بنانا دُرست نہیں، کیونکہ مذکورہ باتوں میں سے بہت سی موجب فسق ہیں۔ لہذا ایسے امام کو بدلنا چاہئے، البتہ جب تک کسی دُوسرے نیک صحیح العقیدہ امام کا انتظام نہ ہواس وقت تک جو نمازیں اس کے بیحجے پڑھی جائیں گی وہ ہوجائیں گی، اور اگر دُوسرے امام کے بیحچے نماز پڑھنا تنہا نماز پڑھنا تنہا نماز پڑھنا میں نہ ہوتو اس کے بیحچے نماز پڑھنا تنہا نماز پڑھنے سے بہتر ہے۔ واللہ اعلم واللہ اعلم

۱۳۹۷/۶۱۹ه (فتوی نمبر ۲۸/۲۳۷ ب)

## جماعت ِاسلامی کے رکن کی اقتداء میں نماز کا حکم

سوال: - چندمہینوں سے بیمہم چلی آرہی ہے کہ جماعتِ اسلامی اوراس کے اہل کاروں کے پیچھے نماز کی افتداء جائز نہیں، اور جیسا کہ جناب کو معلوم ہے کہ بیفتویٰ ہزاروی گروپ نے صادر کیا ہے، کیا بیفتویٰ ہزاروی گروپ نے صادر کیا ہے، کیا بیفتویٰ صحیح ہے یا غلط؟

جواب: - اميرِ جماعتِ اسلامی کے بعض نظریات جمہور اہلِ سنت کے خلاف ہیں، خاص طور سے بعض انبیا اوصحابہ پر جو تنقیص آمیز تنقید انہوں نے کی ہے اس سے اہلِ سنت کے متفقہ عقا کد مجروح ہوتے ہیں، لہذا جو شخص ان کے ان خیالات سے متفق ہوا ہے امام بنانے سے احتراز کرنا جا ہے اور کسی صحیح العقیدہ مسلمان کو امام بنانے کی کوشش کرنی جا ہے ، البتہ اگر کسی وقت ایسا امام میسر نہ ہواور امیرِ

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار ج: ١ ص: ٥٦٩، ٥٦٥ ويكره امامة عبد .... وفاسق. وفي رد المحتار قوله (وفاسق) من الفسق وهو الخروج عن الاستقامة، ولعل المراد به من يرتكب الكبائر .... وفي المعراج قال أصحابنا: لا ينبغي أن يقتدى بالفاسق .... الخ.

 <sup>(</sup>٢) وفي الدر المختار ج: ١ ص: ٥٢٢ صلّى خلف فاسق أو مبتدع نال فضل الجماعة، وقال الشامي تحته (قوله نال فضل الجماعة) أفاد ان الصلاة خلفهما أولني من الانفراد للكن لا ينال كما ينال خلف تقى ورع.

جماعت ِ اسلامی کے خیالات کے کسی شخص نے نماز پڑھادی تو نماز ہوجائے گی، کیونکہ نماز ہر مسلمان کے پیچھے ہوجاتی ہے۔

الجواب شجیح کے اللہ سجانہ اعلم الجواب شجیح کے اللہ سجانہ اعلم الجواب شجیح کے مقاللہ عنہ بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ اللہ عنہ (فتوی نمبر ۱۸۸/۱۸۸ الف)

## لڑکی کو بیجنے والے کے پیچھے نماز پڑھنے کا حکم

سوال: - ایک آدمی مسمی احمد دین جو ایک گاؤں کا پیش امام بھی ہے، پیس آدمیوں کے روبروقر آن مجید پر ہاتھ رکھ کر وعدہ کرتا ہے کہ میں نے اپنی زمین فلال شخص کو اتنے روبیہ پر فروخت کردی ہے، پچھ رقم نفذ بھی وصول گرلی ہے اور باقی بوقت بیج نامہ وصول کروں گا۔ دو ماہ کے بعد مسمیٰ مذکورا پنے وعدے سے منحرف ہوگیا کہ میں زمین بیں دیتا ہوں۔ مسمیٰ مذکور نے اپنی وُخر فروخت کردی تھی جس کا عوام کو ابھی تک علم نہیں ہوا ہے، اور رقم لے کر بہنم کر پرکا ہے، جو ایک زندہ خاوند کی بیوی تھی ، اور بدستورا مامت بھی کرتا ہے۔ کیا ایسے شخص کی اقتداء وُرست ہے؟

اور بدستورامامت بھی کرتا ہے۔ کیا ایسے شخص کی اقتداء دُرست ہے؟
جواب: – ایساشخص جو دعدہ خلافی اورلڑکی کو بیچنے اور دُوسروں کی رقم ناجائز طور سے کھانے کا مرتکب ہو، فاسق ہے، اور جب تک وہ ان گناہوں سے علانیہ تو بہ نہ کرے اس کے بیچھے نماز پڑھنا جائز نہیں، کیکن اگر کسی وجہ سے کوئی نماز پڑھ لی گئی تو نماز ہوجائے گی، واجب الاعادہ نہ ہوگی۔ نہیں، کیکن اگر کسی وجہ سے کوئی نماز پڑھ لی گئی تو نماز ہوجائے گی، واجب الاعادہ نہ ہوگی۔

والله اعلم احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه ۱۳۸۸/۱۷۳۳ه

الجواب صحيح بنده محمر شفيع عفا الله عنه

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار ج: ۱ ص: ۵۲۲ صلّى خلف فاسق أو مبتدع نال فضل الجماعة. وقال الشاميّ تحته أفاد ان الصلوة خلفهما أولى من الانفراد .... الخ. نيز اس مسئلے كى كمل تفصيل كے لئے مفتى اعظم پاكتان حضرت مولانا مفتى محمد شفيع صاحب رحمد الله كى كتاب جواہر الفقد ج:۲ ص: ۲۲ ما حظر قرباكيں۔

<sup>(</sup>٢) وفي حاشية الطحطاوي على مراقى الفلاح ص: ١٨١ (مطبع مصطفى البابي، مصر) (و) لذاكره امامة الفاسق العالم لعدم اهتمامه بالدين فتجب اهانته شرعا فلا يعظم بتقديمه للامامة، قال الطحطاوي: فتجب اهانته شرعا فلا يعظم بتقديمه للامامة تبع فيه الزيلعي ومفاده كون الكراهة في الفاسق تحريمية. وفي اللر المختار ج: ١ ص: ٥٥٩، ٥٢٠ (ويكره امامة عبد .... وفاسق) وفي رد المحتار (وفاسق) من الفسق وهو الخروج عن الاستقامة، ولعل المراد به من يرتكب الكبائر .... وفيه أيضًا: وأما الفاسق فقد عللوا كراهة تقديمه بأنه لا يهتم لأمر دينه وبأن في تقديمه تعظيمه وقد وجب عليهم اهانته شرعاً. وكذا في فتاوي دار العلوم ديوبند ج: ٣ ص: ١٣٦.

## خائن شخص کوامام بنانے کا حکم

سوال: – ایک شخص میں مندرجه ذیل عیوب موجود ہیں: –

ا: - جھوٹ بولنے کا عادی ہے۔ ۲: - نام نہاد مدرسہ کے طلبہ اوریتامیٰ کے نام سے زکو ق، فطرہ، صدقہ، خیرات، قربانی کی کھالیں اورعشر وغیرہ وصول کرکے ناجائز طور پر اپنے مصرف میں لاتا ہے، حالانکہ تنخواہ اس کے علاوہ وصول کرتا ہے۔ یہ باتیں عام لوگوں کومعلوم ہیں جس کی وجہ سے لوگوں کا اعتماد اس سے اُٹھ گیا ہے۔ ۳: -اپنے عیوب چھیانے کے لئے دُوسروں پر بیبا کانہ طور پر اتہام لگا تا ہے۔کیااس کے پیچھے نماز سیجے ہے؟

جوابِ: - اگر واقعةُ نسى شخص ميں مذكورہ بالاعيوب پائے جاتے ہوں تو اسے امام بنانا جائز والثداعكم

احقر محمدتقي عثماني عفي عنه 0140/10/4

(فتوی نمبر ۲۱/۱۲۲ الف)

واجواب سيح بنده محرشفيع عفاالتدعنه

## ماموں سے ناراض سخص کے پیچھے نماز پڑھنا

سوال: - ایک شخص نے اپنے ماموں سے قرآن شریف پڑھا ہے، اب اس کا ماموں اس سے سخت ناراض ہے اور اپنے حقوق اس کونہیں بخشا، کیا اب اس شخص کے بیچھے نماز پڑھنا جائز ہے جبکہ اس کو ماموں اینے رشتہ داری کے حق حقوق بھی نہیں بخشا؟

جواب: - اگر ماموں کسی معقول اور شرعی وجہ سے ناراض ہے تو اس پر واجب ہے کہ ان کو راضی کرنے کی کوشش کرے، اور اس کے پیچھے نماز پڑھنے کا مسئلہ اس پر موقوف ہے کہ مامول کی ناراضگی کی وجہ معلوم ہو۔ والثداعكم الجواب صحيح احقر محمرتقي عثماني عفي عنه بنده محرشفيع عفااللدعنه

015/1/1/1

(فتوى نمبر١٢٥/١٩ الف)

بے خبری میں بریلوی امام کی اقتداء میں نمازیر ط کی تو کیا حکم ہے؟ سوال: - ایک شخص ایک مسجد میں نمازِ جمعه پڑھنے گیا، اسے معلوم نہ تھا کہ بیہ مسجد کس مسلک

<sup>(</sup>۱) پچھلے صفحے کا حاشیہ نمبر ۲ ملاحظہ فرہا کیں۔

کے لوگوں کی ہے۔ بعدازاں اسے بہۃ چلا کہ امام صاحب بریلوی مسلک سے تعلق رکھتے ہیں ، ایسے امام کے پیچھے نماز پڑھ لینی چاہئے یانہیں؟ اگر پڑھ لی گئی تو ادا ہوگی یانہیں؟

جواب: - نماز پڑھنے کے لئے ایباامام منتخب کرنا چاہئے جو سیجے العقیدہ ہو، تاہم اگر بریلوی مسلک کے کسی امام کے پیچھے نماز بے خبری میں پڑھ لی گئی یا اس کے علاوہ کہیں اور جماعت ملناممکن نہ تھا اس حالت میں پڑھ لی گئی تو نماز ہوگئی۔''

01/11/10 (فتوی نمبر ۱/۲۲ ج)

## جرگے کا فیصلہ مقدم ہے یا باجماعت نماز؟ شور جھگڑ ہے کی بناء پر جماعت کی نماز توڑنا

سوال ا: - نماز کا وقت ہو گیا تھا اور مولوی صاحب مسجد کے سامنے جرگے میں بیٹھے تھے، مولوی صاحب کو دو بار آواز دی گئی کہ نماز کا وفت ہوگیا ہے لوگ انتظار کر رہے ہیں، اس پر مولوی صاحب نے کہا کہ فرض نماز سے پہلے جرگے کا فیصلہ اہمیت رکھتا ہے۔ آئندہ ایسے مولوی صاحب کی اقتداء جائز ہے یانہیں؟

۲: -عصر کی نماز کی جماعت کھڑی تھی ،مولوی صاحب خود جماعت کرا رہے تھے، محلے میں شور جھگڑا ہوگیا،مولوی صاحب نماز فوراً توڑ کرمسجد سے باہر بھاگ گئے۔ایسےمولوی صاحب کے پیچھے نماز یره هنا کیسا ہے؟

جواب! - جرگے کا فیصلہ کرنے کے لئے جماعت ترک کرنا جائز نہیں ہے، إلَّا پیر کہ مسئلہ ایسا ہو کہ اس وقت فیصلہ بچے میں چھوڑ دینے سے کسی بڑے فتنے فساد کا اندیشہ ہو، لہٰذا مسئلے کا جواب اس فیصلے کی صحیح نوعیت پر موقوف ہے۔

٢: - صورتِ مسئولہ میں نماز توڑنا جائز نہیں تھا جن امام صاحب نے ایسا کیا انہیں اپنے اس عمل پرتو بہ و اِستغفار کرنا چاہئے ، اور وہ ایسا کرلیں تو ان کے پیچھے نماز پڑھنے میں کوئی مضا کفہ نہیں۔ 0141/16710

(فتوى نمبر ۲۳۳۷) ۲۵)

<sup>(</sup>١) وفي الدر المختارج: ١ ص: ٥٩٢ (طبع ايچ ايم سعيد) صلّى خلف فاسق أو مبتدع نال فضل الجماعة. وقال الشاميُّ تحته (قوله نال فضل الجماعة) أفاد ان الصلوة خلفهما أولي من الانفراد .... الخ.

## سیاسی اختلاف کی بناء پرامامت سےمعزول کرنا

سوال: - زیداینے باپ دادا کے وقتوں سے ایک محلے میں امام چلا آرہا ہے، احچھا عالم ہے، بچوں کوخوب قرآن پڑھا تا ہے، محلے کے دو تین افراد جواثر ورُسوخ والے ہیں اور پیپلز پارٹی والے ہیں، امام صاحب کے مخالف ہیں، امام صاحب کے حامی عوام غریب ہیں اور ان دو تین افراد کے سامنے کچھ بول نہیں سکتے۔بھٹوصاحب کے آخری دور میں ساسی اختلاف کی بناء پرامام صاحب کو نکال

كر دُوسِرا امام لائے ، اب دُوسِرے امام كے پیچھے شرعاً نماز پڑھنا جائز ہے يانہيں؟

جواب: - جب پہلے امام میں کوئی خرابی نہیں تھی تو ان کومحض سیاسی اختلاف کی بناء پرمعزول کرناکسی طرح وُرست نہیں تھا،لیکن اب جبکہ وُ وسرے امام صاحب کا تقرّر کردیا گیا ہے تو اگر ان میں واللدسبحانه اعلم کوئی بات موجب کراہت نہیں ہے توان کے پیچھے بھی نماز جائز ہے۔

(فتوی نمبر ۷۸/۸۷ ج)

حضورصلی الله علیه و تمام کو'' عالم الغیب'' اور'' حاضر و ناظر'' ماننے والے کے پیچھے نمازیڑھنے کا حکم

سوال: - اگر کوئی مولوی صاحب حضورصلی الله علیه وسلم کو حاضر و ناظر سمجه نتا ہویا ان کو عالم الغیب سمجھتا ہو، نیز پیجھی کہتا ہو کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو پیجھی علم ہے کہ ماں کے پیٹ میں کیا ہے؟ بارش کب ہوگی؟ کوئی کب مرے گا؟ یا ان کونور مانتا ہوتو اس کے پیجھے نماز پڑھنا کیا ہے؟

جواب: - جس امام کے بارے میں پیچھیے ہو کہ وہ مذکورہ عقائد کا قائل ہے اس کے پیچھے والثداعكم بالصواب نمازنہیں پڑھنی جائے۔'' احقر محدثقي عثماني عفي عنه الجواب سيجيح 01/0/10/10 بنده محمد شفيع عفا اللّه عنه

(فتوی نمبر ۲۲/۲۸۷ پ)

 (۱) وفي الكبيري شرح المنية ص: ۱۸ (طبع سهيل اكيدُمي لاهور) ويكره تقديم المبتدع أيضًا لأنه فاسق من حيث الاعتقاد وهو أشد من الفسق من حيث العمل. وفي تنوير الأبصار مع شرحه ج: ١ ص: ٥٥٩- ٥٦١ يكره امامة عبـد .... ومبتـدع أي صـاحب بدعة وهي اعتقاد خلاف المعروف عن الرسول صلى الله عليه وسلم لا بمعاندة بل بنوع شبهة .... لا يكفرها، وان كفر بها فلا يصح الاقتداء به أصلا .... الخ. وفي غنية المتملي ص:٩١٥ (طبع سهيل مؤديا الى الكفر فلا يجوز أصلًا. نيز و يكهيُّ: فأوي وارالعلوم ويوبند ١٢/٣،١٢٠٥\_

## مسجد کی ڈوسری منزل پر جماعت کرانے کا حکم

سوال: - دومنزلہ مسجد کی وُوسری منزل پر نماز باجماعت پڑھنا جائز ہے یانہیں؟ جبکہ منزل اوّل بالکل خالی ہواور امام اور مقتدی سب وُوسری منزل پر نماز ادا کرتے ہوں۔

جواب: - وكره تحريما الوطئ فوقه والبول والتغوط، لأنه مسجد الى عنان السماء. (در مختار مع شامى ج: اص: ۱۲) -

اس سے معلوم ہوا کہ مسجد آسان تک مسجد ہی مسجد ہوتی ہے اور اُوپر کی منزل بھی مسجد ہی ہے۔ لہٰذا اس میں جماعت کرنے میں کوئی حرج نہیں، البتہ بلاضرورت ایسا نہ کیا جائے، کیونکہ یہ تقلیل جماعت کا سبب بن سکتا ہے۔

DITAL/11/19

(فتوی نمبر ۱۸/۱۳۴۵ الف)

## امام اگر سائل کے نیچے کھڑا ہواور مقتدی پیچھے تو کیا حکم ہے؟

سوال: - ہماری مسجد میں سمائبان پڑا ہوا ہے، اس کے بعد صحن شروع ہوجاتا ہے،
امام صاحب سائبان کے نیچے کھڑے ہوتے ہیں۔ اب دریافت طلب بات سے کہ اس طرح نماز ادا
کرناضچے ہے یا نہیں؟ کچھ لوگوں کا کہنا ہے کہ ایک صف امام کے ساتھ سائبان کے نیچے ہونا ضروری ہے، اگر ایسانہیں ہوا تو نماز نہیں ہوگی، اگر ہوگی تو مکروہ ہوگی۔

جواب: - صورت مسئولہ میں نماز دُرست ہے، اوراس میں لوئی کراہت بھی منقول نہیں ملی، البتہ احتیاط اس میں ہے کہ امام سائبان سے ذرا بیچھے کھڑا ہوجائے اس طرح کہ اس کے قدم سائبان سے باہر ہوں، مجدہ خواہ سائبان کے بیچے ہوجائے، اُحد مسافی الدر السختار وقیام الامام فی المحراب لا سجو دہ فیہ (ای یکرہ ذلک)۔

۱۳۹۷/۹/۲۹ه (فتوی نمبر ۱۸/۱۰ ج)

#### کیا امام، امامت سے اُستاذ بن جاتا ہے؟ سوال: - چندمسائل درپیش ہیں، جن کا جواب درکار ہے۔ ۱: - کیا فرماتے ہیں علائے دین وشرعِ متین دریں مسئلہ کہ کسی شخص کے پیچھے نماز پڑھنے کیے

<sup>(</sup>١) الدر المختار ج: ١ ص: ٢٥٦ (طبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>۲) اس مسئلے ہے متعلق مکمل تفصیل کے لئے امدادالا حکام ج:ا ص:۵۵۹ ملاحظہ فرمائیں۔

<sup>(</sup>٣) الدر المختار ج: ١ ص: ٢٣٥ (طبع ايج ايم سعيد)

وہ اُستاذ بنتا ہے یانہیں؟ اوراگر وہ اُستاذ بن جاتا ہے تو کیا اس کا احترام بھی اسی طرح ضروری ہے جیسا کہ عام مروّجہ اُستاذ وں کا احترام کیا جاتا ہے؟

۲:- عام عرف میں امام کو اُستاذ کہا جاتا ہے، کیا بیہ اُستاذیت، امامت کی خصوصیت ہے یا مطلق نماز پڑھنے کی؟

س:- ایک حافظ قرآن دُوسرے حافظ قرآن کی منزل سنتا ہے، کیا بید منزل سننا تعلیم میں شار ہوتا ہے یا کہ تذکرہ میں؟ اور بیابھی بتا کیا گار ہوتا ہے یا کہ تذکرہ میں؟ اور بیابھی بتا کیا گار ہوتا ہے یا کہ تذکرہ میں۔ بیان فرمائیں۔

جواب ا: -محض امامت ہے اُستاذ نہیں بنتا، مگرامام کی بھی تعظیم کرنی چاہئے۔ ۲: - بیعرف صحیح نہیں ہے ، ہاں! اگرامام ہے کوئی دین کی بات سیھی ہوتو وہ اُستاذ ہوگیا۔ ۳: - شرعا اس ہے اُستاذ نہیں بنتا، مگر چونکہ قرآن یاد کرنے میں ایک دُوسرے کی مدد ہوئی ، اس لئے ایک دُوسرے کی عزت کرنی چاہئے۔ اس لئے ایک دُوسرے کی عزت کرنی چاہئے۔

۸رار۱۳۸اھ (فتوی نمبر ۵۶/۱۳۸)

### ریڈیو سننے والے کی اقتداء میں نماز بڑھنے کا حکم

سوال: - ایک شخص ایک حد تک بڑا پابندِ شریعت ہے، صرف ایک بات اس میں پائی جاتی ہے۔ سرف ایک بات اس میں پائی جاتی ہے بعنی ریڈ یوسنتا ہے، ریڈ یو میں صرف تلاوت قرآن مجید اور ترجمہ اور کوئی مسائل دینی اگر نشر ہوں تو سنتا ہے اور خبریں بھی، باقی فلمی ریکارڈ وغیرہ نہیں سنتا، اور لوگوں کا امام ہے۔ نماز اس کے بیچھے جائز ہے یا نہیں؟

جواب: - اگر ساز وموسیقی اور دُوسری ناجائز چیزیں سننے سے اجتناب کیا جائے تو ریڈیوسننا بالکل جائز ہے اوراس کی وجہ سے نماز میں کوئی خلل نہیں آتا، چنانچ پخض مذکور کے بیجھے نماز دُرست ہے۔ واللہ اعلم

احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۱۸۸۸/۸۸۱ه

الجواب صحيح بنده محمد شفيع عفا الله عنه

(فتوى تمبر ١٩/٣٢٢ الف)

بلا نبوت، زنا کی تہمت لگانے والے کے بیجھے نماز کا حکم سوال: - ایک شخص کسی پر بلا ثبوت، زنا کی تہمت لگا تا ہے، ایسے شخص کا کیا حکم ہے؟ اور اس کے پیچھے نماز پڑھنے کا کیا تھم ہے؟ ایسے شخص کے پیچھے نماز پڑھنا دُرست ہے؟
جواب: - کسی شخص پر زنا کی جھوٹی تہمت لگانا گناہ کبیرہ ہے، اگر ایسا کرنے والا تو بہ نہ
کر بے تو فاسق ہے، اور اس کے پیچھے نماز مکروہ ہے، لیکن اگر نماز پڑھ لی گئی تو ادا ہوجائے گی۔
واللہ اعلم

واللدا م احقر محمد تقی عثانی عفی عنه ۲ر۵را۱۳۹۱ه

الجواب صحيح بنده محمد شفيع عفا الله عنه

(فتوى نمبر ۲۲/۵۹۷ ب)

## امام كا امامت برقر ارر كھنے كے لئے چند شرا بط لگانے كا حكم

سوال ا: - ایک مولا نا صاحب ہندوستان سے فارغ ہے، یہاں ایک جامع مسجد میں پیش امام ہے، اور اپنے مقتد یول کو یوں تقریر کرتا ہے کہ اگر امامت کو برقر اررکھنا ہے تو میری نصیحت پرعمل کرو۔ ۲: - تم لوگوں پرمیری ماہوار تنخواہ کا جو حصہ لگایا جائے گا اس کو ہر مہینے میں دینا ہوگا۔

m: - پورے مہینے امام کوعمدہ کھانا کھلانا ہوگا۔

ہم:-مسجد کی موقو فیہ زبین امام کے نام پر رجیٹری وقف کرنا ہوگی۔

۵: - میں گھر جاؤں تو کسی اور کوامام بناؤں گا۔ 🕜

۲:- جومقتدی مذکورہ شرائط پرعمل نہ کرے گا، امام اس مقتدی کے کسی دینی وُنیوی کام میں شرکت نہ کرے گا، یعنی میّت کی جنازہ وغیرہ۔

ے اور یہی وصیت اینے خلیفہ کو بھی کرتا ہے۔

جواب: - امام صاحب کی لگائی ہوئی شرائط میں سے نمبر۳،۲ و کے شریعت کے مطابق نہیں،
'' آئیل چاہئے کہ بیشرائط عائد نہ کریں،لیکن ان شرائط کے عائد کرنے کی وجہ سے ان کے پیچھے نماز فاسد
نہیں ہوتی۔

۲۹/۱/۸۸۱۱ه (فتوی نمبر ۱۹/۱۲۰ الف)

## کشف قبور کے قائل کی اقتداء میں نماز کا حکم سوال: - جو شخص کشف قبور کا قائل ہواس کے پیچھے نماز پڑھنا کیسا ہے؟

( ا، ۲) تفصیل کے لئے دیکھئے سورۂ نورکی آیت:۳ 'وَالَّـذِیْنَ یَـوُهُـؤنَ الْـهُـخـصَنتِ" (الأیة) کے تحت تفییر معارف القرآن ج:۲ ص:۳۵۳۔

(فتوى نمبر ۲۲/۲۱۹ الف)

## جھوٹ بولنے والے اور مسجد کا سامان اپنے گھر میں استعمال کونے والے امام کی اقتداء کا حکم

سوال: - عرض ہیہ ہے کہ یہاں سعودی گورنمنٹ بلاتابعیہ متجد بنانے نہیں دیت، اس لئے مولوی صدیق تابعیہ والا کے نام سے ہمارے محلے کی متجد کو تغیر کرنا پڑا۔ مولوی موصوف چونکہ تابعیہ والا ہے اس لئے مولوی موصوف کو متوتی متجد بنا کر ہم نے تقریباً پندرہ سولہ سال تک متجد کو چلایا ہے، آج عرصہ تین سال سے مولوی موصوف نے ایک مولوی صاحب کو ہماری متجد کا امام بنادیا ہے، مولوی موصوف نے امام متجد کو خادم کہہ کرا قامہ بھی بنادیا ہے، مولوی موصوف خود امام کا گفیل بھی ہے، جس پاسپورٹ پرا قامہ بنادیا ہے وہ پاسپورٹ چونکہ جعلی تھا، گزشتہ سال جب جعلی پاسپورٹ والوں کی یہاں جوازات کی طرف سے پکڑ دھکڑ اور تلاش ہورہی تھی تو امام صاحب نے اپنا پاسپورٹ چھپالیا، پھر حکومت میں پاسپورٹ گم ہونے کا اعلان کر کے درخواست دے دی، پھر سفارت خانے سے نیا پاسپورٹ حاصل کیا، اس پر پھرا قامہ بنایا۔ امام صاحب نے پاسپورٹ گم ہونے کا جواعلان کیا ہے وہ بالکل جھوٹ اور کیا، اس پر پھرا قامہ بنایا۔ امام صاحب نے پاسپورٹ گم ہونے کا جواعلان کیا ہے وہ بالکل جھوٹ اور کذب ہے، اس میں تو رہے و تعریض بھی نہیں کیا، حالانکہ پہلا پاسپورٹ امام کے پاس موجود ہے۔ اس بیت پر مقتد یوں نے امام سے ناراض ہوگراس کے خلف میں اقتداء کرنا چھوڑ دیا، مقتد یوں نے دُوسری محبد میں جا کرنماز پڑھنا شروع کردیا ہے۔ یوتو ساری پہلی بات تھی۔

دُوسری بات ہیہ ہے کہ اس امام صاحب نے مسجد کا سامان گھر میں استعمال کیا ہے۔ تیسری بات ہیہ ہے کہ ایک آ دمی نے مسجد کے لئے پانی دیا تھا، تا کہ اس سے لوگ وضو کریں، امام صاحب نے بیہ پانی بجائے مسجد کے مدرسہ میں اور مسجد کے کرایہ کے مکانوں میں خرج کیا، جب محلے کے لوگوں نے امام صاحب سے میسب بائیں پوچیس تو امام صاحب بختی سے پیش آیا، جھڑا فساد کیا ہے، ان کی وجہ سے محلے کے اکثر لوگوں نے ناراض ہوکراس کی اقتذاء میں نماز پڑھنا چھوڑ دیا، دُوسری مسجد میں نماز پڑھنا شروع کردیا۔ مولوی صدیق صاحب نے فذکورہ امام کومعزول کرنے کی اور دُوسرا امام رکھنے کی اجازت تو دی ہے مگر موجودہ امام متو تی محبحد رہے گا اور سب کا سر پرست ہوگا۔ یہ بات محلے والوں پرمشکل گزری۔ خلاصہ یہ ہے کہ اوّلاً امام صاحب نے اقامہ اور پاسپورٹ کی وجہ سے صری جھوٹ بولا، ثانیا مسجد کے فرش، مسجد کے ایئر کنڈیشن اور مسجد کے پانی میں ناجائز تصرف کیا، ثالثاً امام صاحب مقتذیوں سے بختی سے پیش آیا، جھڑا فساد کیا، رابعاً امام صاحب کومعزول کرنے کی طاقت بھی ۔ مقتذیوں کونہیں ہے، اور امام صاحب کے ساتھ اختلاط کی صورت میں فتنہ وفساد کا قوی اندیشہ ہے، شرعی مقتذیوں کونہیں ہے، اور امام صاحب کے ساتھ اختلاط کی صورت میں فتنہ وفساد کا قوی اندیشہ ہے، شرعی حکم ہے آگاہ کریں، ان وجوہ کی بناء پر جولوگ دُوسری مسجد میں نماز پڑھتے ہیں کیا وہ لوگ غلطی پر ہیں؟ جو جب تک وہ اس حوام کا مرتکب جو جب تک وہ اس کے پیچھے نیاز پڑھا جا کہ امان گھر میں استعال کرنا حرام ہے، جو اس حرام کا مرتکب ہو جب تک وہ اس کے پیچھے نیاز پڑھا جا نزنہیں ہے۔ تاہم جو نمازیں ان کے پیچھے پڑھی گئیں وہ ادا جو کہوں نا عاد کی ضرورت نہیں ہے، ایکن اگر بید امور محرمہ ان سے باجت یوں اور تو بہی نئریں و ہوگئیں، اعادے کی ضرورت نہیں ہے کہ وہ کسی صالح امام کا انظام کریں۔

واللہ اعلم منظمین مسجد پر واجب ہے کہ وہ کسی صالح امام کا انظام کریں۔

۱۳۰۸/۷/۲۵ ه (فتوی نمبر ۳۹/۱۳۹۹ ه)

ا پنے اُو پر عائد شدہ مختلف الزامات کے دُرست جوابات دینے والے امام کی اقتداء کا حکم

سوال: - کیا فرماتے ہیں علائے دین ومفتیان شرع متین مندرجہ ذیل مسائل کے بارے میں کہ ایک امام صاحب کو مسجد کے احاطے کے اندرکونے میں ایک مکان بناکر دیا ہوا ہے، اور تقریباً ۱۲-۱۵ سال سے وہ اس مسجد کی امامت کر رہے ہیں اور اسی کے احاطے کے اندرایک مدرسہ ہے، اس مدرسہ کے مہتم بھی امام صاحب ہیں، مسجد و مدرسہ دونوں کی طرف سے امام کو مبلغ ۱۰ روپے ماہانہ ملتے مدرسہ کے مہتم بھی امام صاحب ہیں، مسجد و مدرسہ کی طرف سے امام ومہتم صاحب پر مندرجہ ذیل الزامات ہیں، مسجد و مدرسہ کی کمیٹی کے آفس عہد بداران کی طرف سے امام ومہتم صاحب پر مندرجہ ذیل الزامات لگائے گئے ہیں، مسجد و مدرسہ کی میٹی کے بدالزامات اور امام صاحب کے جوابات ذیل میں درج ہیں، آپ اپنے شرعی فیصلہ سے مطلع فرماکر مشکور فرماویں۔

( تمینٹی کی طرف سے امام صاحب سے کئے گئے سوالات اور امام صاحب کے جوابات ) سوال: - آپ کو جو مکان مسجد کی طرف سے ملا ہے، اس کی حجبت پر مرغیوں کے پالنے کی جگہہ سس کی اجازت سے بنائی ہے؟

جواب: - (عرصہ ایک سال ہوا جب بنائی تھی)۔ صدر کمیٹی صاحب سے پوچھا تھا، بنانے سے قبل میں صدرصاحب کے گھر گیا ان سے کہا کہ جناب تخواہ کم ہے، عیال دار ہوں، خیال ہے کہ جس مکان میں مدرصاحب کے گھر گیا ان سے کہا کہ جناب تخواہ کم ہے، عیال دار ہوں، خیال ہے کہ جس مکان میں رہ رہا ہوں اس کی حجیت پر بچھ مرغیوں کی جگہ اپنے خرج سے بناؤں، آپ کی کیا رائے ہے؟ فرمانے گئے اچھا روزگار ہے، بسم اللہ کر کے شروع کریں۔ مگر اب جبکہ ایک سال کے بعد بیر مسئلہ اُٹھا تو صدرصاحب انکار کرتے ہیں کہ میں نے کوئی اجازت نہیں دی تھی۔

جناب صدر صاحب کھانے کو تیار ہیں اور امام صاحب بھی قتم اُٹھانے کو تیار ہیں اور کہتے ہیں کہ صدر صاحب کو وہ اجازت یاونیں ہے۔

( نوٹ: - مذکورہ مرغیوں کی جگہ بہتے اس کے اسباب کے، امام صاحب نے ذاتی خرچ سے کیا تھا،مسجد کے نام وقف کردیا ہے تا کہ تمام اعتراض ختم ہوگ

سوال: -مسجد تمینٹی نے آپ کو ذاتی مصرف کے لئے جو بجلی دے رکھی تھی وہ مرغیوں میں آپ نے کس کی اجازت سے جلائی ؟

جواب: - مكان كى حجت پرايك بلب پہلے ہى لگا ہوا تھا اور تقريباً دى گيارہ بجے رات تك ہم اپنے مصرف كى روشنى كے لئے جلاتے تھے، اس بلب سے مرغيوں كى جگه اور باہر كا كام ليتا رہا اور ايك سال تك يه بلب اسى طرح جلتا رہا، ذہن ميں بھى يه بات نہيں تھى كه اس طرح كرنا بھى اچھا نہيں ہے، اب جبكه اس سال تين بلب جلانے كى نوبت آئى ہے تو آپ حضرات كے اعتراض كرنے سے پہلے ہى ميں حساب كروا رہا تھا كہ ايك بلب ٢٠ واٹ كا اگر روزانہ اتنا جلے تو مہينے ميں كتنى بجلى خرچ ہوتى ہے تاكہ رقم، ميں مسجد ميں جمع كروا دول، مگر اس سے قبل كه ميں حساب كروا كر جمع كروا وال ، مگر اس سے قبل كه ميں حساب كروا كر جمع كروا تا آپ حضرات كى طرف سے سوال ہوگيا، گزشته سال جوايك بلب جلتا رہا كميٹى چا ہے تو چھوڑ دے اور چا ہے تو اس كا سارا حساب كرے مجھ سے رقم وصول كر لے۔

سوال: - گیس کی پکی ہوئی اینٹیں کسی صاحب نے مدرسہ کو دی تھیں، آپ نے اپنی مرغیوں کی جُلہ پر کیوں لگا ئیں؟

جواب: - مدرسہ کے مدرس کے لئے ایک کمرہ میری نگرانی میں بنایا گیا، جب اس کی بنیاد

کھودی تو شومی قسمت سے مستری کے منہ سے نکل گیا کہ کنگر اینٹیں جو پڑی ہیں بنیادوں میں لگ جا ئیں تو اس کمرہ کی بنیاد مضبوط رہے، وہ کنگر اینٹیں میں نے اپنی مرغیوں کی جگہ بنانے کے لئے منگوائی تھیں، میں نے اس وقت مدرسہ کا فائدہ مدِنظر رکھ کرمستری سے کہا کہ میری اینٹوں سے بیہ کنگر اینٹ بنیادوں میں لگاد واور مدرسہ کی اینٹوں کی اتنی تعداد میری اینٹوں میں ڈال دو، اس وقت مدرسہ کا فائدہ ذہن میں تھا، مسئلہ کی حقیقت ذہن میں نہیں آئی کہ میں اس طریقے سے مدرسہ کے لئے نہ اپنی اینٹیں دے سکتا ہوں اور نہ اس طرح لے سکتا ہوں، جب اعتراض اُٹھا تب بید حقیقت کھلی کہ میں غلط قدم اُٹھاچکا ہوں اور نہ اس طرح کرنے سے مدرسہ کو فائدہ ہوا، کچھ نقصان نہیں ہوا۔

سوال: - مدرسہ کی تغمیر کے سلسلے میں جولوہا، ریتی، سیمنٹ وغیرہ آیا ہوا ہے اس کو آپ اپنی مرغیوں کی جگہ کے مصرف میں کیوں لائے؟ اور کس کی اجازت سے لائے؟

جواب البینی میں نے خود اپنی رقم سے مدرسہ کے آرڈر کے ساتھ منگوائیں رسید میر سے پاس ہے (جو دِکھائی گئی)، بیمنٹ اس کام کے لئے میں نے خود خریدا اس کی رسید بھی میر سے پاس ہے (جو دِکھائی گئی)، البتہ میر سے مزدوروں اور مستری سے ایک موقع پر بیغلطی ہوگئی وہ بیہ کہ میں گھر میں موجود نہیں تھا اور کام کرتے ہوئے سیمنٹ ختم ہوگیا تو مستری اور مزدوراپنی یومیہ مزدوری کے خوف سے مدرسہ کا سیمنٹ اُٹھا کر لے گئے کہ بیہ کام بھی امام صاحب کروا رہے ہیں اور مدرسہ کا کام بھی امام صاحب ہی کروا رہے ہیں اور مدرسہ کا کام بھی امام صاحب ہی کروا رہے ہیں وہ ادا کردیں گے، میں شام کو جب والیس آیا تو مجھے انہوں نے بتلایا جس پر میں ان پرخفا ہوا، اس سیمنٹ کی جتنی قیمت بنتی تھی اس وقت کے نرخ کے حساب سے وہ رقم مدرسہ کے میں ان پرخفا ہوا، اس سیمنٹ کی جتنی قیمت بنتی تھی اس وقت کے نرخ کے حساب سے وہ رقم مدرسہ کے فنڈ میں جمع کروا کر رسید گاٹ دی وہ رقم کی رسید اور جن مزدوروں نے سیمنٹ اُٹھایا تھا ان کا حلفیہ بیان میرے یاس موجود ہے (جو دِکھایا گیا)۔

سریئے کے ردّی ٹکڑے جو بچتے تھے، مؤذّن کو میں گہہ دیتا تھا کہ کوئی ردّی والا آئے تو اسے دے دیا کرو، ایک موقع پرتھوڑے سے مجھے ضرورت پڑے، میں نے لے لئے اور اندازے سے ان کی قیمت ادا کردی ( مگر غلطی یہ ہوئی کہ تول کرنہیں لئے )۔

سوال: - مدرسه میں جو رقم زکوۃ وفطرہ اور چرم قربانی کی وصول ہوئی وہ مدرسہ کے اکاؤنٹ میں ابنہیں ہے، وہ مدرسہ کےکس مصرف میں استعال کی؟

جواب: - مدرسہ کی رقم بینک میں جمع تھی ، میں تو تغمیر کی اخراجات کا بل بنا کرصدرصاحب کے حوالے کر دیتا تھا، صدر صاحب اس کو پاس کرتے تھے اور خازن صاحب کے پاس چیک بکتھی وہ چیک بناتے تھے، جس پرصدرصاحب اور دیگر تین آ دمیوں میں سے دو کے دستخط ضروری تھے، میں ازخود چیک بناتے تھے، جس

تو ایک پائی بھی بینک سے نہیں نکال سکتا تھا، بیسوال تو ان لوگوں سے بوچھنا جا ہئے۔

معلوم ہوتا ہے کہ آپ لوگوں نے خیال نہیں کیا کہ جن کی ذمہ داری تھی اور نہ میں بینک سے معلوم کرسکا اور بظاہر اب وہ رقم بھی تغمیر کی رقم کے ساتھ مدرسہ کی تغمیر میں خرج ہوگئی، اس میں میرا کیا قصور ہے؟ اب مدرسہ کی تغمیر کے لئے جو رقم آئے گی اس میں سے مذکورہ رقم نکال کر اس فنڈ کو پورا کرلینا۔

مذکورہ بالا سوالات و جوابات کو ملاحظہ فرما کر شریعت مطہرہ کی روشنی میں جواب سے مطلع فرمائیں کہ مذکورہ الزامات کے جوابات پڑھنے کے بعد امام صاحب کس قدر مجرم ہیں؟ آیا ان کو امام رکھنا جاہئے یانہیں؟ اور ان کے پیچھے نماز صحیح ہوتی ہے یانہیں؟

نوٹ: - حجبت پرمرغیوں کے لئے جگہ بنانے کے سلسلے میں جوخرچ اُٹھااس پرکل ....روپے امام صاحب کے خرچ ہوئے، وہ سارانغمیری ملبہ بمع تغمیر کے امام صاحب نے مسجد و مدرسہ کو وقف کر دیا ہے، اور کمیٹی نے ایک سال ہوا اس پر رضامند ہوکر متفقہ فیصلہ کرلیا تھا، مگر اب پھر فتو کی نمبرا کے چار سوالوں کے ساتھ گزشتہ دو برس کے الزاموں کو شامل کر کے حقیقت میں مفتی صاحب کے سامنے امام صاحب کے سامنے امام صاحب کے جرموں کو شکین شکل میں پیش کرنے کی کوشش کی جار ہی ہے۔ فقط والسلام!

جواب: - مذکورہ سوالات کے جو جواب امام صاحب نے دیئے ہیں، اگر وہ دُرست ہیں تو امام صاحب بالکل بری الذمہ ہیں اور ان پر کوئی اعتراض واقع نہیں ہوتا۔ جہاں تک پہلے دوسوال کا تعلق ہے وہ تو سوال ہی نامعقول اور غیر منصفانہ ہیں، جو مکان امام صاحب کور ہنے کے لئے دیا گیا ہے اگر وہ اس میں اپنے معاش کے لئے کوئی کام کریں تو اس میں شرعاً کوئی مضا نقہ نہیں ہے، اسی طرح بجلی کا استعمال اپنی ہر ضرورت کے لئے کر سکتے ہیں، کمیٹی والوں نے اس بارے میں جواب طبی کرکے کا استعمال اپنی ہر ضرورت کے لئے کر سکتے ہیں، کمیٹی والوں نے اس بارے میں جواب طبی کرکے زیادتی کی ہے، باقی سوالات تو دُرست ہیں، لیکن جوابات بھی معقول ہیں، اور اگر ان کی صحت ثابت ہوجائے تو امام صاحب پر اعتراض کسی طرح دُرست نہیں۔

۱۳۹۹/۹/۲۹ه (فتوی نمبر ۱۵/۱۲/۳۰ د)

ایک امام کی امامت سے متعلق تفصیلی استفتاء اور اس کا جواب سوال: - کیا فرمائے ہیں علائے دین ومفتیانِ شرع متین مندرجہ ذیل مسائل کے بارے میں، یہ کہ ہماری مسجد میں جوامام صاحب ہیں اور جو کہ مسجد کے ملحق دارالعلوم کے مہتم بھی ہیں، موصوف کو کمیٹی کی طرف سے دو تنخوا ہیں ملتی ہیں، 200 روپے مسجد کی امامت کے اور 17۵رو پے مہتم ہونے کے، جملہ 180رو پے تنخواہ ملتی ہے، گزشتہ مہینے انتظامیہ کی طرف سے امام صاحب کو ایک اظہارِ وجوہ کا نوٹس

#### ملا ہے جس کی عبارت مندرجہ ذیل ہے اور نمبروار جوابات بھی درج ہیں۔ (سوالات از تمیٹی)

ا: - گزشته تین ماہ سے اہلِ محلّه کی مسلسل درخواستیں آرہی ہیں که آپ کسی نه کسی نماز میں روزانه ضرورغیرحاضر رہتے ہیں،نمازی انتظار کرتے ہیں، پھر کوئی دُوسرا نماز پڑھا دیتا ہے،اس پر آپ کو متوجہ کیا گیا، ہنوز اثر نه ہوا۔

۲:- باوجود منع کرنے کے آپ نے مسجد کی سٹرھی کرائے پر دی اور رقم وصول کی ،نوٹس ملنے پر غلط بیانی تحریر کی۔

س:- آپ کومعلم مدرسہ کی غیر موجود گی میں صرف تھوڑا وفت پڑھانے کو کہا گیا، مگر آپ نے صاف انکار کردیا۔

ہم:- باوجود صدر تمینی کے منع کرنے کے آپ نے اپنے مکان (مسجد کی ملکیت جو امام صاحب کوملا ہوا ہے) پر پائخانہ بنوایا۔

(جوابات از امام صاحب)

ا: - گزشتہ دو ماہ یعنی اپریل ومئی میں پچھ وقوں کی نمازوں میں غیرحاضری کی وجہ یہ ہے کہ اپریل ۱۹۷۸ء میں دو روزہ ختم نبوت کا نفرنس ہوئی (چونکہ میں یہاں حیررآباد کی مجلس ختم نبوت کا ضلعی ناظم ہوں) اس کے انتظام کے سلسلے میں مجھے کا ئی بھاگہ دوڑ گرئی پڑی، جس کی وجہ ہے اکثر نمازوں میں غیر حاضر ہوجاتا تھا ( مگر اپنی جگہ قائم مقام مقرر کرجاتا تھا، الاً ماشاء اللہ ) مگر صدر منتظم صاحب کو میں نے زبانی کہہ دیا تھا کہ کا نفرنس کے انتظامات کے سلسلے میں اکثر نمازوں میں میری غیر حاضریاں ہوں گی، میری غیر موجود گی میں مدر پ قرآن قاری صاحب یا مؤدّنِ متجہ صاحب نمازیں پڑھائیں کے ،صدرصاحب نے فرمایا کہ اللہ مالک ہے، فکر نہ کریں ۔اورایک دن کے لئے اپنے ایک ضروری کام کے صدرصاحب نوزبانی کر گیا۔ مئی کے شروع میں کے سلسلے میں کراچی جانا پڑا، اس کی اطلاع بھی جناب صدرصاحب کو زبانی کر گیا۔ مئی کے شروع میں ایک گھریلو بھگڑے کو نمٹانے ایک دن گچر کراچی جانا پڑا، اس کی اطلاع بھی جناب صدرصاحب کو زبانی کرگیا۔ مئی کے شروع میں کرکے گیا اور صدر نے اجازت دی، اور پھر اس مجبیت ہمارے حضرت مولانا غلام حبیب صاحب طوائی تشریف لائے این حدر این کراچی جانا پڑا، اس کی اطلاع بھی جناب صدرصاحب کو زبانی تشریف لائے اور چھر دو روز حضرت کا قیام رہا، میں بھی ساتھ رہا، مگر صدر موصوف سے پوچھ کر آباد تشریف لائے اور پھر دو روز حضرت کا قیام رہا، میں بھی ساتھ رہا، مگر صدر موصوف سے پوچھ کر آباد تشریف لائے اور پھوں کے ، ہفتے میں یوں بھی ایک دو غیرحاضریاں ہوجاتی ہیں کہ لطیف آباد سے شہر آباد واپسی میں جانا پڑا تا ہو بائی ہو ان اور گائٹر کی یاس ہیاں گیا، وہاں ڈاکٹر کی باس ہیاں گیا ہیں بھی بین وہاں گائٹر کی باس ہیاں ہیاں ہیاں گیا۔ وہاں ڈاکٹر کی باس ہیاں گیا، وہاں ڈاکٹر کی باس ہیاں گیا، وہاں ڈاکٹر کی باس ہیاں گیا، وہاں ڈاکٹر کی باس ہیاں گیا۔

مصروفیت کی وجہ سے دریہ ہوگئی، وغیرہ وغیرہ۔

اس قتم کی غیرحاضریاں کوئی جان بوجھ کرنہیں کی جاتیں، بلکہ ہرامام مسجد سے اس قتم کی غیرحاضری ہیں، بلکہ ہرامام مسجد سے اس قتم کی غیرحاضری ہیں، آئندہ کے لئے وعدہ کرتا ہوں کہ عمداً کوئی غیرحاضری نہیں کروں گا، مگر مذکورہ دُوسری قتم کی غیرحاضری تو ہوہی جاتی ہے۔

۲:- جب سے مجھے منع کیا گیا ہے میں نے خود کسی کو مدرسہ یا متجد کی سیڑھی کراہے پرنہیں دی اور بچوں کو بھی منع کردیا کہ کسی کو نہ دینا، مگر اس آٹھ نو ماہ کے عرصے میں پھر بھی تین دفعہ میری عدم موجودگی میں لوگ سیڑھی لے گئے اور بچوں سے گذب بیانی کرکے لے گئے، اور یہ نکال لے جانا اور چھوڑ جانا میری غیر موجودگی میں رہا، مجھے اس کا کوئی کراہیہ وغیرہ نہیں ملا، نام ان کے لکھے دیتا ہول فلال فلال ہیں، ایک مرتبہ کا کراہیہ میری غیر موجودگی میں ایک آ دمی میرے گھر دے کر گیا، اس کو میں نے جمع کوار یا مدرسہ کی رسیدوں میں دکھ سکتے ہیں، سیڑھی ہر وقت مسجد میں رہتی ہے کوئی لے جائے یا لے آئے، مجھے کیسے پتہ چل سکتا ہے؟ آپ لوگ ذرا ذرا تی بات پراپنے امام پر بدگمانی کرتے ہیں اور پیجھے نہا دیں بھی بڑھے ہیں، تعجب ہے!

س:- اس کا جواب میں نے جزل سکریٹری جناب ڈاکٹر صاحب کو زبانی دے دیا اور انہوں نے اس وقت میرا عذر قبول کرلیا تھا۔ وہ عذر یہ تھا کہ میرے ذمہ آٹھ دس آ دمی اہلِ خانہ کی کفالت کا بوجھ ہے، اس دور میں مہنگائی میں آٹھ نوسورو پے ماہانہ خرج ہوجاتے ہیں، جبکہ مسجد اور مدرسہ سے بحثیت امام ومہتم مجھے کل ۲۷ سرو پے ماہانہ ملتے ہیں، بقایا اخراجات اس طرح پورا کرتا ہوں کہ جو ایک اسکول میں جاتا ہوں، ۲۷۵ رو پے ادھر سے ملتے ہیں، اور شام بعد نماز ظهر تھوڑا سا آرام کرکے اسکول کے بورڈنگ میں قراءت پڑھانے جاتا ہوں، ۲۰۰۰رو پے ادھر سے ملتے ہیں، اور شام بعد نماز ظہر تھوڑا سا آرام کرکے اسکول کے بورڈنگ میں قراءت پڑھانے جاتا ہوں، ۲۰۰۰رو پے ادھر سے ملتے ہیں، تو اس طرح گھر کا خرج کے بورا کرتا ہوں۔

پی سے کو بچوں کو پڑھاؤں تو اسکول سے چھٹی ملتی ہے، اور شام کو بورڈنگ جانا بند کروں تو بیہ ٹیوٹن جاتی ہے۔ آپ میرا بیہ عذر قبول کرتے ہوئے مجھے معاف کریں تو احسان ہوگا۔ اس پر ڈاکٹر صاحب نے کہا کہ کچھ وقت نکال لیتے تو اچھا ہوتا، خیر کوئی بات نہیں۔ میں نے کہا ابھی کوئی عارضی مدرس رکھ لیں۔ اصل مدرس کی میں بھی تلاش کرتا ہوں، آپ بھی کریں، اتن سی بات ہونے کے بعد میں مطمئن ہوگیا کہ ڈاکٹر موصوف صاحب نے میراعذر قبول کرلیا ہے۔

ہ:-مسجد کے جس مکان میں رہ رہا ہوں اس کے فرش وغیرہ کی اور حجیت پر بیت الخلاء کی جس قدر مرمت وغیرہ کی گئی صدر کمیٹی سے اجازت لے کر کروائی ہے، اپنی مرضی سے ایک اینٹ بھی نہیں لگوائی۔ اس مرمت اور حجیت پر بیت الخلاء وغیرہ بنانے کی جس کا بھی صدر صاحب انکار کردیں

میں اس کا ہرجانہ دینے کو تیار ہوں۔

مذکورہ سوالات و جوابات میں سے سوال نمبرایک کے سلسلے میں صدرصا حب نے فر مایا کہ مجھ سے با قاعدہ چھٹیاں نہیں لی گئیں صرف زبانی کلامی مجھ سے بھی بھی یو چھ لیا جاتا رہا ہے۔

سوال ۳ کے سلسلے میں جزل سیریٹری صاحب نے فرمایا کہ میں بالکل مطمئن نہیں ہوا تھا بلکہ مدرسہ کامہتم ہوتے ہوئے ہوئے مہتم کی نخواہ لیتے ہوئے مہتم کا بیفرض ہوتا ہے جب کوئی مدرّس غیر حاضر ہو، یا اس کو کمیٹی نکال دے تو اس کی جگہ وہ بچوں کوقر آن مجید وغیرہ پڑھائے، لہذا مہتم نے اپنے فرائض میں کوتا ہی کی ہے، ان کو نکال وینا جا ہے۔

سوال میں کے سلسلے میں صدر صاحب نے فرمایا کہ فرش کی مرمت کی میں نے اجازت وی تھی، مگر بیت الخلاء کی اجازت نہیں دی، اور بھی کہتے ہیں کہ جب بار بار مجھے مجبور کیا گیا تو میں مجبوراً ہاں نہ کرتا تو کیا کرتا؟ جبکہ بیت الخلاء بنانے میں کل ۱۵۰ (ایک سو پچاس) روپے خرچ ہوئے۔

اب مذکورہ سوالات و جوابات غور وفکر سے پڑھ کر شریعتِ مطہرہ کی روشنی میں جوابات سے جلد مظکور فر ما کرعنداللہ مأجور ہوں، یعنی:--

ا:- مذکورہ امام صاحب امامت کے قابل ہیں اور ان کے پیچھے نماز ہوجاتی ہے یانہیں؟ یا پھر غیر ذمہ دار سمجھ کر ان کو امامت سے برطرف کردینا چاہئے، (جبکہ پنج وقتہ نمازیوں نے ۹۵ فیصد اپنے دستخط سے ایک یا دداشت تمیٹی کے نام بھیجی ہے کہ ہم اپنے امام صاحب پر رضامند ہیں اور ان کے خلاف فیصلہ کرنا ہمارے جذبات کو مجروح کرنا ہوگا)۔

۲:-مہتم ہوتے ہوئے مہتم نے بچوں کی پڑھائی سے انکار کیا، اس صورت میں ان کو ہممی ہے الگ کردینا جاہئے یانہیں؟

":- صدر صاحب کے انگار پریاکسی اور کی بات پر امام صاحب کو جھوٹا اور خائن سمجھ کر نکالنا جائز ہے؟ یا صدر صاحب کی بھول سمجھ کر امام صاحب ہے کوئی تعارض نہیں کرنا جا ہے ؟

جواب: - صورتِ مسئولہ میں امام صاحب نے اپنے اُوپر عائد کر دہ الزامات کا جو جواب دیا ہے، اگر دہ واقعہ کے مطابق ہے تو امام صاحب پراس بارے میں کوئی اعتراض لا زم نہیں آتا، اور ان الزامات کی بناء پر انہیں امامت یا مدرسہ کے اہتمام سے سبکدوش کرنا وُرست نہیں۔ کمیٹی کے افراد کو چاہئے کہ وہ امام صاحب کی کماحقہ عزّت کریں اور اس قتم کے الزامات عائد کرکے انہیں پریشان نہ کریں اور اس قتم دیانت داری سے ادا کریں۔ پریشان نہ کریں اور امام صاحب کا فرض ہے کہ وہ اپنے مفوضہ فرائض دیانت داری سے ادا کریں۔ واللہ اعلم

# ﴿فصل في المسبوق واللاحق﴾ (مبوق اور لاحق كے مسائل كابيان)

مسبوق ، سجد ہ سہو کے لئے امام کے سلام میں شرکت نہ کر ہے

سوال: - مسبوق ، امام کے سجد ہ سہو کے لئے سلام میں شرکت کر ہے یانہیں؟

جواب: - جس شخص کی کچھ رکعتیں امام کے ساتھ رہ گئی ہوں اسے سجد ہ سہو کے وقت سلام

نہ کرنا چاہئے ، البتہ امام کے ساتھ سجدہ کرنا ضروری ہے ، گذا فی د د المحتاد ۔ اللہ اعلم

الجواب شجیح عفا اللہ عنہ

بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ

بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ

(فتوی نمبر ۱۳۲۵ الف)

#### مسبوق کی نماز کا طریقه

سوال: - ایک آ دمی نے چار رکعت والی نماز میں وُوسری یا تیسری رکعت میں امام کے ساتھ شرکت کی ، باقی نماز کس طرح ادا کرے؟ ایک صاحب نے بتایا ہے کہ باقی رفعتوں میں صرف فاتحہ پر اکتفاء کرنا چاہئے۔مغرب میں اگر ایک رکعت ہوتو باقیوں میں سورۃ ملائی جائے یا صرف فاتحہ پر اکتفا کیا جائے؟ اس نماز کے بارے میں بھی ان صاحب نے بتایا ہے کہ ایک میں تو سورۃ ملادے، باقی وُوسری رکعت میں فاتحہ پر اکتفاء کیا جائے۔

جواب: - جس شخص کی ایک یا دورکعت چھوٹ گئی ہوا ہے مسبوق کہتے ہیں، قراءت کے بارے میں اس کا حکم یہ ہے کہ جب امام کے فارغ ہونے کے بعد وہ اپنی نماز پوری کرے گا تو قراءت کے لخاط سے بیاس کی پہلی رکعت مجھی جائے گی، لہذا اس رکعت میں وہ سورۂ فاتحہ کے ساتھ قرآنِ کریم

<sup>(</sup>۱) وفي بدائع الصنائع فصل في بيان من يجب عليه سجود السهو ج: اص: ۲ کا (طبع سعيد) ثم المسبوق انما يتابع الامام في السهو (أي في سجدة السهو بأن سجد هو) دون السلام بل ينتظر الامام حتى يسلم فيسجد فيتابعه في سجود السهو لا في سلامه. وفي الدر المختار ج: ۲ ص: ۸۲ (طبع ايچ ايم سعيد) والمسبوق يسجد مع امامه مطلقًا. وفي الشامية (قوله والمسبوق يسجد مع امامه) قيد بالسجود لأنه لا يتابعه في السلام.

وفي البحر الرائق ج: ٢ ص: ١٠٠ (طبع ايچ ايم سعيد) ثم المسبوق انما يتابع الامام في السهو لا في السلام، فيسجد معه ويتشهد .... الخ. وكذا في الهندية ج: ١ ص: ٩٢ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه).

کی دُوسری آیات بھی پڑھے گا۔ اگر اس کی دور کعتیں چھوٹی ہیں تو دُوسری رکعت میں بھی سورہُ فاتحہ کے بعد کوئی اور سورت پڑھنا اس کے لئے ضروری ہے، اور اگر تین یا چار رکعتیں چھوٹی ہیں تو پہلی دور کعتوں میں سورہُ فاتحہ کے ساتھ کوئی اور سورت پڑھے گا گر اس کے بعد والی رکعتوں میں نہیں پڑھے گا۔

والله اعلم احقر محمه تقی عثمانی عفی عنه ۱۳۸۸/۲٫۹

الجواب صحيح محمد عاشق الهي عفي عنه

(فتوی نمبر ۱۹/۲۱۴ اانپ)

## مسبوق اپنی نماز کس طرح بوری کرے؟

سوال: - چار رکعتوں میں جس کی ایک رکعت خچھوٹ گئی ہو وہ اپنی بقیہ نماز کس طرح کریں؟

جواب: – امام کی نمازختم ہونے کے بعد اپنی حچوٹی ہوئی رکعت پوری کرلے اور اس میں سور و فاتحہ کے ساتھ کوئی اور سور قبر ٹھنا بھی ضروری ہے۔'' الجواب صحیح الجواب صحیح محمر شفیع عفی عنہ

(فتوی نمبر ۴۰۰۰/ ۱۸ الف)

## مسبوق کی ثناء سے متعلق شرح وقابیر کی ایک عبالات کی شخفیق

سوال: - شرح وقابیر باب صفة الصلوة کی عبارت بیر ہے: "ان السسبوق یقو أو لا یشنی فیت عوذ" اس عبارت میں "و لا یشنی" کا کیا مطلب ہے؟ یا لفظ "لا" غلط ہے، کیونکہ تعوذ پڑھنا اور ثناء ترک کرناکسی کتاب میں نظر نہیں آتا؟

#### جواب: - شرح وقایہ کے دستیاب نسخوں میں عبارت اسی طرح ہے،اور اس پر آپ کا اعتراض

(۱، ۲) في الدر المختار ج: اص: ۹۹ (باب الامامة) (والمسبوق من سبقه الامام بها أو ببعضها وهو منفرد) حتى يثني ويتعوذ ويقرأ، وان قرأ مع الامام لعدم الاعتداد بها لكراهتها، مفتاح السعادة (فيما يقضيه) أي بعد متابعته لامامه فلو تبلها فالأظهر الفساد ويقضى أول صلاته في حق قراءة واخرها في حق تشهد، فمدرك ركعة من غير فجرياتي بركعتين بفاتحة وسورة وتشهد بينهما وبرابعة الرباعي بفاتحة فقط ولا يقعد قبلها وفي رد المحتار (قوله حتى يثني .... الخ) تفريع على قوله: منفرد فيما يقضيه بعد فراغ امامه فيأتي بالثناء والتعوذ، لأنه للقراءة، ويقرأ لأنه يقضى أول صلاته في حق القراءة كما يأتي وكذا في الفتاوي الهندية ج: اص: ۹۲،۹۱ (طبع مكتبه رشيديه كوئته).

نيز د يکھئے: فتاوی دارالعلوم د يوبند ج:٣ ص:٣٧٧، وعزيزالفتاوی ص:٣٢٨\_

(٣) شرح الوقاية ج: اص: ٣٣ (طبع ايج ايم سعيد) (محمرز بير حق نواز)\_

وُرست ہے، مسئلہ یہی ہے کہ مسبوق کو ثناء پڑھنی جا ہے، تمام متونِ معتبرہ میں مسئلہ یوں ہی لکھا ہے۔
قال فی غنیة المتملّی: والمسبوق یأتی بالثناء اذا أدرک الامام حالة المخافتة ثم اذا
قام الی قضاء ما سبق یأتی به أیضًا، کذا ذکرہ فی الملتقط، ووجهه أن القیام الی قضاء ما سبق
کتحریمة أخری للخروج به من حکم الاقتداء الی حکم الانفراد.

(۱) (كبيرى ص: ۲۹۷، فصل صفة الصلوة)

وقال في الدر المختار: وهو (أي المسبوق) منفرد حتى يشي ويتعوذ ويقرأ. (٢) (شامية ج: ١ ص: ١٠٢ أواخر باب الامامة)

اس سے معلوم ہوا کہ مسبوق جب جماعت میں شامل ہو (اور امام قراءت نہ کر رہا ہو) اس وقت بھی شاء پڑھے، اور جب اپنی نماز پوری کرنے کے لئے کھڑا ہواس وقت بھی، البتہ پہلے موقع پر امام ابوصنیفہ اور امام محکہ کے قول کے مطابق تعوّذ نہیں پڑھے گا کیونکہ ان کے نزدیک تعوّذ قراءة کے تابع ہ، اور امام ابو یوسف کے نزدیک دونوں مرتبہ تعوّذ بھی پڑھے گا کیونکہ ان کے نزدیک تعوّذ شاء کے تابع ہے، اور امام ابو یوسف کے نزدیک دونوں مرتبہ تعوّذ بھی پڑھے گا کیونکہ ان کے نزدیک تعوّذ شاء کے تابع ہے، اور فتو کی امام ابوصنیفہ اور امام محکہ کے قول چرہے: لسما فسی رد السمحتار لئکن مختار قاضی خان والہدایة و شروحها و الکافی و الاختسار و اُکٹر الکتب ہو قولھما أنه تبع للقراءة و به نأخذ.

بہرحال! شرح وقایہ میں ثناء کی نفی متون کے خلاف ہے، لبندایا تو کتابت کی علطی سے لفظ
"لا" بڑھ گیا ہے یا مصنف شرح وقایہ سے تسامح ہوا ہے۔
"لا" بڑھ گیا ہے یا مصنف شرح وقایہ سے تسامح ہوا ہے۔
"لا" بڑھ گیا ہے یا مصنف شرح وقایہ سے تسامح ہوا ہے۔
(فتوی نمبر ۲۵/۱۵۳ الف)

امام کے سلام کی صورت میں مسبوق تشہد بورا کرے گا یا نہیں؟ (عالمگیری اور شامی وامداد الفتاوی میں تعارض کی تحقیق)

سوال: - اگر کوئی مسبوق قعدہ اخیرہ میں شریک ہوا اور تشہد بورا کرنے سے قبل امام نے سلام بھیرا تو وہ مسبوق اپنا تشہد بورا کئے بغیرا بنی نماز ادا کرنے کے لئے کھڑا ہوسکتا ہے یا تشہد بورا کرنا ضروری ہے؟ عالمگیری سے معلوم ہوا کہ بورا کرنا ضروری نہیں ہے، اور امداد الفتاوی سے بحوالہ شامی

 <sup>(</sup>۱) غنية المتملّى ص:٣٠٣ (طبع سهيل اكيدْمي لاهور).

<sup>(</sup>٢) فتاوى شامية ج: ١ ص: ٩٩ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>m) شامية ج: اص: ۴۹ (طبع ايچ ايم سعيد).

معلوم ہوتا ہے کہ پورا کرنا ضروری ہے، جواب سے مطمئن فر مایا جاوے۔

جواب: - عالمگیری اور شامی اور امداد الفتاوی میں کوئی تعارض نہیں ہے، سب کا منشأ یہی ہے کہ مسبوق کے لئے تشہد کو پورا کر کے اُٹھنا افضل ہے، لیکن اگر وہ پورا کئے بغیر اُٹھ جائے تو نماز سب کے نزد یک بلاکراہت ہوجاتی ہے۔ علامہ شامی اس مسئلے کوفقل کر کے لکھتے ہیں: و مقتضاہ اُن میتم التشہد ثم یقوم و لم اُرہ صریحا ثم رأیته فی الذخیرة ناقلاعن أبی اللیث المختار عندی اُنه یتم التشهد و ان لم یفعل اُجزاہ. و لله الحمد. (جلد اوّل باب صفة الصلوة بیان الرُکوع)۔

والله سبحانه اعلم احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه ۱۲۸/۱۲۲۱ه

الجواب صحيح بنده محمر شفيع عفا الله عنه

or Bolina sin ahlehadi. Or Bolina sin ahlehadi.

 <sup>(</sup>۱) فتاوى شامية ج: ١ ص: ٩٩٦ وفتاوى عالم گيرية الفصل السادس فيما يتابع الامام وفيما لا يتابعه ج: ١
 ص: ٩٠ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه)، امداد الفتاوى ج: ١ ص: ٣٣٩. وكذا في امداد الأحكام ج: ١ ص: ١٥٥ وعزيز الفتاوى ص: ٢٢٥، وفتاوى دار العلوم ديوبند ج: ٣ ص: ٣٧٩.

## ﴿فصل فیما یفسد الصلوة و ما یکره فیها ﴾ (نماز کے مفسدات اور مکروبات کا بیان)

ہیلی صف میں نابالغ بیجے کا کھڑا کرنا

سوال: - اگرنابالغ بچے پہلی صف میں کھڑ ہے ہوجائیں تو نماز دُرست ہوجاتی ہے یا مکروہ؟ جواب: - نماز تو ہوجاتی ہے، مگر ایسا کرنا مکروہ ہے۔

۱۳۹۷/۹/۲۰هر ۱۳۹۷ه ج)

به دهی آستین والی قمیص میں نماز برِ<sup>ر</sup> هنا

سوال: - آدهی آستین والی قمیص پہن کریا آدهی آستین چڑھا کرنماز پڑھنے سے نماز 'رست

والله سبحانه اعلم احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه ۱۳۸۸/۲/۲۱

(فتؤى نمبر ١٩/٢٣٢ الف)

ہوگی یانہیں، بغیر کسی مجبوری کے؟ جواب: – مکروہ ہے۔ الجواب صحیح بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ

(۱) وفي الدر المختار ج: ۱ ص: ۱۵ (طبع ايج ايم سعيد) (ويصف) الرجال ظاهره يعم العبيد ثم الصبيان ثم الخناثي ثم النساء، وفي الشامية تحته (قوله ظاهره يعم العبيد) أشار به الى أن البلوغ مقدم على الحرية لقوله صلى الله عليه وسلم: ليليني منكم أولوا الأحلام والنهي. وفي الدر المختار أيضًا ج: ۱ ص: ۲۵۲، ۱۵۲ (طبع ايج ايم سعيد) ويحرم ادخال صبيان ومجانين حيث غلب تنجيسهم والا فيكره وفي الشامية .... والمراد بالحرمة كراهة التحريم والا فيكره أي تنزيها.

(۲) اس مسئلے ہے متعلق تفصیل کے لئے حضرتِ والا دامت بر کاتہم ہی کا مصدقہ ، راقم مرتب کا فتو کی ذیل میں ملاحظہ فرمائیں۔ سوال: - اِگر کوئی آدمی آستین چڑھا کرنماز پڑھے تو کیا یہ جائز ہے؟ کہنیاں کھلی ہوئی ہوں یا نہ کملی ہوئی ہوں، دونوں

صورتوں بیں کیا ظم ہے؟
جواب: - اگر کہنیاں کھلی ہوئی ہوں تو اس طرح نماز پڑھنا مکروہ ہے، اور اس ہے کم بوتو اس بیں اختلاف ہے، بعض کے خزد کی مکروہ نہیں، کیونکہ فقہی دلا سے بیں "مرفقین" کہنوں تک" کے الفاظ آئے بیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس سے کم ہوتو مکروہ نہیں۔ وفی الدر المختار ج: اص: ۱۳۰ (طبع ایچ ایم سعید) وکرہ کفه ای رفعه ولو لتر اب کمشمر کم أو ذیل وفی الشامیة وقید الکراهة فی الخلاصة والمنیة بان یکون رافعًا کمیه الی المرفقین وظاهرہ أنه لا یکرہ الی ما دونهما.

(باتی الحاضي م)

## تصویر والے کمرے میں نماز پڑھنے کا حکم

سوال: - جس کمرے میں کسی مردیا عورت کا فوٹو آویزال ہوتو اس جگہ نماز ہوسکتی ہے یانہیں؟
جواب: - جس مکان میں کسی ذی رُوح کی تصویر تگی یالئی ہواس میں نماز پڑھنا کروہ تح کی ہو، چر وہ جو ہے، اور سب سے زیادہ کرا ہت اس تصویر میں ہے جو نمازی کے سامنے جانب قبلہ میں ہو، چر وہ جو نمازی کے سامنے جانب ہو، اور سب سے کم کرا ہت نمازی کے سر پر معلق ہو، چر وہ جو اس کے داہنے ہو، چر وہ جو بائیں جانب ہو، اور سب سے کم کرا ہت اس میں ہے کہ نمازی کے بیچھے کسی دیوار وغیرہ میں ہو، اور اگر تصویر قدموں کے بیچے ہوتو اس وقت بھی اس میں ہے، لہذا پر ہیز اس سے بھی کرنا چاہئے۔ بعض فقہاء کے نزدیک کرا ہت ہے اور بعض کے نزدیک نہیں ہے، لہذا پر ہیز اس سے بھی کرنا چاہئے۔ بعض فقہاء کے نزدیک کرا ہت ہوں اور بعض کے نزدیک نہیں ہے، لہذا پر ہیز اس سے بھی کرنا چاہئے۔ کذا فی رد المحتار ج: اس : ۳۳۵، باب ما یفسد الصلوۃ ویکرہ فیھا۔ (ان واللہ اعلم فیر کرد المحتار ج: اس : ۲۵ سے ۱۲۸۱۱/۲۴ واللہ ۱۳۹۲ھ

## محاذات کی دوصورتوں کی تفصیل اور حکم

سوال: - مرسله فتوی نمبر ۳۵۱/۴۵ محرّره مفتی محمه صابر صاحب مظلیم بتاریخ ۱۳۸۲ ار۱۳۸۷ همرّره مفتی محمه صابر صاحب مظلیم بتاریخ ۱۳۸۲ ارمرد کے میں ، آنجناب نے جواب نمبر ۲ میں تحریر فرمایا ہے کہ اگر بیوی اتفاقیہ میاں کے ساتھ نماز پڑھے اور مرد کے طبختے اور پیٹرلی سے اپنے بیداعضاء ذرا بیچھے کرکے کھڑی ہوتو کسی کی نماز فاسد نہیں ہوگی ، یعنی ہوجائے

(گرشت سے پوست)...... اور بعض حضرات کے نزویک بیصورت بھی مکروہ ہے، کیونکہ ال حضرات کے نزویک آسٹین چڑھا کر نماز پڑھنا مطلقاً مکروہ ہے۔ وفی الشامیة وقید الکواهة فی الخلاصة والمنیة بأن یکون رافعا کمیه الی المرفقین و ظاهره أنه لا یکره اللی ما دونه ما. قال فی البحر والظاهر الاطلاق لصدق کف الثوب علی الکل و نحوه فی الحلیة و کذا قال فی شرح المنیة الکبیر ان التقیید بالمرفقین اتفاقی قال و هذا لو شمرهما خارج الصلوة ثم شرع فیها کذلک و راجع أیضًا خلاصة الفتاوی ج: اص: ۵۸. نیز و کیکئے: کفایت المفتی ج: ۳ ص: ۳۲۸ (طبع جدیدوار الاشاعت) و امداد الاحکام ج: اص: ۵۲۱ و امداد المفتین ص: ۳۲۲ ( سے ۵۲۱ و ۱۹ مداد المفتین ص: ۳۲۲ و ۱۹ مداد المفتین ص: ۳۲۲ و ۱۹ مداد الاحکام

(۱) في التنوير وشرحه الدر المحتار ج: ١ ص: ٢٣٨ و (كره) أن يكون فوق رأسه أو بين يديه أو بحدائه يمنة أو يسرة أو محل سجوده (تمثال) ... واختلف فيما اذا كان التمثال خلفه، والأظهر الكراهة وفي الشامية (الأظهر الكراهة) للكنها فيه أيسر، لأنه لا تعظيم فيه ولا تشبه معراج. وفي الدر المختار أيضًا ج: ١ ص: ٢٥٢ (لا يكره صلوة) على بساط فيه تماثيل أن لم يسجد عليها) لما مرّ. وفي الشامية تحته (قوله لما مر) علة لعدم الكراهة وهو كونها مهانة ح.

گی،لیکن بہشتی زیور میں بیاکھا ہے کہ اگر بیوی میاں کے پیچھے نماز پڑھے تو بالکل پیچھے (ایک صف کے فاصلے پر) کھڑی ہوورنہ اس کی نماز نہیں ہوگی اور مرد کی نماز بھی برباد ہوگی۔

دونوں صورتوں کی الگ الگ کیا نوعیت ہے کہ پہلی صورت میں عورت (ایک مقتدی کی طرح) صرف مرد کے شخنے اور بپڈلی سے ذرا پیچھے ہوکرنماز پڑھ سکتی ہے، اور بپشتی زیور کی رُوسے اسے کم از کم ایک صف کا فاصلہ چھوڑ کر کھڑا ہونا جا ہے؟

جواب: - محاذات کی صحیح تفسیر وہی ہے کہ عورت کا شخنہ اور پنڈلی مرد کے کسی عضو کے برابر ہو، لہٰذا اگر کوئی عورت مرد سے اتنے بیجھے کھڑی ہو کہ دونوں کے شخنے اور پنڈلی بالکل برابر میں نہیں رہتے ، خواہ عورت کے پاؤں کا کوئی حصہ مرد کے پاؤں کے کسی حصے کے برابر میں ہوتو اصح قول کی بناء پر نماز فاسد نہیں ہوگی جس کی صورت رہے:-..... عورت علی مرد

بہتی زیور میں احتیاطاً اس آخری قول کو اختیار کر کے بالکل بیجھے کھڑے ہونے کا کہا گیا ہے، جس کا مطلب ایک صف بیجھے کھڑا ہونانہیں ہے بلکہ اتنے بیجھے کھڑا ہونا ہے کہ عورت کے قدم کا کوئی حصہ مرد کے قدم کے کسی حصے کے برابر نہ ہو۔

قال الشامى عن الزيلعى: المعتبر في المحاذات الساق والكعب في الأصح، وبعضهم اعتبر القدم اهد. فعلى قول البعض لو تأخرت عن الرجل ببعض القدم تفسد وان كان ساقها و كعبها متأخرًا عن ساقه و كعبه، وعلى الأصح لا تفسد وان كان بعض قدمها محاذيًا لبعض قدمه بأن كان أصابع قدمهما عند كعبه مشلا تأمل. (ثم قال بعد أسطر) ... المانع ليس محاذاة أي عضو منها لأي عضو منه، ولا محاذاة قدمه لأي عضو منها بل المانع محاذاة قدمها فقط لأي عضو منه.

احتیاط بہرحال بہتی زیور کے قول پر عمل کرنے میں ہے تاکہ باتفاق نماز دُرست ہوجائے،
لین جیسا کہ عرض کیا گیا بہتی زیور کے قول پر عمل کرنے کا مطلب فیڈ پیس ہے کہ عورت ایک صف پیچھے
کھڑا ہونا ہے کہ اس کے قدم کا کوئی حصہ مرد کے کسی عضو کے
مقابل میں نہ آئے۔ الممرأة اذا صلت مع ذو مجھا فی البیت ان کان قدمها بحذاء قدم الزوج لا

<sup>(</sup>١) فتاوى شامية ج: ١ ص: ٥٤٢، وكذا في التاتار خانية ج: ١ ص: ٢٢٣، ٢٢٣.

والثداعكم

احقر محمد تقی عثانی عفی عنه ۱۳۸۸/۲/۲۸ه

الجواب صحيح بنده محمر شفيع عفا الله عنه

(فتوی نمبر ۱۹/۳۲۷ الف)

## برآ مدے میں نماز پڑھنے میں کوئی کراہت نہیں

سوال: - بیرونِ مسجد برقی پنگھا لگا ہوا ہے، یعنی برآ مدے میں گرمی کے دنوں میں امام صاحب باہرنماز پڑھاتے ہیں سوائے جمعہ کے دن کے، جمعہ محراب میں اندرون مسجد میں پڑھاتے ہیں، کیااس میں کوئی کرایت کے انہیں؟

والله سبحانه اعلم احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۱۳۸۸/۲/۲

(فتؤى نمبر ١٩/٢٠٢ الف)

جواب: - كوئى كرامث خبيں ـ الجواب صحيح محمد عاشق الهي

## بغیرسترہ کے نمازی کے آگے سے گزرنے کی تفصیل

سوال: - نمازی کے سامنے سے گزرنے کی جیسا کہ حدیث شریف میں سخت ممانعت آئی ہے، حسب ذیل صورتوں میں گزرنے والے کے لئے کیا حکم ہے؟

الف: - اگرنمازی بحالت ِ قیام یا قومه سجده گاه پر نظر کئے ہوئے ہے تو ضرورت مند کتنا فاصلہ جچوڑ کر گزرے؟

ب: - اگراس کی نظر بحالت مذکورہ مجدہ گاہ ہے آگے پڑ رہی ہو؟

ج:-اگرنمازی رُکوع یا تجدے میں ہے؟

د: - اس مسئلے میں جیموٹی اور بڑی مسجد کا الگ الگ کیا حکم ہے؟ اور کم از کم کتنی بڑی مسجد کو ''مسجدِ کبیر'' کہا جائے گا؟

جواب: - الف: - اگرمسجد حجوثی سی ہے تو نمازی کے آگے سے بغیرسترہ کے بالکل نہیں

<sup>(</sup>١) فتاوى شامية ج: ١ ص: ٥٤٢ (طبع ايج ايم سعيد).

گزرنا چاہئے ، اور اگر مسجد بڑی ہے یا

ب، ج: - کھلی جگہ میں نماز پڑھ رہا ہے تو ات آگے ہے گزرنا جائز ہے کہ اگر نماز پڑھنے والا سجدے کی جگہ نظر رکھے تو اے گزرنے والا نظر نہ آتا ہو، جو تقریباً سجدے کی جگہ سے دوگز کے فاصلے تک ہوتا ہے۔ رُکوع، سجدہ، قیام، قومہ سب کا ایک ہی تکم ہے۔ اور قیام کی حالت میں اگر نماز پڑھنے والا سجدے کی جگہ سے آگے و کھر ہا ہو تب بھی گزرنے کے لئے فاصلہ اتنا ہی معتبر ہوگا جو اُو پر بیان کیا گیا۔ لما فی رد المحتار: ومقابله ما صححه التمر تاشی و صاحب البدائع و اختارہ فخر الاسلام ورجحه فی النهایة و الفتح أنه قدر ما یقع بصرہ علی المار لو صلّی بخشوع أی رامیا ببصرہ الی موضع سجودہ۔ (شامی)۔ (۱)

و: - تقریباً چالیس ہاتھ ہے کم رقبے کی مسجد ''جھوٹی'' کہلائے گی، اور اس سے زائد بڑی۔
قال الشامیؒ: قولہ و مسجد صغیر ہو أقل من ستین ذراعًا، وقیل: من أربعین، و ہو المختار کما
اشار الیہ فی الجواہر. (قهستانی، شامی)۔

اشار الیہ فی الجواہر عفا اللہ عنہ
الجواب صحیح
بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ

كندهوں تك بال بره هاكرر كھنے والوں كى نماز ہوتى ہے يانہيں؟

سوال: - جن لوگوں نے بال کندھوں تک بڑھا کرر کھے ہوئے ہیں تو کیا ان لوگوں کی نماز جنجاتی ہے؟

(٢،١) رد المحتار باب ما يفسد الصلوة ... الخ. ج: ١ ص: ١٣٣٧ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>٣) وفي سنن أبي داوُد، باب في لبس الشهرة ج: ٢ ص: ٢٠٣ (طبع ايج ايم سعيد) عن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من تشبه بقوم فهو منهم. (مُحدز بيرض نواز)

لئے "امین" کے سول کوئی جملہ نہ کہنا جا ہے۔

## رنماز میں قراءت اور پڑھنے والے کی غلطیوں سے متعلق مسائل کا بیان)

#### سورہ فاتحہ کے بعد "رَبّ اغفر لی" کہنا

سوال: - "وَلَا الضَّالِّيُنَ" كے بعد "رَبِّ اغْفِرُ لِيُ" كَهنا كيها ہے؟

جواب: - "وَلَا الصَّالِّينَ" كي بعد "امين" كيسواكوئي جمله نصوص ع ثابت نهيس، اس

والله سبحانه اعلم احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه

الجواب مي عنماني على عنها عنماني على عنها عنها عنها ي على عنها ي عنها ي

(فتؤى نمبر ١٨/١٣٢٧ الف)

## بیاری کی وجہ سے نماز میں الفاظ ادانہ کر سکے تو کیا حکم ہے؟

سوال: – اگر کسی شخص کو ایسی بیماری یا کمزوری کی حالت ہو کہ بیٹھ کر نماز تو ادا کر سکے کیکن -

زبان سے الفاظ ادا کرنے سے سینے میں در دہوتا ہوتو ایسی حالت میں وہ کس طرح الفاظ ادا کرے؟

جواب: - نماز کے لئے تو بیضروری ہے کہ جب تک ہونٹوں اور زبان کو حرکت دیے پر قدرت ہے، ان سے الفاظ ادا کئے جائیں خواہ معذوری کی وجہ سے اتنے آہتہ ہوں کہ خود بھی نہ ن (۲) سکے اور استے آہتہ پڑھنے سے اُمید ہے کہ کوئی معتد بہ تکلیف بھی نہیں ہوگی،معمولی درد کو برداشت کرنا سکے اور استے آہتہ پڑھنے سے اُمید ہے کہ کوئی معتد بہ تکلیف بھی نہیں ہوگی،معمولی درد کو برداشت کرنا

<sup>(</sup>١) وفي الصحيح للامام مسلم ج: ١ ص: ١٤١ باب التسميع والتحميد والتأمين (طبع قديمي كتب خانه) عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: اذا أمّن الامام فأمنوا فانه من وافق تأمينه تأمين الملئكة غفر له ما تقدم من ذنبه. قال ابن شهاب كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: امين.

<sup>(</sup>۲) وفي مجمع الأنهر ج: ص: ۱۵۷ (طبع دار الكتب العلمية بيروت) وأدنى المخافتة اسماع نفسه فقط وهو قول الهندواني وعليه أكثر المشائخ (في الصحيح) احتراز عما قيل: ان أدنى الجهر اسماع نفسه، وأدنى المخافتة تصحيح الحروف، وهو قول الكرخي، وصححه في البدائع .... الخ. وفي الدر المختار ج: اص: ۵۳۳ وأدنى المخافتة اسماع نفسه، في "الشامية" فشرط الهندواني والفضلي لوجو دها خروج صوت يصل الى أذنه وبه قال الشافعي، وشرط بشر المريسي وأحمد خروج الصوت من الفم وان لم يصل الى أذنه، لكن بشرط كونه مسموعا في الجملة حتى لو أدنى أحد صماخه الى فيه يسمع، ولم يشترط الكرخي وأبوبكر البلخي السماع واكتفيا بتصحيح الحروف .... ثم انه اختار في الفتح أن قول الهندواني وبشر متحدان بناءً على أن الظاهر سماعه ................................... (إنّ الله سنة يه)

والله اعلم احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۱۳۸۸/۱۲/۳۰ه (فتوی نمبر ۱۹/۳ الف) عام ذكرواذ كار دِل دِل مِن بھى ادا كئے جاسكتے ہیں۔ الجواب صحیح الجواب مخد محد عاشق الہی عفی عند

## فاتحه خلف الإمام كاحكم

سوال: - كيا امام كے پيچھے الحمد للدنہ پڑھنے سے نماز نہيں ہوتی؟

جواب: - حنفی مسلک میں امام کے بیچھے کسی قشم کی قراءت کرنا خواہ وہ سورۂ فاتحہ ہویا بعد کی سورت، جائز نہیں ہے، لیکن اگر غلطی ہے کو کی شخص پڑھ لیے تو اس کی نماز ہوجاتی ہے، فاسد نہیں ہوتی۔

والله سبحانه اعلم احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۱۳۸۸/۱۷۳۳هه (فتویٔ نمبر ۱۹/۱۶۳ الف)

الجواب في بنده محمد شفيع عفا الله عند

ض کامخرج

سوال: - حرف ضادبعض لوگ مشابه بدال پڑھتے ہیں، اور بعض مشابه بظاء، اور بعض ڈال پڑھتے ہیں، صحیح کون ساہے؟

جواب: - ضاد، ایک مستقل حرف ہے، اس کامخرج دال، ذال یا ظاءسب سے علیحدہ ہے،

(گزشت بوت)......بعد و جود الصوت اذا لم يكن مانع .... و ذكر أن كلا من قولى الهندوانى والكرخى مصححان وان ما قاله الهندوانى أصح وأرجح لاعتماد أكثر علمائنا عليه وفى البحر الرائق ج: اص: ٣٣٦ (طبع ايج ايم سعيد) فذهب الكرخى الى أن أدنى الجهر أن يسمع نفسه وأدنى المخافتة تصحيح الحروف وفى البدائع ما قاله الكرخى أقيس وأصح. فيز و يجهي المخالق على هامش البحر الرائق ج: اص: ٣٣٦ اوركوني شخص الم مرتى كقول كمطابق الرصرف وفى كيم ادا يكى كرت الرج خود كوسى منائى نه و يتب بهى اس كى نماز بوجائ كى، تفصيل كي تلكر و يجهي الما و الفتاوكى حاله الله القاولى حاله المناه ا

(۱) اسمسئلے کی مکمل تفصیل کے لئے درج ذیل کتب ملاحظ فرمائیں:

ا:- امام الكلام في القراءة خلف الامام، از علام للصنوى رحمة الله عليه-

٢:- الدليل المحكم في ترك القرائة للمؤتم، از حضرت مولانا نانوتوى قدى سرة -

٣: - هدية المعتدى في قرائة المقتدى (تاليفات رشيديه ادارة اسلاميات)، از حضرت كنَّلوبي رحمه الله-

٣: - الدليل القوى على ترك القرائة للمقتدى، ازمحدث احمعلى سبار نيورى قدس الله سرة -

٥: - فاتحة الكلام في القرائة خلف الأمام، از حضرت مولانا ظفر احمعثاني قدس سرة -

٢: - أحسن الكلام في توك القوائة خلف الامام، از حضرت مولانا سرفراز خان صفدر دامت بركاتيم -

## ض کامخرج

سوال: - "وَلَا الصَّالِيْنَ" جَس كَامُخرج زبان كَا كَناره ہے، ڈاڑھوں كے ساتھ ہے، كيا "ولا الظالين" كے مشابہ پڑھ كئے ہيں يا "ولا الدالين" موٹا كركے پڑھ سكتے ہيں؟

جواب: - ضاد کا مخرج، دال اور ظاء دونوں سے الگ ہے، اور وہ بیر کہ زبان کا کنارہ دائیں بائیں دونوں ڈاڑھوں کو جھولے، اس کی آواز بھی دال اور ظاء سے الگ ہے، کین ظاء کے ساتھ اس کی مشابہت دال کی بہنسبت زیادہ ہے۔

اروار۱۳۹۹ه (فتوی نمبر ۱۲۸۰/۳۰۰ د)

## "وَلَا الْمُشُرِكِينَ" كَ بَجَائَ "وَالْمُشُرِكِينَ" يِرْضِ كَاحَكُم

سوال: - زید نے نماز میں قراءت کی ،اور قراءت میں آیت: "مَا یَودُ الَّذِیْنَ کَفَرُوا مِنُ اَمُولُ اِنْ مَا نَعُولُ اللَّهُ الل

جواب: - مذکورہ صورت میں نماز ہوگئی، کہرانے کی ضرورت نہیں۔ واللہ سبحانہ اعلم ۱۳۹۷٫۶۸۲۴ (فتوی نمبر ۲۸/۶۵۳ ب)

(١، ٢) وفي الهندية ج: ١ ص: ٩٥ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه) وان كان لا يمكن الفصل بين الحرفين الا بمشقة كالطامع البضاد .... اختلف المشائخ، قال أكثرهم لا تفسد صلاته، هكذا في فتاوى قاضى خان وكثير من المشائخ أفنوا به . نيزض كم فرخ حد متعلق تفصيل كي لي مفتى أعظم پاكتان حضرت مولانا مفتى محد شفيع صاحبٌ كارساله "رفع التنضاد عن حكم الضاد" جوابرالفقد ج: اص: ٣٢٥ لما حظ فرما كين \_

(٣) وفي الهندية ج: ١ ص: ٩ > (طبع مكتبه رشيديه كوئنه) ومنها حذف حرف، ان كان الحذف على سبيل الايجاز والترخيم فان وجد شرائطه .... لا تفسد صلاته، وان لم يكن على وجه الايجاز والترخيم فان كان لا يغيّر المعنى لا تفسد صلاته .... الخ.

## تین چھوٹی آیات کے برابرآدھی آیت پڑھنے سے نماز ہوجائے گی

سوال: - نماز میں قرآن کی ایسی بڑی آ دھی آیت جو چھوٹی تین آیتوں کے برابر ہو، اسے پڑھنے سے نماز ہوگئ یانہیں؟ اگرنہیں ہوئی تو کیا اعادہ کرنا ہوگا؟

جواب: - صورتِ مستوله مين نماز جوگئ، اعادے كى ضرورت نهيں ـ لأن نصف الأية الطويلة اذا كان يزيد على ثلاث ايات قصار يصح على قولهما، فعلى قول أبى حنيفة المكتفى بالأية أولى، كذا فى رد المحتار - (۱)

۱۳۹۷۹/۲۲ ج) (فتوکی نمبر ۲۸/۹۹۵ ج)

#### . نگاز میں مجہول قراءت کرنا

سوال ا: - لورالائی کی جامع صحیر کا امام مجہول پڑھتا ہے، اس لئے کسی کی نماز نہیں ہوتی، شرعاً کیا تھم ہے؟ ۲: -ض کی جگہ ڈ پڑھتا ہے، اس کا تھم کیا ہے؟ ۳: - اور اس مسئلے میں اگر کسی امام صاحب نے غلط مسئلہ بتایا ہوتو اس کے بیچھے نماز جائز ہوگی پانہیں؟

جواب! - مجہول پڑھنا غلط ہے، اس کی اصلاح کی کوشش ضروری ہے، مگر اس سے نماز فاسد نہیں ہوتی،اگر کوئی اور حافظ نہ ملتا ہوتو مجبوراً اسی کے بیچھے پڑھ لیں۔

۲:- ضاد کو سیح مخرج سے نکالنے کی کوشش بھی واجب ہے، تاہم جس شخص سے کوشش کے باوجود سیح مخرج سے نکلے اس کی نماز سیح قول کی بناء پر ہوجاتی ہے، جن امام صاحب نے اس کے خلاف مسئلہ بتایا انہوں نے غلط کہا، کیکن محض اس بناء پر ان کے پیچھے نماز فاسد نہیں ہوتی۔

والله سبحانه اعلم ۱۸رو را۱۳۹ه (فتوی نمبر ۲۸/۹۲۹ ج)

(۱) رد المحتار ج: ۱ ص: ۵۳۵ (طبع سعيد) وفي الشامية أيضًا ج: ۱ ص: ۵۳۸ لو قرأ اية طويلة في الركعتين كاية الكرسي أو اية المداينة البعض في ركعة والبعض في ركعة اختلفوا فيه على قول أبي حنيفة قبل لا يجوز لأنه ما قرأ اية تامة في كل ركعة وعامتهم على أنه يجوز. وكذا في الهندية ج: ۱ ص: ۵۸ (طبع رشيديه كوئنه). يزو كيفيّ: الداوالا دكام ج: اص: ۵۹۰.

(٢) وفي غنية المتملى شرح المنية ص: ٢ ٢ وان لم يكن الا بمشقة كالظاء مع الضاد، والصاد مع السين، والطاء مع التاء فقد اختلفوا، فأكثرهم على عدم الفساد لعموم البلوى. وكذا في الهندية ج: ١ ص: 29. نيز و يكفئ: عزيز الفتاوي ص: ٢٣٧، نيز ص حريز على عام الفقد ح: ١ ص: ٣٢٥ ملا فقد فرما كين \_ (محد زبير حق نواز)

## بيج ميں چھوٹی سورت چھوڑ کر قراءت کرنا

سوال: - امام صاحب وترول میں رمضان المبارک کے اندر پہلی رکعت میں ''فُلُ یٓ۔ اَیُّهَا الْکُلْفِرُوُنَ'' ، دُوسری میں ''فُلُ یَسُورُ اللهٰ'' اور تیسری میں سورہَ إخلاص پڑھتے ہیں، اور ''تَبَّتُ یَدَا'' چھوڑ دیتے ہیں، پہلی تک دُرست ہے؟

جواب: - اس طرح نیج میں کوئی سورت جھوڑ کر قراءت کرنا مکروہ ہے، بشرطیکہ قصداً ایسا کیا گیا ہو، اور سہواً ہوتو کراہت بھی نہیں ہے، اور نماز ہر صورت میں ہوگئی، نہ سجدہ سہو واجب ہے، نہ اعادہ۔ لما فی الدر المحتار: ویکرہ الفصل بسورۃ قصیرۃ.

وفى رد المحتار: الفصل بالقصيرة انما يكره اذا كان عن قصد، فلو سهوًا فلا، كما فى شرح المنية (شامى قبيل باب الامامة ج: ١ ص:٣١٧)\_ (٢) والله سبحانه اعلم معرام ١٠٠١ه (فقى شرح المنية (شامى قبيل باب الامامة ج: ١ ص:٣٩٧)\_ (فقى نمبر ٢٢٣٨ معرام ٢٧ هـ)

## ا: - فجر کی پہلی رکعت کو ڈوسری رکعت سے طویل کرنا ۲: - قراء ت میں متعدد غلطیوں کا حکم

سوال! - امام مسجد نے فجر کی جماعت میں پہلی رکعت میں سورہ مرمل کی چھآیات از: "یَوْمَ تَسُرُ جُفُ الْاَرْضُ وَالْہِ جِبَالٌ" اللی "فَمَنُ شَآءَ اتَّخَذَ اللی دَبِّهٖ سَبِیْلاً" پڑھیں، دُوسری رکعت میں دُوسرا تُسُرُ جُفُ الْاَرْضُ وَالْہِ جِبَالٌ" اللی "فَمَنُ شَآءَ اتَّخَذَ اللی دَبِّهٖ سَبِیْلاً" پڑھیں، دُوسری رکعت میں دُوسرا رُکوع سورہ مٰدکور کا جوایک کمبی آیت ہے پڑھ کرسجدہ کیا، کیا نماز ہوگئی؟ لوگ کہتے ہیں کہ پہلی رکعت سے دُوسری رکعت میں لمبی سورت نہیں پڑھنی جا ہے، اس کی کیا حقیقت ہے؟

٢: - امام صاحب نے پہلی رکعت میں سور ہُ والعصر پڑھتے ہوئے: "وَتَوَاصَوُا بِالْسَحَةِ وَتَوَاصَوُا بِالْسَحَةِ وَتَوَاصَوُا بِالطَّبُونِ " کِی جگہ سہواً "فَلَهُ مُ اَجُرٌ غَیْرُ مَمُنُونِ " پڑھا، جب خیال آیا تو "اَلَمُ تَرَ کَیْفَ" پڑھنا شروع کردیا، پھر وُوسری رکعت میں سورۂ قریش کی تلاوت کی سجدہ سہوکر کے تمام ختم کرلی، یہ نماز وُرست ہوئی یانہیں؟

جواب ! - فخر کی نماز میں پہلی رکعت کو دُوسری رکعت سے زیادہ طویل کرنامسخب ہے اور اس کے برمکس مکروہ تنزیبی ہے، لہذا صورت ِمسئولہ میں جو امام صاحب نے پہلی رکعت میں مختصر اور

<sup>(</sup>١) الدر المختارج: ١ ص: ١٣٦ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) شامية ج: ا ص:٥٣٤ (طبع سعيد).

دُ وسری رکعت میں اس کے مقابلے میں طویل قراءت کی اس سے مکروہِ تنزیبی کا ارتکاب ہوا، کیکن نماز صحیح ہوگئی۔

لما في الدر المختار: (وتطال أولى الفجر على ثانيتها) (واطالة الثانية على الأولى يكره) تنزيها (اجماعًا ان بشلاث ايات) ان تقاربت طولا وقصرًا، والا اعتبر الحروف والكلمات، واعتبر الحلبي فحش الطول لا عدد الأيات (شاي ج: اص:٣١٣) (١)

۲: - نماز توضیح ہوگئی، لیکن امام صاحب نے چند غلطیاں کیں، ایک تو جب انہیں یاد آیا تھا تو سورۂ عصر ہی کی پیمیل کرنی جاہئے تھی انہوں نے اس کو ادھورا چھوڑ دیا، دُوسرے سورہُ عصر کے بعد سورہُ فیل شروع کردی، اور اس طرح ایک سورت یعنی سورہُ ہمزہ کو بچ میں چھوڑ کر قراءت کی، بیبھی مکر دہ ہے۔

أما في ركعة فيكره الجمع بين سورتين بينهما سور أو سورة ـ (ثائ ج:ا ر:۳۷۷)\_ ب: ۳۲۷)\_

تیسرے ان غلطیوں پر سجدہ سہو کیا، حالانکہ ان صورتوں میں سجدہ سہونہیں ہے، بہر حال نمباز ئی۔

۸ارور۱۹۳۱ھ (فتویٰ نمبر ۲۸/۹۷۳ ج)

<sup>(</sup>۱) الدر المختار ج: ۱ ص: ۵۳۲، ۵۳۱ (طبع ايج ايم سعيد). وفي ملتقي الأبحر مع مجمع الأنهر ج: ١ ص: ١٥٩ (طبع دار الكتب العلمية بيروت) وتطال الأولى على الثانية في الفجر فقط، وعند محمد في الكل، وفي مجمع الأنهر تحته: بيان للسنة، وهذا يعني اطالة القراءة في الركعة الأولى على الثانية في الفجر متفق عليه للتوارث، ولما فيه من اعانة المؤمنين على ادراك فضيلة الجماعة، لأنه وقت نوم وغفلة. وفي الهندية ج: ١ ص: ٨٥ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه، واطالة القراءة في الركعة الأولى على الثانية من الفجر مسنونة بالأجماع.

<sup>(</sup>٢) شامية ج: ١ ص: ٣٦ (طبع ايج ايم سعيد) وفي مراقي الفلاح ج: ١ ص: ٣٥ و ٣٤ (طبع مكتبة علم الحديث دمشق) ويكره تكرار السورة في ركعة واحدة من الفرض .... والمجمع بين سورتين : هما سور أو سورة وفي حاشية الطحطاوي على مراقي الفلاح (قوله والجمع بين سورتين .... الخ) أي في ركعة واحدة لما فيه من شبهة التفضيل والهجر (قوله لا يكره هذا في النوافل) يعني القراءة منكوسا والفصل والجمع وهذا كله في الفرائض . (ص: ٢١٢). وفي الهندية ج: ١ ص: ٨٨ (مكتبه رشيديه، كوئته) واذا جمع بين سورتين بينهما سور أو سورة واحدة في ركعة واحدة يكره ... الخ.

## ﴿فصل فی السنن و النو افل ﴾ (سنن اورنوافل نمازوں کے بیان میں)

نمازِ إشراق و جاشت دو، دورکعت کرکے برٹرھ سکتے ہیں اسپیں؟
سوال: - نمازِ اِشراق و جاشت ، ، دورکعت کرکے بڑھ کتے ہیں یانہیں؟
جواب: - بڑھ کتے ہیں،البتہ چاشت کی نماز چار رکعت بڑھنا بہتر ہے۔ واللہ اعلم
احقر محمد تقی عثانی عفی عنہ
بندہ محمد شفیع

#### تحیة المسجد واجب ہے یامستحب؟

سوال: - بخاری شریف کی ایک حدیث کا حوالہ دے کرتحیۃ المسجد کی دورکعت نماز، بیٹھنے ہے بہلے ادا کرے کے لئے زور دے کر مطالبہ کیا جاتا ہے کہ نہ ادا کرنے پر شخت گناہ کا مرتکب قرار پائے گا، یعنی تقریباً واجب کا درجہ دیا جاتا ہے، اہل السنت والجماعت کا اس پر کیاعمل اورفتو کی ہے؟ جواب: - ''تحیۃ المسجد' پڑھنامستجب ہے، اس کے چھوڑ نے والے کو گنہگار نہیں کہا جاسکنا، حدیث کا مطلب صحابہ رضی اللہ عنہم سمت ہے دیادہ کون سمجھ سکتا ہے؟ اورصحابہ رضی اللہ عنہم تحیۃ المسجد کو واجب نہیں سمجھ سے بخاری شریف کی حدیث میں آمر اِستخباب کے لئے ہے۔ قبال ابن بطال: اتفق أنمة الفتوی علیٰ أنه محمول علی الندب، والارشاد مع استحبابهم الرکوع لکل من دخل المسجد الفتوی علیٰ أنه محمول علی الندب، والارشاد مع استحبابهم الرکوع لکل من دخل المسجد لم یخوجون و لا لیمساون ۔ (عاشیہ بخاری ج: اص ۱۳۲۰)۔ (انہوں کے اللہ علیہ وسلم ید خلون المسجد ثم یخوجون و لا الحداث کہا ہوں کہا کہا ہوں کا کہا ہوں کا کہا ہوں کہا ہوں کا کہا ہوں کو کہا گائی عنہ واللہ عنہ کا کہا ہوں کا کہا ہوں کا کہا ہوں کا کہا ہوں کو کہا اللہ عنہ کہا ہوں کا کہا ہوں کا کہا ہوں کو کہا ہوں کو کہا ہوں کے کہا ہوں کا کہا ہوں کو کہا ہوں کو کہا ہوں کہا ہوں کر کے گئے عنہ واللہ عنہ کو کہا ہوں کا کہا ہوں کا کہا ہوں کو کہا ہوں کا کہا ہوں کو کہا ہوں کا کہا ہوں کو کہا ہوں کہا ہوں کو کہا ہ

(١) (طبع قديمي كتب خانه)، وفي التنوير مع شرحه باب الوتر مطلب تحية المسجد ج: ٢ ص: ١٨ (طبع ايج ايم سعيـد) (ويُسـن تـحية) رب الـمسـجـد، وهـي ركعتان .... الخ. وفي الشامية .... والحاصل أن المطلوب من داخل المسجد أن يصلي فيه ليكون ذلك تحية لربه تعالى .... الخ.

#### سنت ِمؤ کدہ کا ترک

۔ سوال: – سنت نمازوں میں سنتِ مؤکدہ کے جان بوجھ کر نہ ادا کرنے پر عذاب و سزا ہے متعلق احادیث یا ان کا حوالہ لکھ دیں۔

جواب: - آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا اس پر مداومت فرمانا، اس کے ترک کے ناجائز ہونے کی کافی دلیل ہے،اورترک سنت پر جو وعیدیں حدیث میں آئی ہیں وہ سب اس کی دلیل ہیں۔ واللہ اعلم

احقر محمد تقی عثانی عفی عنه ۱۲۸۸،۲۸۱ه

الجواب صحيح بنده محمر شفيع عفا الله عنه

(فتؤى نمبر ٢٩٥/١٩ الف)

### معه کی سنتوں کی تعداد

سوال: - ظہراور جمعہ کی کل گنٹی رکعتیں ہیں؟ کیا ان کی تعداد میں ائمہ کا اختلاف ہے؟
جواب: - جہاں تک فرض نماز کی رکعتوں کا تعلق ہے، ان کی تعداد میں کوئی اختلاف نہیں
ہے، سب کے نزدیک ظہر کی چار رکعتیں اور جمعہ کی دور رکعتیں ہوتی ہیں۔ ظہر کی سنتوں کے بارے میں
بھی حنفیہ کے نزدیک اتنی بات متفق علیہ ہے کہ ان کی تعداد چھ ہے، چار فرضوں سے پہلے اور دوفرضوں
کے بعد۔

اب جمعہ کا معاملہ رہ جاتا ہے، امام ابوطنیقہ کامشہور مذہب اس معاملے میں یہ ہے کہ جمعہ میں چار رکعتیں فرض نماز سے پہلے اور چار رکعتیں فرض نماز کے بعد سنت مؤکدہ ہیں۔ ابنِ ماجہ وغیرہ کی

(۱) وفي جامع الترمذي باب ما جاء فيمن صلى في يوم وليلة ثنتي عشرة ركعة من السنة ج: ١ ص: ٩٣ (طبع ايج ايم سعيد) عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من ثابر على ثنتي عشر ركعة من الفجر السنة بني الله له بيتًا في الجنة، أربع ركعات قبل الظهر وركعتين بعدها وركعتين بعد المغرب وركعتين بعد العشاء وركعتين قبل الفجر. وفي الشامية كتاب الطهارة مطلب في السنة وتعريفها ج: ١ ص: ١٠٠ (طبع ايج ايم سعيد) الذي يظهر من كلام أهل المذهب أن الاثم منوط بترك الواجب أو السنة المؤكدة على الصحيح لتضريحهم بأن من ترك سنن الصلوات الخمس قبل لا يأثم والصحيح أنه يأثم. وفي البحر الرائق ج: ٢ ص: ٩٣ (طبع ايج ايم سعيد) وجل ترك سنن الصلوات الخمس ان لم ير السنن حقا فقد كفر لأنه ترك استخفافًا وان راى حقا منهم من قال لا يأثم والصحيح انه يأثم عن المادالا حكام ج: ١ ص: ٩٠٠ (

(غنية المتملى ص:٣٤٣، كتبائي ١٣٣٣هـ)\_(٥)

بعض احادیث اسی کی تائید کرتی ہیں (دد السمحتاد ج: اص: ۱۳۳۰، انتبول) کی تائید کرتی ہیں کے بعض مشاکخ کا بیہ کہنا ہے کہ فرضوں کے بعد ظہر کی طرح صرف دو رکعتیں مسنون ہیں (فتح القدیر ج: اص: ۳۱۲)۔

امام ابویوسف جمعہ کے بعد چھ رکعتوں کوسنت قرار دیتے ہیں، حضرت علی ہے بھی ایبا ہی منقول ہے۔ اسی وجہ سے متاخرین علماء نے اس پرفتوی دیا ہے کہ جمعہ کے بعد چھ رکعتیں پڑھنی چاہئیں، منقول ہے۔ اسی وجہ سے متاخرین علماء نے اس پرفتوی دیا ہے کہ جمعہ کے بعد چھ رکعتیں پڑھنی چاہئیں، پہلے چار، پھر دو، تا کہ تمام فقہاء کے مذہب کے مطابق سنت ادا ہوجائے، شنخ ابراہیم حلبی ''شرح منیہ' میں فرماتے ہیں: "والأفضل أن يصلی أدبعًا ثم رکعتین للحروج عن المحلاف."
میں فرماتے ہیں: "والأفضل أن يصلی أدبعًا ثم رکعتین للحروج عن المحلاف."

والله سبحانه اعلم (۱) ۲۵ رربیج الاوّل ۱۳۸۷ھ

(الزشرات بوس) ......من كان مصليًا قبل الجمعة فليصل أربعًا، مع ما رواه ابن ماجة عن ابن عباسٌ قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يركع من قبل الجمعة أربعًا لا يفصل في شئ منهن. وعلى استنان الأربع بعدها ما في صحيح مسلم عن أبى هريرة مرفوعًا: اذا صلّى أحدكم الجمعة فليصل بعدها أربعًا، وفي رواية: اذا صليتم بعد الجمعة فصلوا أربعًا. وفي بدائع الصنائع ج: الص: ٢٨٥ (الصلوة المسنونة) وإما السنة قبل الجمعة وبعدها فقد ذكر في الأصل وأربع قبل الجمعة وأربع بعدها.

(۱) قَتَاوِی شامیة ج: ۲ ص: ۱۳، ۱۳ (طبع ایچ ایم سعید). (۲) فتح القدیر ج: ۱ ص: ۳۸ (مکتبه رشیدیه). (۳) وفی غنیه المت نیم المجمعة ست رکعات وهو (۳) وفی غنیه المت نیم المجمعة ست رکعات وهو مروی عین علی وفی المحر الرائق ج: ۲ ص: ۳۹ باب النوافل وغن أبی یوسف أنه پنبغی أن يصلی أربعًا ثم رکعتين، وفی منحة النحالق علی هامش البحر الرائق ج: ۲ ص: ۳۹ (قوله وعن أبی یوسف) قال فی الذخیرة وعن علی رضی الله عنه يصلی ستًا، رکعتين ثم أربعًا، وعنه رواية أخرى انه يصلی بعدها ستًا أربعًا ثم رکعتين وبه أخذ أبويوسف و الطحاو على ... الخ. وفی فتح القدیر ج: ۲ ط: ۳۹ قبيل باب صلاة العيدين ... أن السنة بعدها ست وهو قول أبی يوسف ... الخ.

(٣) عن أبي عبد الرحمٰن عن على رضى الله عنه أنه قال: من كان مصليًا بعد الجمعة فليصل ستًا، أخرجه الطحاوى (كتاب الصلوة، باب التبطوع بعد الجمعة ج: ٢ ص: ٢٣٣). وفيه أيضًا: وعن أبي عبد الرحمٰن قال: علم أن يصلوا بعد الجمعة أربعًا فلما جاء على ابن أبي طالب رضى الله عنه علمهم أن يصلوا ستًا. اهد. وفي الجامع للامام الترمذى ج: ١ ص: ٢٩ ووي عن عبد الله بن أبي طالب أنه أمر أن يصلى وروى عن عبد الله بن أبي طالب أنه أمر أن يصلى بعد المجمعة ركعتين ثم أربعًا وعن أبي عبد الرحمٰن السلمي قال: قدم علينا عبد الله عنه فكان يصلى بعد الجمعة أربعًا فقدم بعده على رضى الله عنه فكان يصلى بعد الجمعة أربعًا فقدم بعده على رضى الله عنه فكان اذا صلى الجمعة صلى بعدها ركعتين وأربعًا فاعجبنا فعل على رضى الله عنه فاخترناه، رواه الطحاوى باب التطوع، بعد الجمعة ج: ١ ص: ٣٠٣، وفي اثار السنن اسناده صحيح ص: ٣٠٣.

(۵) وفي غنية المسملي ص: ٣٩٩ (طبع سهيل اكيدُمي لاهور) والأفضل أن يصلي أربعًا ثم ركعتين للخروج عن النحالاف، وفي البحر الوائق ج: ٢ ص: ٣٩ باب النوافل، وفي الذخيرة والتجنيس وكثير من مشائخنا على قول أبي يوسف وفي منية المصلى والأفضل عندنا أن يصلى أربعًا ثم ركعتين. وفي منحة الخالق عل هامش البحر الوائق ج: ٢ ص: ٣٩ (قوله وعن أبي يوسف) قال في الذخيرة وعن على أنه يصلى ستًا، ركعتين ثم أربعًا. وعنه رواية أخرى أنه يصلى بعدها ستًا، أربعًا ثم ركعتين، وبه أخذ أبو يوسف والطحاوى وكثير من المشائخ رحمهم الله تعالى، وعلى هذا قال شمس الأنمة الحلواني الأصل أن يصلى أربعًا ثم ركعتين فقد أشار إلى أنه مخير بين تقديم الأربع وبين تقديم المثنى، ولي المنها، وفي فتح القدير ج: ٢ ص: ٣٩ قبيل باب صلوة العيدين .... فهذا البحث يفيد أن السنة بعدها ست وهو قول أبي يوسف وقيل قولهما.

(٢) يەفتۇئ "البلاغ" كے شارەر رئى الثانى ١٣٨٧ ھے ليا كيا ہے۔ (محدز بيرحق نواز)

#### ا:- جمعه کی سنتوں کی تعداد

٢: - سنت غيرمؤ كده پڙھنے كا طريقه

سوال ا: - جمعہ کے بعد کتنی سنتیں پڑھنی جا ہئیں؟

٢: - سنت غيرمؤ كده كس طرح يڙهني حاجئ؟ اوراس ميں كيا پڙهيس؟

جواب ا: - جمعہ کے بعد چھرکعات مسنون ہیں ، پہلے حیار ، پھر دو پڑھیں تو بہتر ہے ، اور اس سے

کے برعکس بھی جائز ہے۔

۲: - سنت غیرمؤ کدہ کا کوئی الگ طریقہ نہیں ، نہ کوئی خاص قراء ت مقرّر ہے ، بلکہ اور نمازوں ہی کی طرح پڑھی جائے۔

بالمرار ۱۳۹۷ه (فتوی نمبر ۱۵۱/۲۸ الف)

### صبح صادق ادر فجر کے بعد نوافل پڑھنے کا حکم

سوال: - ایک صاحب کہتے ہیں کہ صحیح صادق کے بعد سے فجر کی سنتیں اور فرض پڑھنے تک و قفے میں کوئی نماز نفل وغیرہ نہیں پڑھی جاسکتی۔ جہال تک مجھے معلوم ہے کہ فجر کی نماز پڑھنے کے بعد طلوع آفاب تک اور عصر ومغرب کے درمیان یا سورج نگلتے وقت تک، اور نصف النہار کے وقت نماز جائز نہیں ہے، باقی اوقات میں جائز ہے۔

جواب: - ان صاحب نے ڈرست کہا ہے، فجر کی نماز کے بعد تو نوافل پڑھنا ناجائز ہے، ضبح صادق کے بعد بھی سوائے فجر کی دوسنتوں کے کوئی اورنفل پڑھنا جائز نہیں۔

كما في الدر المختار: وكذا الحكم من كراهة نفل وواجب لغيره لا فرض وواجب لعيده لا فرض وواجب لعيد طلوع فجر سوى سنته لشغل الوقت به تقديرا. (شاى ج: اص: ٢٥١) - والتدسيحانه اعلم والتدسيحانه اعلم

سنت مؤكده كو بلاعذر ترك كرنا

سوال: - عمر کہتا ہے کہ دن کی پانچ نمازوں کے فرائض پورے کر لئے جائیں تو یہی کافی

(۲،۱) تفصیل کے لئے سابقہ فتوی اوراس کا حاشیہ ملاحظہ فرمائیں۔

<sup>(</sup>٣) الدر المنحتار كتاب الصلوة ج: ١ ص: ٣٥٥ (طبع ايج ايم سعيد). نيز ديكين كفايت المفتى ج: ٣ ص: ٣٢٣ ( بديد ايديشن دارالا شاعت ) \_ ( مرتبع في عنه )

ہے، باقی سنتِ مؤکدہ وغیرہ ادانہ کرنے سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ کیا عمر کا بید خیال دُرست ہے؟
جواب: - عمر کا کہنا غلط ہے، سنت سؤکدہ کومستقل طور پر چھوڑے رکھنا سخت گناہ ہے۔
واللہ اعلم
واللہ اعلم
ہمرارہ ۱۲۰۰ھ
(فتو کی نمبر ۲۲۴ ساف

## زوال سے پہلے جمعہ کی سنتیں بڑھنا

سوال: - مسئلہ مسئولہ فتو کی نمبر ۲۲۰ جلد ۲۸ الف سے متعلق بیوض ہے کہ اگر حفی مسلک والے انتہائے زوال سے قبل چار رکئت جمعہ پڑھ لیں کہ بھی پڑھتے ہیں تو کیا ان کی سنتیں اوا ہوجا ئیں گی ؟ دُوسری بات بیجی واضح کریں کہ اگر ان سنتوں کو بعد میں اوا کیا جائے تو فرضوں سے متصل اوا کیا جائے یا بقیہ نماز کی ترتیب قائم رکھتے ہوئے یہ بعد میں اوا کی جائیں؟

جواب: - زوال کے پہلے بمعہ کی سنتیں ادا نہ ہوں گی، فرض کے بعد ادا ہوجا کیں گی، اور اس میں بہتر یہ ہے کہ پہلے جمعہ کے بعد والی چے سنتیں پڑھیں، اس کے بعد پہلے والی سنتیں ادا کی جائز ہے۔ والی جائز ہے۔ والی جائز ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم مائز ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم مائز ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم مائز ہے۔

## صلوة الشبيح كى جماعت كالحكم ال

سوال: - صلوٰۃ الشبیح شعبان کی پندرھویں کو باجماعت پڑھنے کا ہمارا ارادہ ہور ہا ہے، بیاتیج ہے یانہیں؟

## جواب: - صلوٰۃ التبیح نفلی نماز ہے، اور اس کی جماعت حنفیہ کے مسلک میں مکروہ تحریمی ہے،

(۱) في الهندية ج: اص: ۱۱۲ رجل ترك سنن الصلاة ان لم ير السنن حقا فقد كفر، لأنه تركها استخفافا، وان راها حقًا فالصحيح انه يأثم، لأنه جاء الوعيد بالترك، كذا في محيط السرخسي. وفي البحر الرائق ج: ۲ ص: ۳۹ راطبع اينج اينم سعيد) رجل ترك سنن الصلوات الخمس ان لم ير السنن حقا فقد كفر، لأنه ترك استخفافا، وان راى حقا منهم من قال لا يأثم والصحيح انه يأثم أنه جاء الوعيد بالترك. وكذا في الشامية ج: اص: ۱۰۳ (طبع اينج اينم سعيد).

(٢) في الدر المختار، باب ادراك الفريضة ج: ٢ ص: ٥٨ (طبع سعيد) .... بخلاف سنة الظهر، وكذا الجمعة، فانه ان خاف فوت ركعة يتركبا ويقتدى، تم يأتي بها على انها سنة في وقته، أى الظهر قبل شفعه عند محمد، وبه يفتى. (٣) وفي الشامية، باب ادراك الفريضة ج. ٢ ص: ٥٩ (طبع سعيد) أقول وعليه المتون لكن رجح في الفتح تقديم الركعتين، قال في الامد دو في فتاوى العتابي انه المختار وفي مبسوط شيخ الاسلام انه الأصح لحديث عائشة أنه عليه الصلوة والسلام كان اذا فاتته الأربع قبل الظهر يصليهن بعد الركعتين، وهو قول أبي حنيفة وكذا في جامع قاضي خان وكذا في غنية المتملى ص: ٣٩٨ (طبع سهيل اكيدهمي لاهور).

للهذا به نماز تنها پڑھنی چاہئے۔"

DITAALLIT

والله سبحانه اعلم ۱۳۹۵/۱۰/۲ه (فتوی نمبر ۲۰۵//۳۰ د)

> تہجد کی نیت کس طرح کریں؟ سوال: - تہجد کی نیت نفل کی ہوگی یا سنت کی؟ جواب: - نمازِ تہجد میں نفل کی نیت کی جائے گی۔ الجواب صحیح بندہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ

والله اعلم احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۲ربر ۱۳۸۸هه (فتوی نمبر ۲۲ بی/۱۹ الف)

شبِ قدر کی نوافل کا طریقه

سوال: - مو دبانہ گزادش ہے کہ ہم آپ سے ایک مسئلے کے بارے میں فتویٰ حاصل کرنا چاہتے ہیں، اس درخواست کے ساتھ جو پرچہ نسلک ہے اس میں لیلۃ القدر کے نوافل کے بارے میں ہاری مسجد (مسجد رحمانیہ) کے امام صاحب نے بتایا ہے کہ بیطریقۂ نوافل غلط ہے، اور کہیں حدیث میں لیلۃ القدر کے نوافل کا بیطریقۂ نہیں ہے۔ لہذا ہم آپ سے التماس کرتے ہیں کہ آپ ہم کوشریعت کی رُو سے سے بھے طریقے سے آگاہ فرمائیں، میں نوازش ہوگ۔

جواب: - منسلکہ اشتہار 'میں شبِ قدر کی نوافل کا جوطریقہ لکھا ہے وہ فقہ و حدیث کی منتند و معروف کتابوں میں کہیں نظر سے نہیں گزرا، اشتہار میں بھی کوئی حوالہ سی متند کتابِ حدیث کا نہیں دیا گیا کہ اس سے تحقیق کی جاسمتی ۔ صحیح احادیث میں شبِ قدر کے مدرمطلق نوافل کی فضیلت وارد ہے، کسی خاص طریقے کی نہیں ۔ واللہ اعلم واللہ اعلم واللہ اعلم

۲۶روره۱۳۰۰ه (فتوی نمبر ۳۱/۱۲۷۸)

(۱) في الدر المختار ج: ۲ ص: ۳۸ (قبيل باب ادراك الفريضة) ولا يصلى الوتر ولا التطوع بجماعة خارج رمضان أي يكره ذلك على سبيل التداعى بأن يقتدى أربعة بواحد كما في الدر .... الخ. وفي غنية المتملى ص: ۳۳۲ (طبع سهيل اكيده مي لاهور) اعلم أن النفل بالجماعة على سبيل التداعى مكروه على ما تقدم ما عدا التراويح. ثير و يحيح: قاوي دار العلوم ديوبند ج: بم ص: ۲۳۳

(۲) یہ اشتہار، ریکارڈ میں موجود نہیں ہے، بظاہراس اشتہار میں جماعت کے ساتھ نوافل کا کوئی مخصوص طریقہ لکھا گیا تھا۔

<sup>(</sup>٣) وفي غنية المتملى النوافل ج: ١ ص: ٣٣٢ واعلم أن النفل بالجماعة على سبيل التداعى مكروه على ما تقدم ما عدا التراويح وصلوة الكسوف والاستسقاء، فعلم أن كلا من صلوة الرغائب ليلة أول جمعة من رجب وصلوة البراءة ليلة النصف من شعبان وصلوة القدر ليلة السابع والعشرين من رمضان بالجماعة بدعة مكروهة. فيزوكي فتاوى دار العلوم ديوبند ج: ٣ ص: ٢٢٣.

## سنن ونوافل گھر میں پڑھنی جاہئیں یامسجد میں؟

سوال: - ملفوظاتِ کمالاتِ اشرفیه ص:۱۵۶ ملفوظ نمبر ۱۵۹ میں ہے: ایک شخص نے دریافت کیا کہ نماز سنتِ فجر مکان میں پڑھ کر مسجد جاتا ہوں ،اس وقت نماز تحیۃ المسجد پڑھ سکتا ہوں یا نہیں؟ فرمایا کہ: ''اس وقت نہ تحیۃ المسجد ہے، نہ تحیۃ الوضوء، نیز ان سنتوں کا مسجد میں پڑھنا افضل ہے، بلکہ جمیع سننِ مؤکدہ کا، تا کہ اتہام بالتشبہ باہلِ بدعت سے محفوظ رہے، جو کہ تارکین سنت ہیں۔'' اور ہم نے بیسنا ہے کہ مکان میں فجر کی سنتیں پڑھنا مسنون ہے، اس کی تطبیق کیا ہے؟

جواب: - فى الدر المختار: والأفضل فى النفل غير التراويح المنزل الالخوف شغل عنها، والأصح أفضلية ما كان أخشع وأخلص. وقال الشامى: وحيث كان هذا أفضل يراعى ما لم يلزم منه خوف شغل عنها لو ذهب لبيته، أو كان فى بيته ما يشغل باله ويقلل خشوعه فيصليها حينئد فى المسجد. (ثائى ج: اص: ٥٥٨)\_(١)

اس سے معلوم ہوا کہ اصل مسکدتو یہی ہے کہ تمام سنن و نوافل کا گھر میں پڑھنا افضل ہے،
لیکن کسی عارض کی بناء پر بیا افضلیت منتقل ہو گئی ہے، اورعوارض مختلف ہو سکتے ہیں۔ ہمارے زمانے میں
چونکہ سنتوں کو گھر کے لئے چھوڑنے سے خطرہ بیر رہنا ہے کہ نہیں بالکل ہی رہ نہ جا کیں، اس لئے
متأخرین نے سنن مؤکدہ کو مسجد میں پڑھنے کا تھم دیا ہے۔ حضرت تھانویؒ کا مذکورہ فتو کی بھی اصلاً اسی
عارض پر مبنی ہے، اور اس کے ساتھ انہام بالتھ بابل بدعت کی علت مزید شامل کر دی ہے، اور حضرت
تھانویؒ کا بیفتو کی امداد الفتاوی ج: اص ۲۸۸۰ میں بھی موجود ہے۔
واللہ اعلم

۱۳۹۷/۳۸۲۹ (فتوی نمبر ۲۸/۳۵۷ ب)

# فجر کی سنتیں جھوٹ جائیں تو کیا حکم ہے؟

سوال: - فجر کی سنتیں چھوٹ جانے کے بعد کیا کرنا چاہئے؟ کیا اس کی قضا کی جاسکتی ہے؟ جواب: - طلوعِ آفتاب کے بعد زوال سے پہلے امام محرؓ کے نزدیک سنتوں کی قضا کی

(گرشت يوست).......وفي الدر المختار ج: ٢ ص: ٢٦، ٢٦ (طبع ايج ايم سعيد) ومن المندوبات ... احياء ليلة العيدين، والنصف من شعبان، والعشر الأخير من رمضان، والأول من ذي الحجة، وفي الشامية تحته على الصفحة: ٢٦، وفي الامداد ويحصل القيام بالصلوة نفلا فرادي من غير عدد مخصوص، وبقراءة القرآن والأحاديث ... (تتمة) أشار بقوله في الأمدادي اللي ما ذكره بعد في متنه من قوله ويكره الاجتماع على احياء ليلة من هذه الليالي في المساجد ... وما روى من الصلوات في هذه الأوقات يصلى فرادي غير التراويح.

<sup>(</sup>١) فتاوي شامية باب الوتر والنوافل ج:٢ ص:٢٢ (طبع ايچ ايم سعيد)

<sup>(</sup>٢) امداد الفتاويٰ ج:ا ص: ٣٠٨ سوال نمبر ٣٩٧ (طبع مكتبه دار العلوم كراچي )، نيز ديكھئے فتاويٰ دار العلوم ديوبندج: ٣ ص: ٢٢٦\_

جاسکتی ہے، البتہ شیخین ؑ کے نزد یک تنہا سنتوں کی قضانہیں، ہاں! اگر فرض نماز بھی قضا ہوگئ ہوتو زوال ہے ہے۔ (۱)
سے پہلے فرض اور سنت دونوں کی قضا کرنی چاہئے۔ (۱)
الجواب صحیح
الجواب صحیح
محمد شفیع عفی عنہ
محمد شفیع عفی عنہ

(فتؤى نمبر ١٨/١٨٠٠ الف)

## فجر کے فرض شروع ہونے کے بعد سنتیں کس وقت تک ادا کی جاسکتی ہیں؟

سوال: - فجر کے وقت جب مسجد میں داخل ہوا تو امام صاحب نماز پڑھا رہے تھے، میں سنتیں پڑھے بغیر جماعت میں شریک ہوا، بعد ازاں سورج نکلنے کے بعد سنتیں ادا کیل، تو میرا پیمل درست ہے یانہیں؟

جواب: - فجر کی سنتوں کے بارے میں سب سے بہتر طریقہ یہ ہے کہ گر میں اوا کرکے مبحد جائیں (۲) اور اگر گر میں پڑھے بغیر مجد پڑتی جائیں تو جب تک جماعت کی رکعت، بلکہ تشہد مل سکتا ہو، فجر کی سنتیں وُور ہٹ کر کسی مقام پر پڑھ لینا جائز ہے، خواہ جماعت شروع ہو چکی ہو، لیکن اگر کوئی شخص جماعت میں شریک ہوگیا تو پھر امام ابوطنیفہ اور امام ابو یوسف کے قول کے مطابق تنہا سنتوں کی فضائیس ہے، آپ نے جوسورج نگلنے کے بعد دور کعتیں پڑھیں وہ آپ کی طرف سے نفل ہوگئیں۔ فی الدر المختار باب ادر اک الفریضة و اذا خاف فوت رکعتی الفجر لاشتغاله بسنتها ترکھا لکون الحجماعة اکمل و الا بأن رجا ادر اک رکعة فی ظاهر المذهب وقیل التشهد و اعتمده المصنف و الشر نبلالی تبعًا للبحر لکن ضعفه فی النهر و قال الشامی تحته لأن المدار هنا علی ادر اک فضل الحجماعة وقد اتفقوا علی ادر اکه بادر اک التشهد فیاتی بالسنة اتفاقًا کما اور سے مفی الشر نبلالیة أیضًا و أقره فی شرح المنیة و شرح نظم الکنز (شامی ج: اص ۱۹۳۳) وفی ردّ المحتار أیضًا قوله و لا یقضیها الا بطریق التبعیة أی لا یقضی سنة الفجر الا اذا فاتت

 <sup>(</sup>۱) وفي رد المحتار ج: ۲ ص: ۵۵ (طبع سعيد) اذا فاتت وحدها فلا تقضى قبل طلوع الشمس بالاجماع لكراهة النفل بعد الصبح، واما بعد طلوع الشمس فكذلك عندهما وقال محمد أحب الى ان يقضيها الى الزوال كما في الدرر قيل هذا قريب من الاتفاق .... الخ.

<sup>(</sup>٢) وفي غنية المتملى ص: ٣٩٦ (طبع سهيل اكيد من لاهور) ثم السنة في سنة الفجر .... (ان يأتي بها اما في بيته) وهو الأفضل (أو عند باب المسجد) ان أمكنه ذلك ... الخ. نيز و يكتئ القدفوي ص: ٣٣٠ اوراس كا عاشيه في براد (٣) الدر المختار مع رد المحتار ج: ٢ ص: ٥٦ (طبع سعيد).

مع الفجر فيقضيها تبعًا لقضائه لو قبل الزوال (أيضًا ج: ١ ص: ٥٥٠) والله اعلم الجواب صحيح الجواب صحيح عثاني عفى عنه محمد رفيع عثاني عفى عنه محمد رفيع عثاني عفى عنه ونوى نمبر ٢٢/٢٩٣ه الف)

### سننِ مؤكده كو بلاعذر بيهم كريرهنا

سوال: -سنن مؤكده كا قيام فرض ہے يا سنت يامستحب؟

جواب: -سننِ مو كده كو كر حيا أفضل اورمستحب ب، اور بيش كر پر هنا بحى جائز مراقى الفلاح (يجوز النفل) انما عبر به ليشمل السنن المؤكدة وغيرها فتصح اذا صلاها رقاعدًا مع القدرة على القيام) وقد حكى فيه اجماع العلماء .... الخ. وقال الطحطاوي قول ه وله (يجوز النفل قاعدًا) مطلقًا من غير كراهة كما في مجمع الأنهر. (طحطاوى على مراقى الفلاح باب النوافل ص: ٢٢٠)-

تبهر حال! فجر اور تراوت کے علاوہ دُوسری سننِ مؤکدہ میں فقہائے حنفیہ کا اتفاق ہے کہ قیام

<sup>(</sup>١) رد المحتار ج: ٢ ص: ٥٥ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>٢) (طبع قديمي كتب خانه).

المراقى على المراقى ص: ٢٢٠ (طبع مذكور).

<sup>(</sup>٣) الدر المختار مع رد المحتار ج: ١ ص:٣٣٨، ٣٣٥ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>٥) غنية المتملى ص: ٢٥٠ وص: ٢١ (طبع سهيل اكيدُمي لاهور).

فرض نہیں ،متحب ہے، البتہ چونکہ سلف کا تعامل سننِ مؤکدہ کو کھڑے ہوکر ہی پڑھنے کا رہا ہے اس کئے حتی الوسع اس تعامل کو ترک نہ کرنا چاہئے۔

۱۳۹۸٫۲٫۲۴ هـ (فتوی نمبر ۲۹/۲۹۲ پ)

## توڑی ہوئی نفل نماز اور طواف ونذر کی نماز میں قیام کا حکم

سوال: - وہ نفل نماز جس کوشروع کر کے توڑ دیا ہو، اس کی قضا، نمازِ نذراور نمازِ طواف میں قیام فرض ہے یامستحب؟

جواب: - قیام یوں تو ہر فرض و واجب نماز میں فرض ہے، اور اس میں صلوٰ ق منذ وراور صلوٰ ق العدالطّواف بھی داخل ہے۔ کے ما مر فی عبار ق الدر المحتار فی الحواب الثانی۔ کین توڑی ہوئی نفل نماز کے بارے میں بالکل صرح جزئیہ تو نہیں ملا۔ علامہ شامیؒ نے طحطاویؒ اور رحمتیؒ کے بارے میں صرف اتنانقل کیا ہے کہ انہوں نے اس مسکلے میں توقف کیا ہے، (ج: اص: ۲۹۹ صفة الصلوٰ ق)، اور طحطاویؒ نفرف اینانقل کیا ہے کہ انہوں نے اس مسکلے میں توقف کیا ہے، (ج: اص: ۲۹۹ صفة الصلوٰ ق)، اور طحطاویؒ نفرف اینانقل کیا ہے کہ انہوں نے مراقی کی عبارت سے وجوب مستنبط کیا ہے، چنانچہ لکھتے ہیں: قبول ہو والو اجبات ظاہرہ شمول نفرا الذی افسدہ (ص: ۱۲۲ الله قد یمی کتب خانہ ) لیکن اس کے مشابدا یک مسکلے سے یہ مستنبط ہوتا ہے کہ توڑی ہوئی نفل نماز کی قضاء میں قیام، صاحبینؒ کے نزو کی واجب ہوگا اور امام ابو صفیفہ کے نزد یک واجب نہیں ہوگا۔

وذلك لما في شرح المنية: اما القعود بغير عذر بعد الافتتاح قائمًا فيجوز عند أبي حنيفة لكن مع الكراهة على ما اختاره صاحب الهداية وبلا كراهة على ما اختاره فخر الاسلام

<sup>(</sup>۱) وفي فتح باب العناية بشرح النقاية ج: ۱ ص: ٣٣٨ (طبع بيروت) (ويتنفّل راكبًا .... وقاعدًا مع قدرة قيامه) وفيه تحته والسنن الرواتب نوافل .... وقال تحت قوله (مع قدرة قيامه) لما روى الجماعة الا مسلما عن عمران بن حصينٌ قال: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن صلوة الرجل قاعدًا فقال: من صلى قائما فهو أفضل ومن صلى قاعدًا فله نصف أجر القاعد .... وهذا في صلوة النافلة، لأن صلوة النفرض لا ينجوز فيها القعود مع القدرة على القيام بالاجماع، وفي مجمع الأنهر شرح ملتقى الأبحر ج: ١ ص: ٢٠٠ الفرض لا ينجوز فيها القعود مع القدرة على القيام بالاجماع، وفي مجمع الأنهر شرح ملتقى الأبحر ج: ١ ص: ٢٠٠ يصلى ركعتين قاعدًا بغير عذر وفيه اشارة الى أنه لا تجوز المكتوبة والواجبة والمنذورة وسنة الفجر والتراويح بلا عذر والمصحيح أن التراويح تجوز ... النخ. وفي المبسوط للسرخسيّ ج: ٢ ص: ١٣٠ (طبع دار المعرفة بيروت) والمصيل النسابغ في أدائها (التراويح) قاعدًا من غير عذر) اختلفوا فيه قال بعضهم لا ينوب عن التراويح على قياس ما روى المخسن عن أبي حنيفة رحمهما الله تعالى في ركعتي الفجر انه لو أداهما قاعدًا من غير عذر لم يجزه عن السنة وعليه الاعتماد فكذا هذا لأنها مثله والصحيح انها تجوز والفرق ظاهر فان ركعتي الفجر اكد وأشهر وهذا الفرق ظاهر وعليه الاعتماد فكذا هذا لأنها مثله والصحيح انها تجوز والفرق طاهر فان ركعتي الفجر اكد وأشهر وهذا الفرق ظاهر والسلف.

<sup>(</sup>۲) اس سابقه فتوی مراد ہے۔

 <sup>(</sup>٣) أرد المحتار ج: ١ ص: ٣٣٣ (طبع سعيد).

ماماما كتاب الصلؤة

.... وأما عندهما فلا يجوز اتمامها مع القعود بلا عذر بعد الافتتاح قائما أصلا لأن الشروع معتبر بالنذر ومن نذر صلوة ركعتين قائمًا لا يجوز له أن يصليهما قاعدًا من غير عذر فكذا اذا شرع فيهما ولأبى حنيفة ان اللزوم بالشروع لضرورة صيانة المؤدى عن البطلان وصيانته عنه ليست موقوفة على القيام لصحته بدونه والضرورة تتقدر بقدرها .... ولذا اتفقوا على أنه لو نذر الحج ماشيًا لزمه بصفة المشي ولو شرع فيه ماشيًا لا يلزمه. (كبيرى شرح منية ص:٢٦٨ بعد فرائض الصلوة)\_(1)

اس میں امام ابوحنیفہ کی تعلیل صورتِ مسئولہ پر بھی پوری طرح منطبق ہے، لہذا امام صاحبٌ کے قول کے قیاس پرصورتِ مسئولہ میں قیام واجب نہیں۔ واللدسبحا نداعكم DIMANYIT (فتوی نمبر ۲۹/۲۹۲ پ)

# نوافل کی جماعت میں لوگوں کی شرکت کا اہتمام کرنا

سوال: - ایک آ دمی حیار، پانچ سال سے میم محرم سے ۱۰ رمحرم تک نوافل بالجماعت کا اہتمام کرتا ہے، اور ان دس راتوں میں قرآنِ کریم ختم کرتا ہے، جس میں لاؤڈ اسپیکر کا انتظام ہوتا ہے۔ کیا بیہ جائز ہے یا بدعت؟ ایسے خص کی اقتداء میں نماز پڑھنا کیںا ہے؟

**جواب: -** لا وَدُاسِيكِر وغيره كا اجتمام كرنا اورلوگوں كوشركت كى دعوت دينا'' تداعی'' ہے، اور تداعی کے ساتھ نوافل کی جماعت مکروہ تحریمی ہے، جوشخص اے باعث تواب سمجھے وہ مرتکب بدعت ہے، اس کوامام بنانے سے پر ہیز کرنا چاہئے ،لیکن اگر کوئی سیجے العقیدہ امام نہ ہوتو اس کے پیچھے نماز پڑھنا تنہا نماز پڑھنے سے بہتر ہے، نماز ہوجائے گی۔ واللداعكم احقر محدثقي عثماني عفي عنه الجواب سيحيح ۵/۱/۱۹۱۱۵ بنده محمرشفيع عفااللدعنه

(فتوی نمبر ۲۲/۲۱۹ الف)

<sup>(</sup>١) كُعِينة المتملى ص: ٢٥١ (طبع سهيل اكيدمي لاهور). وفي فتح باب العناية ج: ١ ص: ٣٣٩ (طبع بيروت) (وكبره التنفل قاعدًا بقاءً) بأن يحرم قائمًا ثم يقعد وقال أبو يوسفُ ومحمدُ لا يجوز، لأن الشروع ملزم لأن يأتي على صفة شرع فيها، أو بأكمل منها، فاشبه النذر قائمًا ولأبي حنيفة أن البقاء أسهل من الابتداء وقد جاز ترك القيام في ابتداء النفل فيجوز في أثنائه . . . الخ. وفي مجمع الأنهر شرح ملتقي الأبحر ج: ١ ص: ١ ٠ ٢ (ولو قعد بعد ما افتتحه قائمًا جاز) عند الامام استحسانًا لأنه أسهل من الابتداء (ويكره لو بلا عذرٍ) عنده (وقالا لا يجوز الا بعذر) قياسًا لأن الشروع ملزم كالنذر ولو نذر أن يصلِّي قائمًا لم يجز أن يصلِّي قاعدًا فكذا هذا .... الخ.

<sup>(</sup>٢) وفي الهندية ج: ١ ص: ٨٣ (طبع مكتبه حقانيه) التطوع بالجماعة اذا كان على سبيل التداعي يكره.

#### رمضان میںنفل کی جماعت

استفتاء حضرت مولانا مفتی محرشفیع صاحب رحمة الله علیه کی خدمت میں ارسال کیا تھا، اوراستفتاء کے ساتھ اس استفتاء حضرت مولانا مفتی محرشفیع صاحب رحمة الله علیه کی خدمت میں ارسال کیا تھا، اوراستفتاء کے ساتھ اس مسئلے ہے متعلق حضرت مولانا سیّد حسین احمد مدنی رحمة الله علیه کا تحریر کردہ جواب بھی ارسال کیا۔ حضرت مفتی صاحب رحمة الله علیه نے بیاستفتاء جواب کے لئے اپنے فائق اور لائق صاحب رادے حضرت مولانا مفتی محمد تقی محمد تقی فتی نے ساخب مدظاہم کے سیرد کیا، جواس وقت دورہ حدیث میں داخلہ لینے والے تھے، گویا کہ اس وقت ان کا ضابطے کا طالب علمانہ دور بھی ختم نہیں ہوا تھا۔ حضرت مولانا مظاہم نے اپنے والد محترم کے ایماء پر اس استفتاء کا حقیقی جواب تحریر فرمایا، جو پیشِ خدمت ہے۔ یہ تفصیلی فتو کی پہلے '' فقہی مقالات'' کی جلد دوم میں بھی شائع مو چکا ہے، اب حضرت والا دامت برکاتہم کے فناوئی کے اس مجموعے میں دیگر فناوئی کے ساتھ بیہ فتو کی بھی متداول شخوں کی تخ تئے کے ساتھ شائع کیا جارہا ہے۔ مرتب عفی عنہ )

#### استفتاء

#### در خدمت حضرت مولانا مفتى محرشفيع صاحب رحمة الله عليه

سوال: - حضرت مولانا حسین احمد مدنی زحمة الله علیه کا ایک فتوی ' الجمعیة شخ الاسلام نمبر' میں شائع ہوا ہے، جس میں رمضان میں تجد کی نماز تداعی کے ساتھ بھی افضل ہونا درج ہے، اور حضرت گنگوہی قدس الله سرؤ نے فتاوی رشید یہ میں رمضان میں تجد کی جماعت کواگر بالنداعی ہو، مکر ووقح یک بتایا ہے، اس کو حضرت مدنی رحمة الله علیه نے قول مرجوح پر مبنی قرار دیا ہے۔ میں نے بہت سارے حضرات کولکھا کسی کے بیہاں سے فیصلہ کن جواب موصول نہیں ہوا، بجر حضرت والا کے اس وقت اس حضرات کولکھا کہیں کے بیہاں سے فیصلہ کن جواب موصول نہیں ہوا، بجر حضرت والا کے اس وقت اس کے متعلق کہیں سے بچھے اس کی تو قع بھی نہیں ہے، بڑے بڑے کا م کے مفتی حضرات چل لیے۔ مسئلہ زیر بحث بہت اہم ہے، اس کی وجہ سے ایک نیا باب بدعت کا کھل جانے کا اندیشہ ہے، خود بچھے بھی تر بر بحث بہت اہم ہونے لگا، میں نہ شریک ہوا، نہ کسی کوشریک ہونے نو کہا، نہ کسی کومنع سے ادا کرنے لگے، اس کا اجتمام ہونے لگا، میں نہ شریک ہوا، نہ کسی کوشریک ہونے نو کہا، نہ کسی کومنع سے ادا کرنے لگے، اس کا اجتمام ہونے لگا، میں نہ شریک ہوا، نہ کسی کوشریک ہونے نو کہا، نہ کسی کومنع میں محمد نے ادا کرنے والا ذرامفصل طور پر حضرت مدنی رحمۃ اللہ علیہ کے دلائل کے متعلق سننے میں نہیں آیا۔

حضرت والا ذرامفصل طور پر حضرت مدنی رحمۃ اللہ علیہ کے دلائل کے متعلق سنے میں نہیں آیا۔

مورت والا کو تکلیف ہوگی، لیکن کیا کیا جائے؟ کہیں سے اظمینان بخش جواب نہیں ملا۔ حضرت والا نو تکلیف ہوگی، کیکن کیا کیا جائے؟ کہیں سے اظمینان بخش جواب نہیں ملا۔ حضرت والا نور اللہ کے تکانی کیا کیا جواب منسلک ہے۔

مورت والا کو تکلیف ہوگی، کیکن کیا کیا جائے؟ کہیں سے اظمینان بخش جواب خفی عنہ، کراچی مولانا حسین الحسین اللہ عین بندہ محمورہ حضرت والا کو تکلیف ہوگی۔

## جواب از حضرت مولا نا سيد حسين احمد صاحب مدنى رحمة الله عليه (منقول از" شيخ الاسلام نمبر" صفحه: ۵۴ روز نامه الجمعية ، د بلی)

جواب سوال از جماعت نوافل در رمضان غير تراويح \_ (منقول از مكتوبات مخطوطه)

فتح القديرج: اوّل، باب الاستنقاء ص: ٣٣٨ مين بي : وقد صرح الحاكم أيضًا في باب صلوة الكسوف من الكافي بقوله "ويكره صلوة التطوع جماعة ما خلا قيام رمضان وصلوة الكسوف، وهذا خلاف ما ذكر شيخ الاسلام".

اور رد المحتار ج: اص: ٥٢٣ پ ع : قلت ويؤيده أيضًا ما في البدائع من قوله أن الجماعة في البدائع من قوله أن الجماعة في التطوع ليست بسنة الا في قيام رمضان اه. وفيه والنفل بالجماعة غير مستحب، لأنه لم تفعله الصحابة في غير رمضان اهـ

مذکورہ بالانصوص میں قیام رمضان کی تصریح فرمائی گئی ہے، اس کی شخصیص تراوی کے ساتھ نہیں کی گئی، چونکہ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم سے تیسری شب تک اور صحابہ کرام ہے آخری شب تک نوافل باجماعت پڑھنا منقول ہے، جیسا کہ مؤطا امام مالک میں بکثرت مروی ہے، اس لئے تمام وہ نوافل جو رمضان کی راتوں میں پڑھے جائیں، خواہ تراوی ہوں یا تہجد، اوائل شب میں ہوں یا اُواخرِ شب میں، جاعت کی اجازت ہوگی۔

مؤطا إمام ما لك صفحه: الاميس ہے :-

قال محمد: وبهذا كله نأخذ لا بأس بالصلاة في شهر رمضان أن يصلى الناس تطوعا بامام لأن المسلمين قد اجمعوا على ذلك اهـ.

فتح الباري ج: رابع صفحه: ٢١٥ باب "فضل من قام رمضان" ميس ہے:-

أى قيام لياليه مصليا، والمراد من قيام الليل ما يحصل به مطلق القيام، كما قدمناه في التهجد سواء (كان قليلا أو كثيرا)، وذكر النووى أن المراد بقيام رمضان صلوة التراويح،

<sup>(</sup>١) فتح القدير ج: ٢ ص: ٥٩ (طبع مكتبه رشيديه كوتنه).

<sup>(</sup>٢) رد المحتار ج: ٢ ص: ٣٨، ٣٩ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٣) مؤطا امام مالک ص:٣٣ (طبع بيرون بوهڙ گيٺ ملتان).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ج: ٣ ص: ٢٥١ (طبع دار نشر الكتب الاسلاميه لاهور).

MMZ

يعنى أنه يحصل بها المطلوب من القيام، لا أن قيام رمضان لا يكون الا بها، واغرب الكرمانى فقال: اتفقوا على أن المراد بقيام رمضان صلوة التراويح اهـ. قلت: قال النووى: المراد بقيام رمضان صلوة التراويح، وللكن اتفاق من أين أخذه بل المراد من قيام الليل ما يحصل به مطلق القيام، سواء كان قليلا أو كثيرا، اهـ. وقال العينى في الجزء الأول صفحة: ١ ٢٨ من كتاب الايمان من عمدة القارى ما نصه، ومعنى من قام رمضان من قام بالطاعة في ليالي رمضان ويقال يريد صلوة التراويح، وقال بعضهم: لا يختص ذلك بصلوة التراويح، بل في أي وقت صلى تطوعا حصل له ذلك الفضل. ١ هـ.

نصوصِ مذکورہ بالا سے مندرجہ ذیل اُمورمعلوم ہوتے ہیں:-۱:- ہرنفل نماز باجماعت مطلقاً مکروہ نہیں ہے، بلکہ اس سے پچھ مستثنیات بھی ہیں۔ ۲:-مستثنیات میں لفظ قیام رمضان اور کسوف کو ذکر کیا ہے۔

۳: - امام محمد اور حاکم اور صاحب بدائع وغیرہ متقدمین (رحمہم اللّٰد تعالیٰ) نے فقط قیامِ رمضان ذکر فرمایا ہے، جو کہ مخصوص بالتر اور بح نہیں ہے۔

۳: - قیامِ رمضان کو مخصوص بالتراوی کرنا قولِ مرجوح ہے، جو کہ علامہ کرمانی اور علامہ نووی رخمہا اللہ تعالیٰ کا قول ہے، اس کے خلاف حافظ ابنِ حجر عسقلانی اور امام عینی رحمہا اللہ تعالیٰ قیامِ رمضان سے تمام نوافل مراد لے رہے ہیں، خواہ تراوی جو یا تہجد ہو، یا دیگر نوافل۔ اور امام نووی کے قول کو مؤوّل ترار دیتے ہوئے اپنے قول کی طرف لوٹاتے ہیں، اور کرمانی کے قول کو غریب اور مخدوش فرمادیے ہیں، اور کرمانی کے قول کو غریب اور مخدوش فرمادیے ہیں، اور کرمانی کے قول کو غریب اور مخدوش

بنابریں فآوی رشید یہ کی تصریح جلدِ ٹانی صفحہ ۵۹ اور جلدِ اوّل سفحہ ۴۹ جس میں مستثنیات کو منحصر تراوی کے ساتھ کیا گیا ہے، قولِ مرجوح پر مبنی ہے۔ پس رمضان کی جملہ نوافل کی جماعت، خواہ بالنداعی ہو یا بلا تداعی، سب ماذون فیہ بلکہ مستحب ہول گی، اور "من قام رمضان" کے تحت داخل ہول گی، اس پر نکیر کرنا غیر صحیح ہوگا، بلکہ جملہ طاعات، طواف نِفل یا عمر ہُ نافلہ وغیرہ اس میں محسوب اور مرغوب فیہ قرار دیئے جائیں گے، کہا ذکر العینی رحمہ اللہ تعالی۔

ہم نے حضرت قطب العالم حاجی امداداللہ صاحب قدس اللہ سرہ العزیز کاعمل بھی مکہ معظمہ

<sup>(</sup>١) عمدة القارى باب تطوع قيام رمضان من الايمان ج: ١ ص: ٢٣٣ (طبع دار الفكر).

میں اس پر پایا ہے، اور حضرت شیخ الہند مولا نامحود الحن صاحب قدس اللہ سرہ العزیز کا بھی یہی معمول تھا۔ اور حرمین شریفین میں قدیم سے عمل سنت عشریہ وغیرہ کا جو کہ بالحضوص شوافع، اور جالیس رکعت کا عمل جو کہ موالک کا معمول بہتھا، اور اہلِ مکہ کا قدیمی عمل ہرتر و بچہ پر اسبرع طواف کا اس کا مؤید ہے۔
م

واللدام نگراسلاف حسین احمد غفرلهٔ دارآلعلوم دیوبند ۱۹رزی الحجه ۱۳۷۲ه

خط كاجواب ازحضرت مولا نامفتي محمد شفيع صاحب رحمة الثدعليه

مكرم بندة! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

### جواب حضرت مولا نامفتي محمر تقى عثاني دامت بركاتهم

تراوی استهاء اور کسوف کے علاوہ وُوسری نفلوں کی جماعت اگر بالتداعی ہوتو بہرصورت مکروہ تحریم ہے، خواہ وہ نفلیں رمضان میں پڑھی جائیں یا غیرِ رمضان میں، یہی مسلک عام فقہاء محدثین کا ہے، اور اسی پرسلف صالحین کا فتوی اور تعامل رہا ہے۔

ا:- بدائع الصنائع میں ہے:-

اذا صلوا التراويح ثم أرادوا أن يصلُّوها ثانيًا يصلُّون فرادي لا بجماعة، لأن الثانية

(۱) (۲۹۰: ص: ۱ ج: ا

تطوع مطلق والتطوع المطلق بجماعة مكروه.

علامه ابن تجيم فرماتے ہيں:-

ولو صلّو التراويح، ثم أرادوا أن يصلّوا ثانيًا يصلّون فرادي. اهـ.

(r) (البحر الرائق ج: ۲ ص: ۲۸)

فناوی عالمگیریه میں ہے:-

ولو صلّوا التراويح ثم أرادوا أن يصلّوا ثانيًا يصلّون فرادى. كذا في التاتار خانية. (٣) (عالمگيريه ج: ١ ص:١٢٣)

فآویٰ بزازیه میں ہے:-

صلوا بجماعة، ثم أرادوا اعادتها بالجماعة يكره، لأن النفل بجماعة على التداعي (م) يكره الا بالنص. اهم المندية ج: ٢٠ ص: ١٣١)

ندگورۃ الصدرنصوص ہے معلوم ہوا کہ تراوی کا اعادہ جماعت کے ساتھ جائز نہیں ، اور بدائع و فقاوی برازیہ میں اس کی علت کی تصریح بھی فرمادی گئی کہ دُوسری مرتبہ پڑھی جانے والی تراوی نفل مطلق (یعنی وہ نفل جس کے اندر جماعت کی نص نہیں ملتی ) ہوجائے گی ، اور نفل مطلق جماعت کے ساتھ مکروہ (تحریمی) ہے ، تو معلوم ہوا کہ حضرات فقہا آئے نزدیک نفل کی جماعت (علی التداعی) بہرصورت مکروہ ہے۔خواہ رمضان میں ہویا غیر رمضان میں ، کیونکہ آگر رمضان کی نفلیس علی الاطلاق اس حکم سے مشتنی ہوتیں تو تراوی کا اعادہ جماعت کے ساتھ ناجائز نہ ہوتا ، کیما ہو ظاہر۔

٢: - علامه طاهر بن عبدالرشيد بخاريٌ خلاصة الفتاويٰ ميں تحرير فرماتے ہيں: -

ولو زاد عملى العشرين بالجماعة يكره عندنا بناء على أن صلوة التطوع بالجماعة (۵) مكروه.

اگر رمضان کی نفلیں جماعت کے ساتھ علی الاطلاق جائز ہوتیں تو بیس ہے زیادہ رکعتیں بالجماعة مکروہ نہ ہوتیں۔

m:- در مختار میں ہے:-

<sup>(</sup>١) (طبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) البحر الرائق ج: ٢ ص: ١٨ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٣) الفتاوي الهندية فصل في التراويح ج: ١ ص: ١ ١ ١ (طبع مكتبه حقانيه پشاور)

<sup>(</sup>٣) الفتاوى البزازية على هامش الهندية (الباب الثالث في التراويح) ج: ٣ ص: ٢٩ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه).

<sup>(</sup>a) (طبع مكتبه رشيديه كوئله).

ولا يصلى الوتر ولا التطوع بجماعة خارج رمضان أى يكره ذلك على سبيل التداعى بأن يقتدى أربعة بواحد، كما في الدرر. (١١٥)

علامه ابن عابدین رحمه الله فرماتے ہیں:-

والنفل بالجماعة غير مستحب، لأنه لم تفعله الصحابة في غير رمضان.

(رد المحتارج: اص: ۲۲۳)

علامه كاحاني رحمه الله تحرير فرمات بين:-

الجماعة في التطوع ليست بسنة الا في قيام رمضان وفي الفرض واجبة أو سنة (٣) مؤكدة.

محقق ابنِ ہمام رحمۃ الله علیہ فرماتے ہیں:-

وقد صرح الحاكم أيضًا في باب صلوة الكسوف من الكافي بقوله "ويكره صلوة (م) التطوع جماعة ما خلا قيام رمضان وصلوة الكسوف." (فتح القدير ج: ١ ص:٣٣٨)

نصوصِ مذکورہ بالا میں صلوٰہ النفل بالجماعۃ کی کراہت کے حکم سے قیامِ رمضان کو مشتیٰ کیا اور تراوی کے بجائے قیامِ رمضان کا لفظ استعال کیا ہے، جس کے عموم سے بیشبہ ہوسکتا ہے کہ بیہ حکم صرف غیرِ رمضان کے لئے مخصوص ہے بلکین دراصل بیہ قیامِ رمضان کا لفظ (عرفِ فقہاء کے اعتبار سے بالخضوص مسئلۂ جماعت میں) عام نہیں، بلکہ تراوی کے ساتھ مخصوص ہے، جبیبا کہ اِن شاء اللہ ہم عنقریب بالنفصیل بیان کریں گے، واللہ الموفق۔

س: - حضرت شیخ الحدیث مولا نا محد زکریا صاحب شرح مؤطامین فرماتے ہیں کہ: -

قال الزرقاني رحمه الله ظاهره (أى حديث أفضل الصلوة صلوتكم في بيوتكم الا المكتوبة) يشمل كل نفل، لكنه محمول على ما لا يشرع له التجميع كالتراويح والعيدين. اهـ. (۵)

حضرت الشيخ مولا ناخليل احمد سهار نپوريٌ شرح ابوداؤد ميں لکھتے ہيں:-

فان خير صلاة المرء وهذا عام لجميع النوافل والسنة الا النوافل التي من شعائر الاسلام كالعيد والكسوف والاستسقاء، قلت: وهذا يدل على أن صلوة التراويح في البيت أفضل، والجواب عن الذين قالوا بأفضليتها في المسجد جماعة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ذلك لخوف الافتراض، فاذا زال الخوف بوفاته عليه السلام ارتفع المانع، وصار

<sup>(</sup>١) الدر المختار ج: ٢ ص: ٢٨ (طبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) رد المحتار ج: ٢ ص: ٩ ٦ (طبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>٣) (طبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>٣) فتح القدير باب الاستسقاء ج: ٢ ص: ٥٩ (طبع مكتبه رشيديه كوئثه)

 <sup>(</sup>۵) (طبع مكتبه حقانيه ملتان).

(۱) فعله في المسجد أفضل ...، فاشبه صلاة العيد. (بذل المجهود ج: ۲ ص: ۳۳۱)

ان نصوص میں لفظ تراوی استعمال کیا گیا ہے، قیامِ رمضان نہیں کہ اس کے عموم سے عموم حکم

کا شبہ ہو۔ ۵:-عنامیشرح ہدایہ میں ہے:-

(فضل في قيام شهر رمضان) ذكر التراويح في فصل على حدة الاختصاصها بما ليس (٢) لمطلق النوافل.

البحرالرائق میں ہے:-

(تحت قول الكنز "وسن في رمضان عشرون ركعة" ... الخ) بيان لصلوة التراويح، وانـما لـم يـذكرها مع السنن المؤكدة قبل النوافل المطلقة لكثرة شعبها والاختصاصها بحكم من بين سائر السنن والنوافل وهو الأداء بجماعة. (البحر الرائق ج: ٢ ص: ١٥)

اس سے معلوم ہوا کہ تر اور کے کا جماعت ہے ادا کیا جانا تمام سنن ونوافل کے مقابلے میں اسکی

خصوصیت ہے۔

۲: - فتاوی قاضی خان میں ہے: -

ويستحب أداءها (أى التراويح) بالجماعة، وقال مالك والشافعي رحمهما الله تعالى في القديم: الانفراد أفضل كسائر السنن. انتهى. وفيه بعد ذلك: والصحيح ان اداءها بالجماعة في المسجد أفضل، لأن فيه تكثيرا للجماعة، وكذلك في المكتوبات.

(خانية على هامش الهندية ج: اص: ٢١٣)

۔ پہلی نص میں اشارہ فرمادیا گیا کہ تراوت کا اور چنداور منصوص سنن کے علاوہ تمام سنن میں ہم بھی شوافع وغیرہم کے قدیمی قول سے متفق ہیں کہ اس میں انفراد افضل ہے۔ دوسری نص میں فرمایا گیا کہ تراوت کا اس حکم میں مکتوبات کی شریک ہے، اگر رمضان کی بقیہ نفلوں میں بھی جماعت جائز ہوتی تو تصریح کردی جاتی۔

- حضرت مولا نا رشید احد گنگوئی قدس الله سره العزیز تحریر فرماتے ہیں: -

''جماعت نوافل کی سوائے ان مواقع کے جوحدیث سے ثابت ہیں، مکروہ تحریمی ہے، فقہ میں کھا ہے کہ اگر تداعی ہواور مراد تداعی سے چار آدمی کا ہونا ہے، پس جماعت صلوٰۃ کسوف، استسقاء، (۵) تراوی کی دُرست اور باقی سب مکروہ ہیں، کذا فی کتب الفقد۔'' (فناوی رشیدیہ ص:۲۸۹) حضرت حکیم الاُمت مولانا تھانوی قدس اللّه سرۂ شبینہ کے مفاسد بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:۔

<sup>(1) (</sup>طبع معهد الخليل الاسلامي كراچي).

<sup>(</sup>٢) عناية على هامش فتح القدير ج: ١ ص: ٢٠ ٣ (طبع مكتبه رشيديه كوئته).

<sup>(</sup>٣) البحر الرائق ج: ٢ ص: ٢٢ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٣) الفتاوي الخانية على هامش الهندية باب التراويح ج: ١ ص: ٢٣٣ (طبع مكتبه حقانيه پشاور)

<sup>(</sup>۵) تاليفات رشيديدمع فأوى رشيديه ص:٢٩٦ (ادارة اسلاميات لاجور)

''مثلا اگرتراوت کے بعدییمل ہوتونفل کی جماعت مجمع کثیر کے ساتھ ہونا جو کہ مگروہ ہے۔'' (امدادالفتاویٰ ج:ا ص:۳۰۰)

ان حضرات نے بالکل تصریح اور وضاحت کے ساتھ بیان فر مادیا کہ فل کی جماعت ( تراویکے کے سوا) رمضان میں بھی اسی طرح ناجائز ہے جس طرح غیر رمضان میں۔

۸:- ان روایت کے علاوہ درایت بھی اسی کی مقتضی ہے کہ نفل باجماعت رمضان میں بھی جائز نہ ہو، اس لئے کہ تراوج کی جماعت خلاف قیاس ہے، کیونکہ تراوج کی تطوّعات میں سے ہے اور تطوّعات میں اخفاء مطلوب ہے برخلاف فرائض کے، اسی لئے تطوّعات کو نہ صرف بلا جماعت، بلکہ گھر میں اخفاء مطلوب ہے برخلاف فرائض کے، اسی لئے تطوّعات کو نہ صرف بلا جماعت، بلکہ گھر میں پڑھنا افضل ہے، جبیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک حدیث میں ارشاد فرمایا:میں پڑھنا افضل ہے، جبیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک حدیث میں ارشاد فرمایا:"صلوة المرء فی بیته أفضل من صلوته فی مسجدی ھذا الا المکتوبة."

تو ثابت ہوا کہ تراوی کی جماعت خلافِ قیاس ہے، اور یہ اُصولِ فقہ کا مُسلّمہ قاعدہ ہے کہ ''امر خلافِ قیاس اینے مورد پر منحصر رہتا ہے' اس پر قیاس کر کے کسی دُوسر ہے مسئلے کو اسی کے حکم میں کردینا جائز نہیں۔ اب و یکھنا یہ ہے کہ نوافل میں جماعت کا مورد کیا کیا ہیں؟ نوافل میں جماعت کا مورد کیا کیا ہیں؟ اوافل میں جماعت کا مورد کیا کیا ہیں، النوافل) اور صلوة التراوی ہیں، رمضان کی کسی اور نفل مثلاً تہجہ وغیرہ میں کہیں کسی سے جماعت منقول نہیں۔ البتہ ایک دو روایتیں اس قسم کی ملتی ہیں، لیکن وہاں پر جماعت لاعلی سیل التداعی ہے، جو با تفاق بہر صورت جائز روایتیں اس قسم کی ملتی ہیں، لیکن وہاں پر جماعت لاعلی سیل التداعی ہے، جو با تفاق بہر صورت جائز عباس مشغول سے، تو میں اللہ علی لیلہ واقعہ جس میں وہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تہجد میں مشغول سے، تو میں آپ کے بائیں پہلو میں جا کر کھڑا ہوگیا تو حضور ؓ نے مجھے (ایک علیہ وسلم تہجد میں مشغول سے، تو میں آپ کے بائیں جائب گھمادیا۔ اس میں مقدی صرف حضرت ابن عباس میں، چنانچہ حضرت ابن عباس ہیں، چنانچہ حضرت گنہ مولانا انور شاہ تشمیری کی تقریر تر مذی میں ہے کہ: -

وبين التّراويح والتهجد في عهده عليه السلام لم يكن فرق في الرّكعات بل في الوقت والصفة أي التراويح تكون بالجماعة في المسجد بخلاف التّهجد. (العرف الشذي ج: ١ ص: ٢٣٠) اور حضرت مولانا رشيد احمد كنّلُوبيُّ تَح رِفر ماتے بس: -

''اور رسول الله صلى الله عليه وسلم تهجد كو جميشه منفرداً پڑھتے تھے، کبھی به تداعی جماعت نہيں فرمائی، اگر كوئی شخص آ كھڑا ہوا تو مضا كفة نہيں جبيها كه حضرت ابن عباسٌ خود ايك دفعه آپ كے بيچھيے جا كھڑے ہوئے تھے، بخلاف تراوح كے كه اس كو چند بارتداعی كے ساتھ جماعت كركے ادا كيا۔'' جا كھڑے ہوئے تھے، بخلاف تراوح كے كه اس كو چند بارتداعی كے ساتھ جماعت كركے ادا كيا۔''

<sup>(</sup>١) امداد الفتاوي ج: ١ ص: ٣٢٢ (طبع مكتبه دار العلوم كراچي)

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داؤد باب صلوة الرجل التطوع في بيته حديث رقم:١٠٣٢ ج: ١ ص:٢٧٣ (طبع دار الفكر).

جب بیمعلوم ہوگیا کہ نفل کی جماعت صرف تراوی کی مسوف، استسقاء اور عیدین میں مشروع ہے تو بحکم مقدمہ ثانیہ دُوسری نوافل مثلاً تہجد وغیرہ میں اس تحکم کو متعدی نہ کیا جائے گا کیونکہ اس میں جماعت منقول و ماثور نہیں، لہذا منصوصہ نوافل کے علاوہ تمام نوافل میں خواہ وہ رمضان میں ہوں یا غیررمضان میں، جماعت بالتداعی مکروہ تحریم ہوگ۔

ءِ ریں اول اول قیام ِ رمضان کی شخفیق

حضرتِ شِیْخ مولانا سیّد حسین احمد مدنی رحمة الله علیه نے اپ استدلال میں وہ نصوص پیش فرمائی ہیں جونمبر ۱۳ میں اوپر گزریں، اوراس کے علاوہ مؤطا امام مالک کی ایک عبارت پیش فرمائی ہے۔ ان سب میں مستثنیات میں '' قیامِ رمضان' کا لفظ استعال کیا گیا ہے۔ اس کے بعد علامه عینی اور علامه عسقلائی کی عبارتیں پیش کی ہیں، جن سے ثابت ہوتا ہے کہ قیامِ رمضان سے مرادصرف تراوت نہیں، بلکہ ''ما یہ حصل بہ القیام' مطلقاً مراد ہے، اور پیر نتیجہ دونوں کو ملاکریہ نکالا ہے کہ فقہاء نے قیامِ رمضان کا لفظ استعال کیا ہے، اور بینی وعسقلانی کی عبارتوں سے اس کا عموم معلوم ہوتا ہے، لہذا رمضان کی ہرنقل میں جماعت جائز ہے۔ لیکن قیامِ رمضان کا لفظ لغوی اعتبار سے تو بے شک عام ہے، مگر کی ہرنقی میں خاص کرتے ہیں، اور تراوت کے میں غاص کرتے ہیں، اور تراوت کے کہ بعد قیام رمضان کا لفظ استعال کرنے کی وجہ ہدایہ کی شرح میں علامہ بابرتی نے یول نقل کی ہے:۔ بعد قیام رمضان کا لفظ استعال کرنے کی وجہ ہدایہ کی شرح میں علامہ بابرتی نے یول نقل کی ہے:۔

وترجم بقيام رمضان اتباعاً للفظ الحديث قال صلى الله عليه وسلم: ان الله تعالى (١) فرض عليكم صيامه وسننت لكم قيامه. (عناية على هامش الفتح ج: ١ ص:٣٣٣)

ا: - فقہاء رحمہم اللہ کے اس قول کا مطلب (کہ قیامِ رمضان کے علاوہ دوسری نوافل کی جماعت مکروہ ہے) عمرۃ القاری اور فتح الباری سے اخذ کرنے کے بجائے بہتر اور انسب سے ہے کہ خود فقہاء کی عبارتوں سے اخذ کیا جائے، جو مسئلہ زیرِ بحث میں نص کا درجہ رکھتی ہیں، بخلاف عمدۃ القاری اور فتح الباری کے، کہ ان کے بیش نظر اس مقام میں جماعت کی بحث نہیں، بلکہ حدیث "من قیام د مضان ایماناً" کی تشریح ہے، اس لئے ہم یہاں فقہاء کی وہ چند عبارتیں پیش کرتے ہیں جو مسئلہ جماعت میں نص ہیں، اور جن سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک مسئلہ جماعت میں قیام رمضان سے مراد تراوت کی ہے۔

الف: - علامه مرغینانی ی نیم برایه میں "فیصل فی التواویح" کی جگه "فیصل فی قیام رمضان" کا عنوان لگا کرتراوی کے مسائل ذکر فرمائے ہیں، اور شارعین بدایه مثلاً محقق ابن الہمام ی نیم اس عنوان کے تحت قیام رمضان کی تشریح کرنے کے بجائے تراوی کی تفییر شروع کردی: -

(نفصل في قيام رمضان) التراويح جمع ترويحة" (فتح القدير ج: ١ ص:٣٣٣)

<sup>(</sup>١) عناية على هامش فتح القدير فصل في قيام شهر رمضان ج: ١ ص: ٢٠٣ (طبع مكتبه رشيديه كولئه).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير فصل في قيام رمضان ج: ١ ص: ٢٠١ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه).

اور علامہ بابرتی ؓ نے یہی عنوان لگا کرتراویج کوسنن ونوافل سے علیحدہ ذکر کرنے کی وجہ بیان کرنی شروع کردی (جبیبا کہ اُوپر نمبر ۵ میں گزرا)۔

ب: - ملک العلماء علامہ کاسانی " نے بدائع میں جہاں قیامِ رمضان کا لفظ استعمال کیا ہے، وہیں آگے چل کر دلالۂ اس کی تشریح فرمادی ہے، کہ مراد تراوی ہے، آپ نے فرائض و نوافل کے درمیان ما بہ الفرق امتیازات کو بیان کرتے ہوئے لکھا ہے: -

ومنها ان الجماعة في التطوع ليست بسنة الا في قيام رمضان، وفي الفرض واجبة أو سنة مؤكدة.

پھر دو ہی سطروں کے بعداس فرق کی وجہ بیان کرتے ہوئے فر مایا:-

وانما عرفنا الجماعة سنة في التراويح بفعل رسول الله صلى الله عليه وسلم واجماع (١) (بدائع الصنائع ج: ١ ص: ٢٩٨)

اس کے علاوہ وہ مسئلہ کہ تراوح کا اعادہ جماعت کے ساتھ ناجائز ہے، اس سے بھی ثابت بیہ ہوتا ہے کہ صاحبِ بدائع نے قیامِ رمضان سے مراد تراوح کی ہے، اور وہ جماعتِ نفل کو رمضان و غیرِرمضان دونوں میں ناجائز قرار دیتے ہیں، و ھو ظاھر۔

ح: - علامة مش الائمة سرحتي فرماتے ہیں: -

الفصل الخامس في كيفية النية واختلفوا فيها، والصحيح أن ينوى التراويح أو السنة (٢) (١٣٥: ٥ مبسوط للسرخسي ج: ٢ ص: ١٣٥)

د:- فتاویٰ قاضی خان میں ہے:-

ان نوى التراويح أو سنة الوقت أو قيام الليل في رمضان جاز.

(۳) (حانية على هامش عالمگيرية ج: ١ ص: ٢١٦)

گویا'' قیام اللیل فی رمضان'' اور''تراویج'' دونوں ہم معنی لفظ ہیں، تراویج کی نیت کرتے وفت''تراویج'' کالفظ استعمال کرلو یا'' قیامِ رمضان'' کا، برابر ہے۔

(جواب نمبر۲) احادیث و آثار میں بھی جہاں'' قیامِ رمضان'' کا لفظ استعمال ہوا ہے، وہاں پر اس سے'' تراوت ک'' ہی مرادلیا جاسکتا ہے، اس کے علاوہ نہیں، مثلاً:۔

الف: - عن سلمان الفارسي رضي الله عنه قال: خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>٣) الفتاوي الخانية على هامش الهندية فصل في نية التراويح ج: ١ ص:٢٣٦ (طبع مكتبه حقانيه پشاور).

فى اخر يوم من شعبان، فقال: يا أيها الناس! قد أظلكم شهر عظيم، شهر مبارك، شهر فيه ليلة (١) خير من ألف شهر، جعل الله صيامه فريضة وقيامه تطوعا. (مشكوة بحواله بيهقى ص:١٤٢)

اورسنن نبائی کی روایت میں ہے کہ: "افتر ض اللہ علیکم صیامہ سننت لکم قیامہ" یہاں پر" قیام" سے مراد" تراوی "کے علاوہ کچھ اور ہو ہی نہیں سکتا، کیونکہ قیام سے اگر تہجد مراد لیا جائے گا تو "قیام، سے مراد" تراوی کا یہ جملہ برکار ہوجائے گا، اس لئے کہ تہجد کے تطوّع ہونے میں رمضان کی کیا تخصیص ہے؟ وہ تو غیر رمضان میں بھی تطوّع ہے۔ معلوم ہوا کہ یہاں" قیام" سے مراد تراوی ہی ہو اس سے اس دیش کوتر اور کے ان ایک سے تراوی ہی مراد لینے کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ فقہاء رحمہم اللہ اس حدیث کوتر اور کے اثبات میں نقل فرماتے ہیں: -

(كما في الفتح ج: اص: ٣٣٣، والبزازية ص: ا٣، ومراقى الفلاح على هامش (كما في الفلاح على هامش (كما في المراقى ص: ٣٣٠). الطحطاوي على المراقى ص: ٣٣٨).

ب: - عن السائب بن يزيد الصحابي قال: كانوا يقومون على عهد عمر رضى الله عنه بعشرين ركعة وعلى عهد عثمان وعلى رضى الله عنهما مثله.

(۵) (عمدة القارى بحواله بيهقى ج: ۵ ص:۲۲۷)

اس حدیث کا سیاق و سباق واضح طور پر دلالت کر رہا ہے کہ یہاں قیام سے مراد تر اوت کے ۔ ہے، اور حنفیہ رحمہم اللہ اس حدیث کوتر اوت کی بیس رکعت ہونے پر استدلال میں پیش کرتے ہیں، کیما فی العمدة۔

۳: - عام طور پرشراح حدیث بھی'' قیامِ رمضان' سے مراد''تراوت' 'ہی لیتے ہیں، چنانچہ: -الف: -صیحے مسلم میں اس طرح عنوان قائم فر مایا گیا ہے، (اگر چہ وہ تراجم، امام مسلمؓ کے قائم کردہ نہیں ہیں، تاہم بیتراجم مستند محدثین نے لگائے ہیں)۔

(۱) باب الترغيب في قيام رمضان وهو التراويح. (صحيح مسلم ج: ١ ص: ٢٥٩)

ب: - حضرتِ شيخ مولا نا انورشاه کشميري قدس الله سره العزيز تقرير ته مذي ميس لکھتے ہيں: -

<sup>(</sup>١) (طبع قديمي كتب خانه).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير ج: ١ ص: ٢١ ١ (طبع مكتبه رشيديه كوئثه).

<sup>(</sup>٣) البزازية على هامش الهندية ج: ٣ ص: ٢٩ (طبع مكتبه رشيديه كوئته).

<sup>(</sup>٣) حاشية الص تطاوي على مواقى الفلاح ص: ٢٢٥، ٢٢٥ (طبع نور محمد كتب خانه).

<sup>(</sup>۵) عمدة القارى (طبع دار الفكر).

<sup>(</sup>٢) (طبع قديمي كتب خانه).

باب ما جاء في قيام شهر رمضان أي التراويح. (العرف الشذي ج: اص: ٣٢٩) ج: - حضرت شيخ مولانا رشيد احمد گنگوهي رحمة الله عليه تقرير ترندي مين نص فرمات بين: -

باب في قيام رمضان، هذا القيام كان عاما ثم اختص بالتراويح، فمطلقه يراد به (٢) التراويح.

د: - مؤطا امام محمرٌ کی وہ عبارت جو حضرتِ شیخ مدنی رحمۃ اللّہ علیہ کے جواب میں تحریر کی گئی ہے، اس کے سیاق وسباق سے بھی یہی ظاہر ہوتا ہے کہ یہاں پر جو امام محمرؓ نے '' قیام شہر رمضان'' کا لفظ استعال کیا ہے، اس سے مراد تر اور کے ہی ہے، عبارت سے ہے: -

قال محمد: وبهذا كله نأخذ، لا بأس بالصلوة في شهر رمضان أن يصلى الناس (٣) تطوعا بامام، لأن المسلمين قد اجمعوا على ذلك.

اس مسئلہ کی جو دلیل پیش کی گئی ہے ( یعنی مسلمانوں کا اجماع ) وہ صرف تراوت کے ہی پر صادق آتی ہے، غیرِ تراوت کے پر نہیں، کیونکہ غیر تراوت کے میں جماعت پر اجماع تو در کنار، اس کا نفسِ ثبوت ہی منقول نہیں، اس کئے کہ رسولِ اگر م صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضوان اللہ تعالی علیہم اجمعین کے ادوارِ مبارکہ میں کہیں غیر تراوی کے میں بالنداعی جماعت فل کا ثبوت نہیں ملتا۔

بہرکیف! ان تمام نصوص سے جوہم نے اس سلطے میں اب تک پیش کیں، کم از کم اتنی بات تو بہرصورت ثابت ہوجاتی ہے کہ جہال فقہاء وغیرہ نے قیامِ رمضان کو کراہت جماعت سے مشتیٰ قرار دیا ہے، وہاں پرتراوت کی مراد لیا ہے۔ اگر چہ فی نفسہ ''قیام رمضان'' کا لفظ جو حدیث ''من قیام دمضان ۔... النے'' میں مذکور ہے، وہ ہرنماز اور فعل طاعت کو عام اور شامل ہے۔

#### مسئله زير بحث اورعلامه عيني

مندرجہ بالاعبارتیں وغیرہ تو اس بارے میں تھیں کہ "قیام الملیل فسی دمضان" جس میں جماعت کو جائز قرار دیا گیا ہے، اس سے مراد تر اور کے ہی ہے، لیکن چند شراحِ حدیث نے قیامِ رمضان کو عام قرار دیا ہے، جیسا کہ شارحِ بخاری علامہ بدرالدین عینی رحمۃ اللّه علیہ جن کی عبارت کا حوالہ حضرت مولا نامد نی رحمۃ اللّه علیہ کے جواب میں دیا گیا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ علامہ بدرالدین عینی رحمۃ اللّه علیہ کا مسلک یہ ہے کہ واب میں دیا گیا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ علامہ بدرالدین عینی رحمۃ اللّه علیہ کا مسلک یہ ہے کہ "قیام الليل فی دمضان" عام ہے تراور کے وغیرِ تراور کے سب کو، "ما یحصل

 <sup>(</sup>۱) العرف الشذى على جامع الترمذى ص: ٨٠٥ (طبع قديم، مكتبه رحيميه سهارنپور).

<sup>(</sup>٢) (طبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>٣) المؤطا للامام محمد رحمه الله ص: ٣٣ (طبع قديمي كتب خانه).

به القیام مطلقاً ' کے تحت قیامِ رمضان میں داخل مانا جائے گا۔ لیکن اگرغور کیا جائے تو وضاحت کے ساتھ یہ بات سامنے آ جائے گی کہ علامہ بدرالدین عینی رحمۃ اللہ علیہ کا یہ قول حدیث ''من قام رمضان پر جو ایمانا و احتسابًا غفر له'' کی تشریح کے تحت آیا ہے، اس لئے اس کا حاصل یہ ہے کہ قیامِ رمضان پر جو تواب اس حدیث میں موجود ہے، وہ صرف تراوی جی پرنہیں، بلکہ مطلق ہر نماز پر جو رمضان کی رات میں اداکی جائے، تواب حاصل ہوگا۔ اس جگہ اس بحث سے کوئی تعلق نہیں کہ وہ جماعت سے اداکی جائے یا بلاجماعت ، یہی وجہ ہے کہ یہاں علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ نے مسئلہ جماعت کا کوئی ذکر نہیں فرمایا، بلکہ اس مسئلہ کا ذکر علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ نے ''باب صلوۃ اللیل'' میں کیا ہے، اس میں ان کی عبارت یہ ہے:۔

(حدیث: "صلوا أیها الناس فی بیوتکم، فان أفضل الصلوة صلوة المرء فی بیته" کے تحت فرماتے ہں:)

واستشنى من عموم الحديث عدة من النوافل ففعلها في غير البيت أكمل، وهي ما تشرع فيه الجماعة، كالعيدين، والاستسقاء والكسوف.

پھر چندسطروں کے بعد فرماتے ہیں:-

قال الامام حميد الدين الضرير: نفس التراويح سنة، اما ادائها بالجماعة فمستحب. پر ايك سطر كے بعد ہے: -

وفى جوامع الفقه: التراويح سنة مؤكدة، والجماعة فيها واجبة، وفى الروضة الأصحابنا ان الجماعة فضيلة، وفى الذخيرة الأصحابنا عن أكثر المشائخ أن اقامتها بالجماعة الأصحابنا عن أكثر المشائخ أن اقامتها بالجماعة سنة على الكفاية.

خلاصہ بیہ ہے کہ علامہ بدرالدین عینی رحمۃ اللہ علیہ نے جہاں قیامِ رمضان کے عموم کو ذکر کیا ہے، وہاں مسئلۂ جماعت ذکر نہیں کیا، اور جہاں مسئلۂ جماعت بیان فرمایا ہے وہاں مستثنیات میں قیامِ رمضان کو ذکر نہیں کیا، بلکہ بلفظ ''تر اور جہاں مسئلۂ جماعت بیان فرمایا ہے کہ بیہ قیام شہر رمضان کا لفظ عام ہے، تر اور کے سوا دُوسری نوافل رمضان کی جماعت جائز ہونے پر استدلال غیر سجے ہے۔

اس تفصیل سے بیہ بھی معلوم ہوگیا کہ اس بحث میں درحقیقت فقہاء علیہم الرحمۃ میں کوئی اختلاف نہیں، سب کے نزدیک جماعت صرف تراوی کی جائز ہے، البتہ کلام اس میں ہے کہ حدیث "من قام رمضان ایمانًا" میں جوفضیلت موجود ہے، وہ صرف تراوی کے لئے مخصوص ہے یا مطلق صلوۃ "من قام رمضان ایمانًا" میں جوفضیلت موجود ہے، وہ صرف تراوی کے لئے مخصوص ہے یا مطلق صلوۃ

<sup>(</sup>۱) ندکوره تمام عبارات عمدة القارى (طبع داراحیاءالتراث بیروت) کے اسی صفحه (ج:۵ ص:۲۶۷) پرموجود ہیں۔

پروہ فضیلت حاصل ہوگی؟ اس میں علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ نے عموم کا قول اختیار فرمایا ہے، اور علامہ نووی اور علامہ کرمانی رحمہ اللہ نے دُوسرا (علی ما ذکرہ العینی )۔ اس تفصیل سے بیہ بھی واضح ہوگیا کہ حضرت مولانا گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ جو جماعت ویوبند میں ابوحنیفہ عصر کا لقب رکھتے تھے، ان کا فتو کی جمہور علاء وفقہاء کی تحقیق کے عین مطابق ہے، اس کو قول مرجوح پر عمل قرار دینافہم عاجز سے بالاتر ہے۔ بہا حضرت حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر کی رحمۃ اللہ علیہ اور حضرت شیخ الہند مولانا محمود الحن قدس اللہ سرہ العزیز کاعمل، تو حضرت حاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کاعمل تو معلوم نہیں، البتہ حضرت شیخ الہند کے متعلق اتنی بات یقین کے درج میں معلوم ہے کہ آپ نے شروع میں تجد کی جماعت لاعلی سیبل الند اعی ایک دو افراد کے ساتھ کی تھی، لیکن بعد میں جب لوگ زیادہ آنے گئے تو اس کراہت کی وجہ سے آپ نے ضرور اور کے میں جماعت سے پڑھے جاتے تھے ساری رات تراوی کا معمول بنالیا تھا، عموماً آٹھ دس پارے تراوی میں جماعت سے پڑھے جاتے تھے اور تراوی بی سے می کو قت ختم کی جاتی تھی، جس کے شاہد دیوبند میں آج بھی سینکڑوں حضرات ہوں اور تراوی بی سحقیقة المحال۔

ایک ضروری گزارش

آخر میں گزارش ہے کہ حضرت مولانا جمین احمد مدنی قدس اللہ سرہ العزیز کی عظمتِ شان، جلالتِ قدر اور علمی تبحر کے بیشِ نظر تو اس مسئلہ پر قلم اُٹھانے کی جرائت کسی بڑے عالم کو بھی نہیں ہونی چاہئے، چہ جائیکہ مجھ جیسا طفلِ مکتب اس پر بچھ لکھے۔ لیکن الحمد للہ جماعتِ دیوبند کی خصوصیت اور انہی بزرگوں کی تعلیم وتلقین نے ہمیں یہ صراطِ متنقیم وکھائی کہ مسائلِ شرعیہ میں آزادانہ اظہارِ رائے ترک بزرگوں کی تعلیم وبلکہ شاگر دوں کا اظہارِ خیال انہی بزرگوں کا معنوی فیض ہوتا ہے۔ اس لئے بنام خدا تعالیٰ جو بچھ اس میں تحقیق سے مجھے واضح ہوا وہ لکھ دیا، اور اللہ تعالیٰ سے پناہ مانگنا ہوں کہ بزرگوں کی شان میں ادنیٰ ترک ادب سے بھی مجھے محفوظ رکھیں، آمین۔

اللَّهم ارنا الحق حقا وارزقنا اتباعه، وارنا الباطل باطلا وارزقنا اجتنابه، واخر دعوانا ان الحمدلله رب العالمين.

محمد تقی عثمانی عفی عنه متعلّم دارالعلوم کراچی نمبر۱۶ ۳رشوال ۲۷۳۱هه-۱۹۵۳رایریل ۱۹۵۹ء

لله در المحيب حيث أصاب فيما أجاب وأجاد فيما أفاد، مع ملاحظة ادب الأكابر، وفقه الله تعالى لما يحب ويرضى.

مدر دار العلوم كراجي نمبرهما

مدر دار اعلوم نرا پی مبر ۸رشوال ۱۳۷۸ ه

## ﴿فصل فی التراویح﴾ (تراوت کاورشبینہ سے متعلق مسائل)

#### جارتراوی کے بعدو تفے میں کیا پڑھنا جا ہے؟

سوال: - تراوی کی ہر چاررکعت کے بعد کیا آیت پڑھی جاتی ہے؟ بیسنت ہے یا واجب یا مستحب؟ اور بیآیات صرف اہام صاحب پڑھیں یا مقتری بھی؟ زبانی یا و نہ ہوتو و کھے کر پڑھ سکتے ہیں؟ جواب: - تراوی میں ہر چار رکعت کے بعد عام رکعتوں کی مقدار بیٹھنامستحب ہے، اس وقفے میں کوئی خاص ذکر واجب یا مسئون نہیں ہے۔ فقہاء نے لکھا ہے کہ اس میں چاہے کچھ شبیجات پڑھ لے، چاہے الگ نفلیں پڑھے اور چاہے تو خاموں رہے۔ اور مشاکخ کا معمول بیر ہے کہ اس میں بیر سیج پڑھے ہیں: 'نسبحان ذی المملک والمملکوت، سیدحان ذی العزة والعظمة والقدرة والمحبوت، سیدحان المملک الحی الذی لا یموت، سیوح قدوس رب المملائکة والروح، لا الله الله نست عفر الله نسمالک الجنة و نعوذ بک من النار' (کذا فی رد المحتار من القهستانی)۔ اور پشیج آہت پڑھنی چاہئے اہام کوبھی اور مقتری کوبھی۔ واللہ اعلم

#### تزاوت کیراُجرت کا مسکلہ

سوال: - میں زیادہ تر باہر رہتا ہوں اور پاکستان میں بھی بھی آتا ہوں، اس سال یہاں نمازِ تراوی پڑھے کا اتفاق ہوا، سوال یہ ہے کہ ایک نوجوان حافظ جس کی عمر ۲۵سال کے قریب ہے، متند حافظ ہے، قراءت بھی قابلِ اعتراض نہیں ہے، خود اپنی تجارت کرتے ہیں بلکہ خود اکثر و بیشتر مسجد کی مدد کرتے ہیں، اور مسجد سے کسی قسم کی اُجرت نہیں لیتے، لیکن کچھلوگ اس سے خوش نہیں ہیں، اور باہر سے رمضان کے لئے حافظ لا نا چاہتے ہیں، اور ان کوختم قرآن پررقم بھی دینی پڑے گی، کیا یہ جائز ہے؟

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار ج:۲ ص:۳۱ يجلس ندبا بين كل أربعة بقدرها .... ويخيرون بين تسبيح وقراءة وسكوت وصلوة فرادي.

 <sup>(</sup>٢) وفي الشامية ج: ٢ ص: ٢٦ (طبع ايچ ايم سعيد) (قوله بين تسبيح) قال القهستاني: فيقال ثلاث مرات:
 "سبحان ذي الملك ، الملكوت ... الخ".

جواب: - اُجرت پرتراوت کی پڑھانے کے لئے کسی حافظ سے معاملہ کرنا قطعاً ناجا کڑ ہے، اور جب اور جب معجد کے حافظ صاحب بلا اُجرت نماز پڑھاتے ہیں اورلوگ بھی ان سے خوش ہیں تو خواہ مخواہ باہر سے اُجرت پر حافظ بلوانا بالکل نائرست ہے۔

المجرت پر حافظ بلوانا بالکل نائرست ہے۔

مارہ ۱۳۹۷ھ (فتو کی نمبر ۱۸/۹۷۸ ج)

#### تراوت كيرأجرت لينا

سوال: - رمضان میں حافظ قرآن کے لئے لوگ چندہ جمع کرتے ہیں، اس کو کپڑے وغیرہ دیتے ہیں، یا پہلے سے بیسے مقرّر کرکے حافظ کو لاتے ہیں، کیا یہ جائز ہے؟

جواب: - تراوت کی پڑھانے کے لئے اُجرت مقرر کرنا بالکل ناجائز ہے، اگر بغیر اُجرت کے حافظ نہ ملتا ہوتو 'الکہ مُن گرکی گئی .... النے'' سے تراوت کی پڑھی جائے۔ ہاں! اگر کسی اُجرت کے بغیر کسی حافظ نے تراوت کی پڑھائی اور کوئی شخص اپنی خوشی سے بطور ہدیداس کو پچھ پیش کرے تو اس کا لینا دینا جائز ہے، لیکن اوّل تو آج کل اس کا اتنا الترام کیا جاتا ہے کہ وہ بھی ایک طرح سے طے شدہ اُجرت بن جاتی ہے، لیکن اوّل تو آج کل اس کا اتنا الترام کیا جاتا ہے کہ وہ بھی ایک طرح سے طے شدہ اُجرت بن جاتی ہے، ایسے الترام سے پر ہیز لازم ہے۔ دُوسرے اس غرض کے لئے چندہ کرنے میں بہت سے مفاسد ہیں، اس سے پر ہیز کرنا چاہئے۔

واللہ سبحانہ اعلم

(فتوی نمبر ۱۲۰۰ (۳۲/ ۳۳ ج)

### تزاويح برأجرت لينے كاحكم

سوال ا: - احقر قرآن مجید حفظ کر لینے کے بعد اپنے ملکی رواج کے مطابق تراوی میں قرآن مجید سنا کررقم لیتا رہا، چند سالوں سے تو ہہ کی ہے اور رقم لینا حچوڑ دیا۔ لی ہوئی رقم حقوق العباد میں واخل تو نہیں؟ کیا صرف اللہ تعالیٰ سے تو ہہ کافی ہے؟ واضح رہے کہ احقر اس دوران میں صاحبِ نصاب نہ تھا، نیزختم والی رات سے پہلے اشراف نفس بھی ہوتا تھا۔

۲: - امسال رمضان المبارك ميں ختم والى رات رقم لينے سے انكار كرديا، كيكن اس كے بعد كچھ

<sup>(</sup>۱) وفي الشامية ج: ٢ ص: ٥٦ ويسمنع القارى للدنيا، والأخذ والمعطى اثمان. فالحاصل ان ما شاع في زماننا من قراءة الأجزاء بالأجرة لا يجوز، لأن فيه الأمر بالقراءة واعطاء الثواب للأمر والقراءة لأجل المال، فاذا لم يكن للقارى ثواب لعدم النية الصحيحة فأين يصل الثواب الى المستأجر، ولو الأجرة ما قرأ أحد لأحد في هذا الزمان جعلوا القران العظيم مكسبا ووسيلة الى جسمع الدنيا، إنَّا يِللهُ وَإِنَّا آلِيُهِ رَاجِعُونَ. ثير و يُحَيَّدُ اصداد المفتين ص: ٣١٥، و فتاوى دارالعلوم ديوبند ج: ٣ ص: ٢٦٢ و ٢٩٨، و امداد الاحكام ج: ١ ص: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) ويكھئے حوالہ سابقہ۔

آ دمی مخفی طور پراحقر کے پاس آئے اور کہا کہ ہم آپ کی خدمت اس لئے نہیں کرتے کہ آپ نے قرآن مجمد سنایا، بلکہ طالبِ علم جان کر بطورِ ہدید یا صدقہ کے دیتے ہیں، تو احقر نے ان کے اصرار پر پچھ رقم قبول کی، کیونکہ اس سے پہلے احقر کوکسی قشم کا اشراف وانتظار اس رقم کا نہ تھا۔

وہ رقم میرے لئے حرام تو نہیں تھی؟ اگر حرام تھی تو اس سے خلاصی کی کیا صورت ہے؟

جواب ا: - تراویج سانے پر اُجرت لینا ناجائز ہے، لہذا بیرقم اس کے اصل مالکوں کو واپس

کرنا ضروری ہے، جن جن لوگوں تک پہنچانا وسعت میں ہوان کو پہنچایا جائے یا ان سے معاف کرایا

جائے، اور جہاں پہنچانا وسعت سے باہر ہو، اس کے لئے توبہ و اِستغفار کیا جائے۔

۲: - صورتِ مسئولہ میں جورقم لے لی گئی وہ اُجرت نہیں، ہدیہ ہے جس کا وصول کرنا جائز ہے۔

والله اعلم بنده محمر تقی عثانی عفی عنه اراار ۱۳۸۷ه (فتوی نمبر ۱۳۳۷/ ۱۸ الف)

اجواب ص بنده محمد شفیع عفا الله عنه

شبينه كاحكم

سوال: - ایک شخص شبینه کا انتظام کرتا ہے، یعنی متعدّد حفاظِ قر آن کو دعوت دے کر ایک ہی رات میں قر آن ختم کیا جاتا ہے، بعض نوافل میں تلاوت کرتے ہیں اور دیگر اس کی اقتداء کرتے ہیں، اور بعض بلا اقتداء تلاوت کرتے ہیں، کیا بہ جائز ہے؟

جواب: - جس قسم کے شبینہ کا ذکر سوال میں کیا گیا ہے اس کا اہتمام مکروہ ہے، کیونکہ وہ نوافل کی جماعت اور ایک رات میں قرآنِ کریم ختم کرنے پرمشتمل ہے، اور بید دونوں مکروہ ہیں۔ واللہ اعلم

واللدام احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه

۱۲/۶۱۹/۲/۵ الف) (فتوی نمبر ۱۲/۲۱۹ الف) الجواب صحيح بنده محمر شفيع عفا الله عنه

## ا:- تراوح پراُجرت کا مسئلہ ۲:- جماعت کے ساتھ فرض نہ پڑھنے والا تراوح میں امام بن سکتا ہے یانہیں؟

سوال ا: - تراوت کے لئے پیسے طے کرنا حرام ہے، مگر مولانا تھانوی و دیگر کچھ حضرات کہتے ہیں اگر طے نہ کیا جائے، لوگ خوشی سے دے دیں تب بھی جائز نہیں، جس کے بعض صحابہ ؓ سے دلائل دیتے ہیں، مگر وہ حافظ جو طے نہیں کرتے خوشی سے جو دیتے ہیں، لے لیتے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ وہ ہدیہ ہے جو لینا سنت ہے، تو اس کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ آیا حافظ پیسے، جوڑا، جوتا خوشی سے دیا ہوا لے سکتا ہے یا ناجا مَزْ ہے؟ اگر ناجا مَزْ ہے تو کیوں؟

۲:- کوئی حافظ گھر ہے دیر میں پہنچا ہمسجد میں جماعت ہو چکی ، اس نے انفرادی نماز پڑھی تو کیا تراوت کے یا وتر پڑھا سکتا ہے؟

جواب : - تراوی پر اُجرت لینا طے کر کے بھی حرام ہے، اور اگر زبانی طور پر طے نہ کیا جائے لیکن عرف و رواج ایسا ہو کہ زبانی طے گئے بغیر بھی لینا دینا طے سمجھا جاتا ہوتو اس صورت میں بھی ناجائز ہے، البتۃ اگر نہ زبانی طے کیا ہو، نہ عرفا طے سمجھا جاتا ہو؛ نہ حافظ کے دِل میں تراوی پڑھانے کا محرک میہ ہو کہ کچھ ملے گا، اس کے بعدا گرمسجد والے اپنی خوشی ہے کچھ دے دیں تو لینے کی گنجائش ہے۔ محرک میہ ہو کہ کچھ ملے گا، اس کے بعدا گرمسجد والے اپنی خوشی ہے کچھ دے دیں تو لینے کی گنجائش ہے۔ دیں تو اینے کی گنجائش ہے۔ واللہ اعلیٰ ہے۔ واللہ اعلیٰ ہے۔

۱۰/۱۹۹۹۱۱هه ۱۳۹۹/۱۳۹ د) (فتوی نمبر ۱۹۸۰/۳۰ د)

### ۲۳ ویں رات میں سور و عنکبوت اور رُوم پڑھنا

سوال: - ہمارے دیار میں رمضان کی تینیسویں رات کوتر اوس کے بعد سورہُ عنکبوت اور سورہُ رُوم نمبر ۲۰، نمبر ۲۱ پڑھنے کا رواج ہے، کیا ان سؤر کے پڑھنے کا ثبوت ہے یانہیں؟

<sup>(</sup>١) و يکھئے حوالہ سابقہ۔

<sup>(</sup>٢) وفي الشامية ج: ٣ ص: ١٢٠ (طبع سعيد) المعروف كالمشروط.

 <sup>(</sup>٣) وفي الشامية، مبحث التراويح ج:٢ ص:٣٨ (طبع سعيد) لو صليت بجماعة الفرض و كان رجل قد صلى
 الفرض وحده، له أن يصليها مع ذلك الامام، لأن جماعتهم مشروعة، فله الدخول فيها معهم لعدم المحذور.

وفى الهندية ج: ١ ص: ١ ١ صلّى العشاء وحده، فله أن يصلى التراويح مع الامام .... الخ. وفى غنية المتملى ص ١٠ ٢ (طبع سهيل اكيدُمى لاهور) لو صلّى العشاء وحده، فله أن يصلّى التراويح مع الامام وهو الصحيح .... الخ. ثير و كَيْحَةُ: كفايت المفتى ج: ٣ ص: ٣٩٣ (جديرايُدِيثن وارالاشاعت)\_

جواب: - ہمارے علم میں اس کا کوئی ثبوت نہیں ، نہ اس کی پابندی کی کوئی شرعی بنیاد ہے۔ واللہ اعلم ۱۳۹۷/۱۶۱۰

### شبينه كاحكم

سوال: - رمضان المبارك ميں شبينه سننا يا سنانا جائز ہے يانہيں؟

جواب: - قرآن شریف جتنا زیادہ سے زیادہ تلاوت کیا جائے اتنا ہی موجب ثواب و خیر و برکت ہے، خواہ نماز میں ہو یا غیر نماز میں، نماز میں اور زیادہ ثواب ہے، لیکن نفلی نماز کی جماعت دو تین آدمیوں سے زیادہ کی مکروہ ہے، بغیر جماعت کے تنہا، یا دو تین آدمیوں کی جماعت میں پورا قرآن شریف تین یا زیادہ راتوں میں ختم کرنا بہت بڑا ثواب کا کام ہے، لیکن جس طرح کے شیخ اب رائج ہوگئے ہیں کہ نفلی جماعت کے لئے لوگوں کو دعوت دی جاتی ہے اور جماعت بھی تین سے زیادہ آدمیوں کی ہوتی ہے، جولوگ نماز میں شامل نہیں ہوتے وہ باتیں کرتے رہتے ہیں، یا مٹھائی وغیرہ کے انتظام میں لگے رہتے ہیں، قرآن شریف سننے کی طرف دھیان نہیں کرتے رہتے ہیں، یا مٹھائی وغیرہ کے انتظام میں لگے رہتے ہیں، قرآن شریف سننے کی طرف دھیان نہیں کرتے ، بینا جائز ہے۔ واللہ اعلم میں اسلام اسلام

(فتوی نمبر ۴۸/۱۰۴۹ ج)

## شبينه كأحكم

سوال ا: - شعبان کی ۱۳،۱۳، ۱۵ کوشبینه کیا جاتا ہے، اس میں حفاظ پارے پڑھتے ہیں، ایسے شبینہ میں نیت باندھ کرامام کی اقتداء میں قرآن سننے کا کیا تھم ہے؟ کیا اس طرح قرآن سننا جائز ہے؟ ۲: - شبینہ میں قرآن پڑھنا اور اس میں حصہ لینا کیا تھم رکھتا ہے؟ ۳: -اس مسجد میں حاضر رہنا اور شبینہ کے کاموں میں تعاون وامداد کرنے کا کیا تھم ہے؟

جواب اتا ۳: - حنفی مسلک میں نوافل کی جماعت مکروہ تح کمی ہے۔ لہذا مذکورہ شبینہ

<sup>(</sup>۱) وفي غنية المتملى ج: ۱ ص: ۱ ۱ م واعلم ان النفل بالجماعة على سببل التداعى مكروه على ما تقدم ما عدا التراويح .... الخ. وفي الدر المختار ج: ۲ ص: ۴۸ (قبيل باب ادارك الفريضة) ولا يصلّى الوتر ولا التطوع بحماعة خارج رمضان أي يكره ذلك على سبيل التداعى بأن يقتدى أربعة بواحد كما في الدرر، وكذا في فتاوى دار العلوم ديوبند ج: ۲ ص: ۲۲۸ و ص: ۲۳۸.

<sup>(</sup>٢) وفي الدر المختار ج: ٢ ص: ٣٨ (طبع سعيد) (قبيل باب ادارك الفريضة) ولا يصلّي الوتر ولا التطوع بجماعة خارج رمضان أي يكره ذلك على سبيل التداعي بأن يقتدي أربعة بواحد. وفي غنية المتملي ص: ٣٣٢ (طبع سهيل اكيدُمي لاهور) واعلم ان النفل بالجماعة على سبيل التداعي مكروه على ما تقدم ما عدا التراويح .... الخ. (محمر زير حق توازعقا الله عنها)

جائز نہیں۔ایسے شبینہ کا انتظام واہتمام، اس میں امامت یا اقتداء یا اس میں لوگوں کو دعوت دینا بیرتمام باتیں شرعاً جائز نہیں۔

۳۹۷/۸/۲۹ه (فتوی نمبر ۲۸/۸۸۷ ج)

### شبینه کا حکم، جائز شبینه کس طرح ہوسکتا ہے؟

سوال ا: - آج کل جورمضان شریف میں شبینہ ہوتے ہیں، اکثر حفاظ نوافل میں پڑھتے ہیں اور بعض نابالغ بچوں سے پڑھواتے ہیں جبکہ مقتدی بالغ ہوتے ہیں، اور لاؤڈ اسپیکر بھی استعال ہوتا ہے جس سے اہلِ محلّہ کی نیندیں اُڑ جاتی ہیں، نیز سننے والے چنداشخاص ہوتے ہیں، اکثر چائے پانی میں مشغول ہوتے ہیں، اور شور وشغب کا بازار گرم رہتا ہے، نیز ان شبیوں کی سر پرستی علماء کو بھی کرتے دیکھا ہے، کیا مرقبہ شبینہ جائز ہے؟ ۲: - شبینہ کا مسئون طریقہ کیا ہے؟ ۳: - کیا جہری نماز میں لاؤڈ اسپیکر پر بڑھنا زیادہ ثواب ہے جبکہ آواز دُوردُورتک جاتی ہے؟

جواب! - جس قتم کے شیخے کا آپ نے ذکر فرمایا ہے، وہ بلاشبہ مکر وہ تحریکی ہے اوراس میں اوراس میں جواب ا: - جس قتم کے شیخے کا آپ نے ذکر فرمایا ہے، وہ بلاشبہ مکر وہ تحریکی ہے، کچر نابالغ کی اقتداء، اور اب کے بجائے اُلٹا گناہ ہے، اوّل تو نوافل کی جماعت مکر وہ تحریکی ہے، کچر نابالغ کی اقتداء، بلاضرورت لاوَوْ ابپیکر کا استعال اور شور وشغب کے ذریعے قرآنِ کریم کی بے ادبی، بیسب اُمور شخت منکرات ہیں اور ان سے بر ہیز لازم ہے۔

۲:- جائز شبینه اس طرح ہوسکتا ہے کہ تراوت کی جماعت رات بھر جاری رہے، اس میں امام بالغ اور متشرّع ہو، تین دن ہے کم میں قرآنِ کریم ختم نہ کیا جائے، تمام لوگ ذوق وشوق اور خشوع و خضوع کے ساتھ قرآنِ کریم سنتے ہوں، زائد روشنی اور چراغال سے پر ہیز کیا جائے، بلاضرورت لاؤڈ اسپیکر کا استعال نہ ہواور نام وخمود ہے گئی اجتناب کیا جائے۔

۹؍۹؍۶۳۹۵ (فتوی نمبر ۲۸/۹۲۲ ج)

### شبینہ کے جواز کی شرائط

سوال: - مساجد میں رمضان المبارک میں شبینہ ہوتا ہے، بعض ناجائز کہتے ہیں، بعض جائز۔ شرعاً اس کی کیا حیثیت ہے؟ شبینہ کے جواز کی شرائط براہ کرم بتادیں۔

<sup>(</sup>۱) و مکھئے پچھلے صفحے کا حاشیہ نمبر۲۔

 <sup>(</sup>۲) وفي الدر المختار ج: ۱ ص:۵۷۵،۵۷۵ ولا يصح اقتداء رجل بامرأة وخنثي وصبى مطلقا ولو في جنازة ونفل
 على الأصح، وفي الشامية تحته والمختار أنه لا يجوز في الصلوات كلها .... الخ.

جواب: - شبینه تراوت کمیں ہو، نفلوں میں نہ ہو۔ فضول خرچی، شور وشغب اور نام ونمود سے احتراز کیا جائے ، اور اس کی فرائض و واجبات کی طرح پابندی نه کی جائے تو جائز ہے، اور ان میں سے احتراز کیا جائے ، اور اس کی فرائض و واجبات کی طرح پابندی نه کی جائے تو جائز ہے، اور ان میں سے کوئی ایک شرط بھی نه پائی گئی تو ناجائز ہے۔

اللہ شرط بھی نه پائی گئی تو ناجائز ہے۔

واللہ اعلم مام ۱۹۸۶ کے کوئی ایک شرط بھی نہر ۱۹/۲۰۰۱ جے کا ۲۹/۲۰۰۱ جے کا ۲۹/۲۰۰۱ جے کا ۲۹/۲۰۰۱ جے کا ۲۹/۲۰۰۱ جے کا دوران میں میں دوران میں میں دوران میں میں دوران میں دورا

#### تراويح ميں تين بارسورهُ إخلاص پڙھنا

سوال ا: - کسی مسجد کے امام صاحب فرماتے ہیں کہ تراویج میں آخری پارہ میں سورۂ اِخلاص تین مرتبہ پڑھنا دُرست ہے، جبکہ زید کہتا ہے کہ سورۂ اِخلاص کا تین مرتبہ پڑھنا بدعت ہے۔ ( سند بہشتی زیور جلد گیارہ)۔

۲: - امام نے تراوی کی دورکعت کی نیت باندھی، کیکن دُوسری رکعت میں التحیات پڑھے بغیر کھڑا ہو گیا، تقریباً پانچ سینڈ کے بعد امام صاحب پھر بیٹھ گئے، اور حسبِ معمول دونوں رکعتیں پوری کرکے سلام پھیردیا۔ زید کا بیاعتراض ہے کہ امام صاحب کے گھٹنے اور کمرسیدھی ہوگئی، لہذا چار رکعت پوری کرکے سلام پھیردیا۔ زید کا بیاعتراض ہے کہ امام صاحب کے گھٹنے اور کمرسیدھی ہوگئی، لہذا چار رکعت پوری کرکے سیدہ سیدہ کے سیدہ سیدگی ہوگئی۔ سیدہ سیدگی ہوگئی ۔ سیدہ سیدگی ہوگئی ہوگئی ۔ ایک مسئلہ کیا ہے؟

جواب ا: - جماعت کی نماز میں گسی آیت یا سورت کو بار بار پڑھنا فقہاء نے مکروہ لکھا ہے،
اور آج کل تراوح میں سورۂ إخلاص کو تنین بار پڑھنے کا جوالتزام کرلیا گیا ہے کہ اسے سنت سمجھتے ہیں، اس
سے اس کے بدعت ہونے کا بھی اندیشہ ہے، لہذا اس عمل سے پر ہیز ہی کرنا چاہئے۔ بہشتی گوہر میں
مسئلہ ججے ہے اور امداد الفتاوی ج: اوّل ص: ۴۰۰ میں بھی اسی پرفتوی ہے۔

<sup>(</sup>١) ويكفئ حواله سابقه ص:٣١٣ حاشيه نمبرا-

<sup>(</sup>٢) وفي الهندية ج: ١ ص: ١٠٠ (طبع مكتبه رشيديه كوئله) اذا كرّر اية واحدة موارًا .... ان كان في الصلوة الممفروضة فهو مكروه في حالة الاختيار وأما في حالة العذر والنسبان فلا بأس. هكذا في المحيط. وكذا في غنية المتملى ص: ٩٣ (طبع سهيل اكيدُمي لاهور). ثير وكيف: امداد الاحكام ج: ١ ص: ١٦٥ (طبع كمتبه دارالعلوم كرا جي) - (٣) امداد الفتاوي ج: اص: ٣٢٨ (طبع كمتبه دارالعلوم كرا جي) -

## تراوی میں قرآن پڑھے جانے کے باوجودالگ سے "اَلَمُ تَرَ کَیْفَ" سے تراوی پڑھنا

سوال: - ایک مسجد میں تراوی میں با قاعدہ ختم قرآن ہوتا ہے اور بلااُ جرت، کیکن اسی مسجد میں کچھلوگ "اَلَمُ قَدَ کَیُفَ" ہے تراوی کیڑھتے ہیں، یہ جائز ہے یانہیں؟

جواب: - جب مسجد میں ایک حافظ صاحب قاعدے میں تراوی میں قرآنِ کریم سنا رہے ہیں تو ان کی تراوی کی موجود گی میں ''الکے تُسرَ سیکھنے … السخ'' سے الگ تراوی بلاعذر نہ پڑھنی چاہئے ، ہاں! اگر کوئی عذر ہوتو اسے بالنفصیل لکھ کرمسئلہ دوبارہ معلوم کرلیں۔ واللہ سبحانہ اعلم جیاہے ، ہاں! اگر کوئی عذر ہوتو اسے بالنفصیل لکھ کرمسئلہ دوبارہ معلوم کرلیں۔

#### تراویج کوضروری نه مجھنا اور بلاعذر تراویج ترک کرنا

سوال: - ایک صاحب کہتے ہیں کہ تراوت کے سنت ہے، پڑھے یا نہ پڑھے کوئی گناہ نہیں۔ ایسے مخص کے بارے میں شریعت مطہرہ میں کیا حکم ہے؟

جواب: – تراوی سنت مؤکدہ ہے،اوراس کے بارے میں بیے کہنا کہ پڑھے یا نہ پڑھے کچھ گناہ نہیں، بالکل غلط ہے۔جوصاحب ایسا کہتے ہیں وہ علطی پر ہیں۔ سمراار ۱۳۹۲ھ

### تراوی میں ایک مرتبہ ختم قرآن سنت ہے

سوال: - ایک مسجد میں دوجگه تراوح کیک وقت ہوتی ہے، ان دونوں کی قراءتیں محتلط ہوکر سہوکی وجہ بن جاتی ہیں۔ ان دواماموں میں سے ایک امام الحی ہے جو "اَلَمْ تَرَ کَیُفَ" ہے اختصار کے ساتھ پڑھتا ہے، قوم کی اکثریت امام الحی کے ساتھ ہے، اور دُوسرا حافظ قرآن ہے، وہ ختم کرتا ہے، اپنے عزیز وا قارب کو سمجھا کر شریک کرتا ہے، اور قوم کو بیہ کہتا ہے کہ بیم مختصر تراوح نہیں ہوتی۔ امام الحی کہتا ہے کہ جب قوم پرختم قرآن تھیل ہوتو اس کا ترک افضل ہے۔ الأف ضل فی زماننا قدر ما لا یشقل علی القوم ۔ اور کہتا ہے کہ ختم قرآن شرورت دین سے نہیں ہے، اور جب ضروریات دین سے نہ ہوتو اس کو ترک کیا جاسکتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) في الهندية ج: اص: ۱۱۲ رجل ترك سنن الصلوة ان لم ير السنن حقا فقد كفر. لأنه تركها استخفافا، وان راها حقا فالصحيح انه يأثم، لأنه جاء الوعيد بالترك، وفي البحر الرائق ج: ٢ ص: ٩ م (طبع ايج ايم سعيد) رجل ترك سنن الصلوات الخمس ان لم ير السنن حقا فقد كفر لأنه ترك استخفافًا وان راى حقا منهم من قال لا يأثم والصحيح انه يأثم، لأنه جاء الوعيد بالترك اهـ. وراجع أيضًا الشامية ج: ١ ص: ١٠٠ (مُحرز بير)

جواب: - قال في الدر: والختم مرة سُنّة ومرتين فضيلة وثلاثًا أفضل، ولا يترك الختم لكسل القوم للكن في الاختيار الأفضل في زماننا قدر ما لا يثقل عليهم، وأقره المصنف وغيره، وفي المجتبى عن الامام لو قرأ ثلاثًا قصارًا أو اية طويلة في الفرض فقد أحسن ولم يسيئ فما ظنك بالتراويح؟ (الي) من لم يكن عالمًا بأهل زمانه فهو جاهل، وأقره الشامي ج: اص: ٢٥٥م.

فرکورہ عبارت ہے معلوم ہوا کہ تراوت کے میں ایک مرتبہ قرآنِ کریم ختم کرنا سنت ہے، اور یہ جو فقہاء نے لکھا ہے کہ جب مقتدیوں پرطویل قراءت فقیل ہواس وقت چھوٹی سورتوں سے تراوت کی پڑھنی چاہئے، یہ بالکل مجبوری کی صورت میں ہے، یہ مجبوری ہمارے زمانے میں ایسی نہیں ہے کہ اس کی بناء پر مسجدوں میں اس سنت کو ترک کردیا جائے، بلکہ تمام مساجد میں قرآنِ کریم ختم ہوتا ہے اور مقتدی ذوق و شوق سے پڑھتے ہیں، لہذا اس سنت کو مساجد میں بغیر مجبوری کے ترک نہ کرنا چاہئے، بالخصوص جبکہ قرآنِ کریم سنانے کے لئے حافظ موجود ہے تو امام الحی کو چاہئے کہ تراوت کا اس سے پڑھوائے اور خود "الکہ تسر کریم سنانے کے لئے حافظ موجود ہے تو امام الحی کو چاہئے کہ تراوت کا اس سے پڑھوائے اور خود "الکہ تسر کیفف" سے پڑھنے پر اصرار نہ کرے، معاملہ دین کا ہے اس میں خواہ مخواہ انتشار پیدا کرنا و رست نہیں۔ واللہ سبحانہ اعلم واللہ سبحانہ اعلم

۱۳۹۲/۹۷۲۹ (فتوی نمبر ۲۹/۲۹۹۵)

تراوت کے سے متعلق متعدد مسائل

ا:- پہلے سے طے کئے بغیر تراوی کے اختتام پر کچھ دینا ۲:- بیلے سے طے کئے بغیر تراوی کے اختتام پر کچھ دینا

m: - حافظ صاحب كالقمه قبول نه كرنا .

۳: - اختنام پر پہلی رکعت میں سورهٔ ناس اور دُوسری رکعت میں سورهٔ بقره کا ابتارائی حصہ پڑھنا

سوال ا: - رمضان میں تراوت کے جو حافظ پڑھاتے ہیں، وہ رقم مقرّر کرکے پڑھتے ہیں تو کیا نماز جائز ہوگی؟ اگر رقم مقرّر نہ کی گئی ہواور تراوت کے خاتمے پر پچھ رقم دے دی جائے تو وہ نماز جائز ہوگی یانہیں؟

<sup>(</sup>١) الدر المختار ج:٢ ص:٣٤ (طبع ايج ايم سعيد).

۲:- حافظ صاحب اپنا سامع ساتھ لائیں جو ایک بچہ ہو، اور تراوی میں سوجائے یا ایسی حرکتیں کرے جس سے نماز ٹوٹ جاتی ہے اور لقمہ بھی نہ دے، تو ان حافظ صاحب کے پیچھے نماز پڑھنا جائز ہے؟

۳:- اگر حافظ صاحب لقمه قبول نه کریں اور متکبرانه الفاظ استعال کریں که میں ٹھیک پڑھتا ہوں،اگروہ غلط بھی پڑھیں تو لقمہ نہ لیں،تو کیا بینماز جائز ہوگی؟

۳:- اگر سورۂ ناس پہلی رکعت میں پڑھی جائے اور سورۂ بقرہ دُوسری رکعت میں تو اس سے نمازٹھیک ہوگی یانہیں؟

۵:- اگر پیش امام، نماز میں لقمہ قبول نہ کرے تو اس کے پیچھے نماز جائز ہے؟ جبکہ وہ بار بار غلطیاں کرتا ہو۔

جواب! - اُجرت طے کر کے تراوت کے سانا بالکل ناجائز ہے، اس سے بہتر ہے کہ لوگ عام امام کے پیچھے "اَلَسمُ تَسرَ کَیفَ" ہے تراوت کیڑھ لیں۔ جو حافظ اُجرت لے کر تراوت کے سناتا ہواس کے پیچھے نماز مکروہ ہے، البتہ جو نماز اس کے پیچھے پڑھ کی وہ ہوگئی، اعادہ واجب نہیں۔

پہلے سے طے کئے بغیر تراوت کے اختتام پر کچھ دے دینا جائز ہے، بشرطیکہ یہ بات اتنی معروف ومشہور نہ ہوگئ ہو کہ طے کئے بغیر بھی طے تھی جاتی ہو۔

۲:- بچے کوسامع بنا کر پہلی صف میں کھڑا کرنے کی ضرورۃ گنجائش ہے،اس بچے ہے اگر بھی غلطی ہوجائے تو درگزر کرنا اور فہمائش کرنا چاہئے ،محض اس بناء پرامام یا حافظ کے خلاف فتنہ کھڑا کرنا ڈرست نہیں۔

" - حافظ صاحب کو تھیجے لقمہ قبول کرنا جاہئے اور اس کو ذاتی عزّت و وقار کا مسکہ نہیں بنانا چاہئے ،البتذاس سے نماز میں خلل نہیں آتا، تاوقتیکہ حافظ صاحب نے کوئی مفسرِ صلوٰ قافلطی نہ کی ہو۔ چاہئے ،البتذاس سے نماز میں خلل نہیں آتا، تاوقتیکہ حافظ صاحب نے کوئی مفسرِ صلوٰ قافلطی نہ کی ہو۔ ہم: - ٹھیک ہوگی ،اس میں کوئی گناہ نہیں ،البتہ ختم قرآن کے علاوہ دُوسری نمازوں میں بہتر یہ ہے کہ پہلی رکعت میں سورہ ناس نہ پڑھے۔

۵: - نماز کاصیح ہونا یا نہ ہونا غلطیوں کی نوعیت پرمنحصر ہے،بعض غلطیوں سے نماز فاسد ہوجاتی

(۱) و یکھنے حوالہ سابقہ ص:۳۲۰ حاشیہ نمبرا۔

<sup>(</sup>٢) وفي غنية المتملى شرح المنية ص: ٩٩٣ (طبع سهيل اكيدمي لاهور) وفي الولو الجية: من يختم القران في الصلاة اذا فرغ من المعوذتين في الركعة الأولى يركع ثم يقوم في الركعة الثانية ويقرأ بفاتحة الكتاب وشئ من سورة البقرة، لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: خير الناس الحال المرتحل، أي الخاتم المفتتح.

## داڑھی منڈانے والے کی اقتداء میں تراویج پڑھنا

سوال: - رمضان میں اکثر حافظ جو مساجد میں قرآن شریف سناتے ہیں، داڑھی نہیں رکھتے یان کی شرعی داڑھی نہیں ہوتی ، تو کیا اس قسم کے حفاظ کے پیچھے نماز ہوسکتی ہے؟ فرض نماز اور نمازِ تراوت کے دونوں کے لئے از رُوئے فقہ خفی کیا تھم ہے؟

جواب: - جوشخص داڑھی منڈا تا ہویا شرقی مقدار ہے کم داڑھی رکھتا ہواس کے پیچھے نماز ، مگروہ ہے۔ تراوی اور فرض نمازوں کا ایک ہی حکم ہے، البتہ جونماز ایسے شخص کے پیچھے پڑھ کی گئی وہ ادا ہوگئی۔ موگئی۔ موگئی۔ موارد البیان اللہ معانہ اللہ معانہ اللہ ہوگئی۔ موگئی۔ موگئی موگئی۔ موگئی موگئی۔ موگئی۔

# کھڑے ہوکر تراوت کم پڑھنے کے بعد عذر کی وجہ سے بیٹھ کر پڑھنا

سوال: - سنا ہے جاہے کوئی بوڑھا ہو یا جوان اگر وہ نمازِ تراوی شروع ہی سے کھڑے ہوکر پڑھنی شروع کردے تو تمام نمازِ تراوی کھڑے کھڑے ہی ادا کرنا ہوگا،کسی بھی حالت میں بیٹھ کر پوری کرنا جائز نہیں، جبکہ میں یہ مجھتا ہوں کہ ایسانہیں، اگر عذر ہوتو بیٹھ سکتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار ج: ۱ ص: ۵۵۹، ۵۲۰ (طبع ايج ايم سعيد) ويكره امامة عبد .... وفاسق، وفي الشامية (قوله وفاسق) من الفسق وهو الخروج عن الاستقامة، ولعل المراد به من يرتكب الكبائر. وكذا في البحر الرائق ج: ۱ ص: ۳۸۸ واما الأخذ منها وهي دون ذلك كما يفعله بعض المغاربة ومخنثة الرجال فلم يبحه أحد، وأخذ كلها فعل يهود الهنود ومجوس الأعاجم .... الخ.

<sup>(</sup>٢) وفي الدر المختار ج: ١ ص: ٥٢٢ (طبع ايچ ايم سعيد) صلّى خلف فاسق أو مبتدع نال فضل الجماعة .... الخ.

جواب: - آپ نے ٹھیک سمجھا ہے، اور جولوگ یہ کہتے ہیں کہ تراوت کھڑے ہوکر شروع کرنے کے بعد کسی بھی حالت میں بیٹھ کر پوری کرنا جائز نہیں، وہ دُرست نہیں کہتے ۔ واقعہ یہ ہے کہ بیٹھ کر نماز پڑھنے کی اجازت عذر پر موقوف ہے، اگر عذر شروع ہی سے ہوتو شروع ہی سے بیٹھ کر نماز پڑھے، اور اگر بچ میں پیش آئے تو بچ میں بیٹھ جانا بھی جائز ہے۔ (۱)

واللہ اعلم واللہ اعلم میں بیٹر آئے تو بچ میں بیٹھ جانا بھی جائز ہے۔ (فق کی نمبر ۱۳۹۷ھ) (فق کی نمبر ۱۳۹۷ھ)

### تراویج کی رکعتوں کی تعداد

سوال: - حضور ملی الله علیہ وسلم نے آٹھ تراوی کر پڑھی ہیں یا ہیں؟ اور ہیں تراوی کی شرعی حثیت کیا ہے؟

جواب: - آنخضرت صلی الله علیہ وسلم سے تراوت کے بارے میں مختلف روایات ہیں، صحابہ کرام ؓ کا اس پر اتفاق ہے کہ تراوت کے ہیں رکعتیں پڑھی جائیں۔ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے عمل کو جاننے والاصحابہؓ سے زیادہ کوئی نہیں ہوسکتا، اس لئے ہیں رکعات تراوج پڑھنا جاہئے۔

والله سبحانه اعلم احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه

01511/17

الجواب صحيح بنده محمر شفيع عفا الله عنه

(۱) وفي مجمع الأنهر شرح ملتقى الأبحر ج: ۱ ص: ۲۲۹ (ولو مرض في أثناء الصلوة بني بما قدر) يعنى لو شرع في السلوة صحيحًا قائمًا فحدث به مرض يمنعه عن القيام صلّى ما بقى قاعدًا يركع ويسجد، ولو افتتحها قاعدًا للعجز يركع ويسجد فقدر على القيام بنى قائمًا عند الشيخينُ. وفيه أيضًا ج: ۱ ص: ۲۰۱ ولو قعد بعد ما افتتحه قائمًا جاز عند الامام استحسانًا لأنه أسهل من الابتداء ويكره لو بلا عذر عنده .... الخ.

(۲) وفي مصنف ابن أبي شيبة ج: ۲ ص: ٣٩٣ عن ابن عباسٌ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يصلّى في رمضان عشرين ركعة. وكذا في التعليق الحسن ص: ٥٢. وفي تلخيص الحبير في أحاديث الرافعي الكبير ج: ٢ ص: ٥٩ ٥ (حديث) أنه صلى الله عليه وسلم صلّى بالناس عشرين ركعة ليلتين، فلما كان في الليلة الثالثة اجتمع الناس فلم يخرج اليهم ثم قال من الغد: خشيت أن تفرض عليكم فلا تطيقوها. وفي كنز العمال: فصلّى بهم عشرين ركعة. ص: ٢٨٨. وفي السنن للبيهقي ج: ٢ ص: ٩١ م عن يزيد بن خصيفة عن سائب ابن يزيد قال: كانوا يقومون على عهد عمر بن الخطاب في شهر رمضان بعشرين ركعة. وفي اثار السنن ج: ٢ ص: ٥٥ عن عبدالعزيز بن رفيع وفي مؤطا مام مالك ص: ٣٠ عن يزيد بن رومان أنه قال: كان الناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب بثلاث وعشرين ركعة. وفي عمدة القارى ج: ١ ا ص: ٣٥ ان عبدالله بن مسعود كان يصلّى عشرين ركعة. وراجع أيضًا فتح البارى ج: ٣ ص: ١٩ ٢ واثبار السنن ج: ١ ص: ٣٥ و وغنية المتملى ص: ٢٠ ١ (طبع سهيل اكيدُمي وهي الاهور) وغنية الطالبين ص: ٣٠ و الجوهر النقى ج: ٢ ص: ٣٥ والمفاتيح الأبواب التراويح، امداد الأحكام ج: ١ هو: ٢٠ المناح. (محدوم) والمفاتيح الأبواب التراويح، امداد الأحكام ج: ١ ص: ٢٠٥٠ ( المفاتيح الأبواب التراويح، امداد الأحكام ج: ١ ص: ٢٠٥٠ ( المفاتيح الأبواب التراويح، امداد الأحكام ج: ١ ص: ٢٠٠٤ ( المفاتيح الأبواب التراويح، امداد الأحكام ج: ١ ص: ٢٠٠٥ ( المفاتيح الأبواب التراويح، امداد الأحكام ج: ١ ص: ٢٠٠٤ ( المفاتيح الأبواب التراويح، امداد الأحكام ج: ١ ص: ٢٠٠٤ ( المفاتيح الأبواب التراويح، امداد الأحكام ج: ١ ص: ٢٠٠٤ ( المفاتيح الأبواب التراويح، امداد الأحكام ج: ١ ص: ٢٠٠٠ ( المفاتيح الأبواب التراويم المفاتيد المؤين المؤين

## تراویج میں شرکت کے لئے عورتوں کامسجد جانا

سوال: - یہاں رمضان میں عورتوں کا خیال ہے کہ مسجد میں جاکر حافظ صاحب کا تراوت کے میں قرآن سنیں، وہاں پردے کا انتظام ہوگا، مردوں کی صفوں کے بعد عورتوں کے لئے پردے کا انتظام ہوگا، کیا بیہ جائز ہے؟

جواب: - عورتوں کا مسجد میں جاکر جماعت میں شریک ہونا مکر وہ تحریک ہونا سے کوئی نماز متنتیٰ نہیں، خاص طور سے مردول کی تلاوت قرآن سننے کا مقصد موجودہ حالات میں زیادہ تر حسن صوت ہوتا ہے، جو اور زیادہ موجب فتنہ ہے، و کرہ لھن حصور البج ماعة الا للعجوز فی الفجر والمغرب والعشاء، والفتوی الیوم علی الکراهة فی کل الصلوة لظهور الفساد، کذا فی الکافی عالمگیریة ج: اصر : ۹۳ و

والندائم احقر محمد تقی عثانی عفی عنه ااراراوساه

(فتوی نمبر ۲۲/۲۳۲ الف)

الجواب صحيح بنده محمر شفيع عفا الله عنه

## ﴿فصل في الوتر﴾ (وترسيم تعلق مسائل)

#### وتزكا وقت اورطريقه

سوال: - وتر کس طرح اور کب پڑھتے ہیں؟ اس کی کتنی رکعتیں ہیں اور ان تمام باتوں کے دلائل کیا ہیں؟

جواب - واز کا وقت عشاء کی نماز کے فوراً بعد شروع ہوجاتا ہے، اور فجر سے پہلے کسی بھی وقت پڑھ سکتے ہیں۔ اس کی تین رکعتیں ہیں، دو رکعتوں پر قعدہ کرکے التحیات پڑھیں اور کھڑے ہوجا ئیں، پھر تیسری رکعت میں بھی مورہ فاتحہ کے بعد کوئی سورت ملائیں، اس کے بعد کانوں تک ہاتھ اٹھا کر دُعائے قنوت پڑھیں۔

اور وتر سے پہلے عشاء کی دور کعتیں سنتِ مؤگرہ ہیں، اور بعد میں دور کعات نفل ہیں، اور جو (۵)
مخص تہجد میں اُٹھنے کا عادی ہو، اس کے لئے افضل یہ ہے کہ وتر تہجد کے وقت پڑھے، اوران تمام باتوں کے دلائل مفصل کتابوں میں موجود ہیں، یہ فتوی میں پوچھنے کی بات نہیں۔

واللہ اعلم
(فتوی نمبر ۱۵۱/ ۲۸ الف)

(۱) وفي الدر المختار كتاب الصلوة ج: ۱ ص: ۳۱۱ (طبع سعيد) (و) وقت (العشاء والوتر منه الي الصبح ولكن لا يصح ان (يقدم عليها الوتر).

 (٢) وفي التنوير مع شرحه ج: ٢ ص: ٥ (طبع سعيد) وهو ثلاث ركعات بتسليمة ويقرأ في كل ركعة منه فاتحة الكتاب وسورة .... الخ.

(٣) وفي اثـار السنن باب رفع اليدين عند قنوت الوتر ص: ٢٩ ا (مكتبه امداديه ملتان) عن عبدالله أنه كان يقرأ في اخـر ركـعة من الـوتـر قُلُ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ثم يرفع يديه فيقنت قبل الركعة. رواه البخاري. وفي الدر المحتار ج: ٢ ص: ٢ باب الوتر والنوافل (طبع ايچ ايم سعيد) ويكبّر قبل ركوع ثالثة رافعًا يديه كما مرّ .... وقنت فيه.

(٣) وفي الدر المختار باب الوتر والنوافل ج: ٢ ص: ١٣،١٢ (طبع سعيد) (وسن) مؤكدًا أربع قبل الشهر .... وركعتان .... بعد العشاء.

(۵) (والمستحب) ... تأخير الى اخر الليل لواثق بالانتباه، والا فقبل النوم. الدر المختار كتاب الصلوة ج: ا ص: ٣٢٩ (طبع سعيد). وفي الشامية تحته أي يستحب تأخيره، لقوله صلى الله عليه وسلم من خاف أن لا يوتر من اخر الليل فليوتر أوله، ومن طمع أن يقوم اخره فليوتر اخر الليل فان صلوة اخر الليل مشهودة وذلك أفضل رواه مسلم والترمذي وغيرهما، وتمامه في الحلية وفي الصحيحين "اجلعوا اخر صلاتكم وترا" والأمر للندب بدليل ما قبله بحر.

# شافعی امام کے پیچھے حنفی کے وتر پڑھنے کا حکم

سوال: - شافعی امام کے پیچھے وتر پڑھنا جائز ہے یانہیں؟ جائز ہے تو کن شرائط کے تحت؟ براو کرم تفصیلی طور پرآگاہ فرمائیں -

جواب: - شافعی کے پیچھے حنفی کی اقتداء چند شرائط کے ساتھ جائز ہے۔ ا: - حنفی کے ندہب کے مطابق شافعی کی نماز میں کوئی مفسدِ نماز فعل نہ ہو۔

۲: - حنفی مقتدی کویقین ہو کہ شافعی امام جائز و ناجائز کے اہم مختلف فیہ مسائل میں احتیاط سے کام لیتا ہے، مثلاً بہتے ہوئے خون کے نکلنے سے وضو کرلیتا ہے، اور اگر اسے اس کا یقین ہو کہ امام احتیاط نہیں کرتا تو نماز صحیح نہ ہوگی، اور اگر اس سلسلے میں پچھ معلوم نہیں کہ احتیاط کرتا ہے یانہیں، تو نماز مکروہ ہوگی۔

س:- وتر میں اقتداء کرنے کے لئے ایک شرط بیا بھی ہے کہ تین رکعتوں کو دوسلاموں کے ساتھ نہ پڑھے (جبیہا کہ ان کا مذہب ہے)،اوراس میں مقتدی کو اپنا قنوت "اللّٰہ ان انستعینک ساتھ نہ پڑھے (جبیہا کہ ان کا مذہب ہے)،اوراس میں مقتدی کو اپنا قنوت "اللّٰہ انسانستعینک .... النے" رُکوع کے بعد پڑھنا چاہئے، پہلے نہیں، کیونکہ شافعی امام بھی رُکوع کے بعد پڑھے گا،اوراس مسئلے میں اس کی متابعت کرنا ضروری ہے۔

ان تمام مسائل کے ولائل کتبِ فقہ سے حسبِ ذیل میں:-

ا: - ورمختار مين بن و مخالف كشافعي (يعني يكره الاقتداء به) لكن في وتر البحر ان تيقن المراعاة لم يكره، أو عدمها لم يصح وان شك كره. اورعلامه شائ ال كتحت فرمات بين: هذا هو المعتمد، لأن المحققين جنحوا اليه، وقواعد المذهب شاهدة عليه، وقال كثير من المشائخ: ان كان عادته مراعاة مواضع الخلاف جاز والا فلا، ذكره السندي.

(1) (شامی ج:ا ص:۵۲۹)

(ومثله في شرح الكنز للعيني ج:اوّل ص:٢٦)-

٢: - ورمخار مين عند (وصح الاقتداء فيه) (يعنى الوتر) ففي غيره أولى ان لم يتحقق منه منه ما يفسدها في اعتقاده في الأصح كما بسطه في البحر (بشافعي) مشلا (لم يفصله بسلام) (٣) لا ان فصله (على الأصح) فيهما للاتحاد وان اختلف الاعتقاد. (د المحتار ج: اوّل ص: ١٢٥)

<sup>(</sup>۱) شامی ج: ۱ ص: ۵۲۲، ۵۲۳ (طبع ایچ ایم سعید).

<sup>(</sup>٢) رمز الحقائق، شرح العيني على كنز الدقائق، باب الوتر والنوافل ج: ١ ص: ٣٥ (طبع ادارة القرآن كراچي)

<sup>(</sup>٣) الدر المختار باب الوتر والنوافل ج: ١ ص: ٤، ٨ (طبع سعيد).

"المحتار: ویأتی المأموم بقنوت الوتر ولو بشافعی یقنت بعد الرکوع، الأنه مجتهد فیه، وقال الشامی تحت قوله: (ولو بشافعی .... الخ) أی ویقنت بدعاء الاستعانة لا دعاء الهدایة. وقال تحت قوله (لأنه مجتهد فیه .... الخ) والظاهر أن المراد من وجوب المتابعة فی قنوت الوتر بعد الرکوع المتابعة فی القیام فیه لا فی الدعاء. (ثای ج:اوّل ص: ١٢٢) المتابعة فی قنوت الوتر بعد الرکوع المتابعة فی القیام فیه لا فی الدعاء. (ثای ج:اوّل ص: ٢٢٦) منبید: - جوشرط مارے یہال شافعی کے پیچھے اقتداء میں ہے کہ کوئی مفید نماز لازم نہ آئے، وہی شرط شافعی حضرات کے یہال حنفی کے پیچھے نماز پڑھنے میں ہے، جیسا کہ علامہ عینی نے شرح کنز میں کما ہے: الشافعی الحنفی الحنفی الحنفی الحنفی الحنفی الحنفی الحنفی الحنفی الحنفی موضع الخلاف۔

پیر چندسطروں کے بعد ہے: یجوز اقتداء الحنفی بالشافعی و الشافعی بالحنفی و کذا بالمالکی و الحنبلی مالم یتحقق من امامه ما یفسد صلوته فی اعتقاده. (عینی ج: اص:۲۶)\_

والله اعلم احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه ۱۲۷۲۰ م ۱۳۷۹ ه ۱۳۷ م ۱۲۶ون ۱۹۲۰

الجواب صحيح محد شفيع عفا اللّدعنه

# شافعی کے پیچھے حنفی کا وتر پڑھنا

سوال: - جناب مولاناتقی صاحب! ایک مسئله معلوم کرنا ہے، افریقه میں اکثر شافعی مسجدیں ہیں، وہاں حنفی مسلک کے لوگ بھی نماز پڑھتے ہیں، جب وتر کا مسئلہ آتا ہے تو حنفی اگر شافعی مسلک کے امام کے بیچھے تراوح کے بغیر وتر پڑھیں توضیح ہے یا علیحدہ جماعت کرنا ضروری ہے؟ مہر بانی فرما کراس مسئلہ کا جواب مندرجہ ذیل ہے پر دیں۔ ٹکٹ کے بیسے لفافے کے اندر نہیں جیسے کیونکہ یہ قانوناً جرم

ہے۔ (دارالسلام، تنزانیہ)

جواب: - شافعی حضرات چونکہ ورز دوسلاموں کے ساتھ پڑھتے ہیں اور حنفی مسلک میں اس

<sup>(</sup>۱) شامی ج:۲ ص:۸، ۹ (طبع سعید).

 <sup>(</sup>٢) شرح العيني على الكنز المسمّى برمز الحقائق باب الوتر والنوافل ج: ١ ص: ٣٥ (طبع ادارة القرآن كراچي).

<sup>(</sup>m) میفتوی حضرت والا دامت برکاتهم کی تمرین افتاء (درجهٔ تصص) کی کالی سے لیا گیا ہے۔

طرح نماز نہیں ہوتی، اس لئے حنفی حضرات کو جاہئے کہ وہ وتر میں ان کے ساتھ شامل نہ ہوں، بلکہ اپنی نماز علیحدہ ادا کریں، تر اور کے ان ہی کے ساتھ ادا کرلیا کریں اور وتر کے وقت علیحدہ ہوجا ئیں۔

والله سبحانه اعلم

احقر محمرتقي عثاني عفي عنه

01199/9/10

(فتوی نمبر ۱۲۰۹/۳۱ ج)

مسجد میں دو جگہ تراوی ہونے کی بناء پروتر کی دو جماعتوں کا حکم

سوال: - مسجد میں دو جگه تراوح ، اندراور حجبت پر ہموتی ہیں ، سب نمازی اندر والے امام کی افتداء میں فرض پڑھتے ہیں ، البیتہ وتر کی جماعتیں اندراور حجبت پر علیحدہ علیحدہ ہموتی ہیں ، کیونکہ تراوح کی دونوں جماعتیں الگ وقت پڑتم ہموتی ہیں ، کیا اس طرح وتر کی دو جماعتیں کرانا جائز ہے؟ جواب: - صورتِ مسئولہ میں الگ الگ وتر کی جماعتیں جائز ہیں۔ واللہ سبحانہ اعلم جواب: - صورتِ مسئولہ میں الگ الگ وتر کی جماعتیں جائز ہیں۔ واللہ سبحانہ اعلم

0141/14/19

(فتوی نمبر ۲۹۲/۱۲۳۲ ج)

وتر میں دُعائے قنوت بھول جائے تو کیا تھم ہے؟

سوال: - وترمیں وُ عائے قنوت بھول جائے تو کیا حکم ہے؟

جواب: - دُعائے قنوت واجب ہے، اگر وہ بھولے سے چھوٹ جائے تو سجدہ سہو واجب ہوگا۔

والثداعكم

احقر محمر تقى عثانى عفى عنه

011/2/11/0

(فتوی نمبر ۱۸/۱۳۰۰ الف)

الجواب صحيح محمد شفيع عفا الله عنه

<sup>(</sup>۱) في البحر الرائق ج: ۲ ص: ۳۹، ۳۰ وظهر بهذا أن المذهب الصحيح صحة الاقتداء بالشافعي في الوتر ان لم يسلم على رأس الركعتين وعدمها ان سلم. والله الموفق للصواب. وفي الدر المختار ج: ۲ ص: ۷، ۸ وصح الاقتداء فيه بشافعي مثلًا (لم يفصله بسلام) لا أن فصله (على الأصح فيهما) للاتحاد وان اختلف الاعتقاد. وفي رد المحتار رقوله: على الأصح فيهما) أي في جواز أصل الاقتداء فيه بشافعي، وفي اشتراط عدم فصله خلافًا لما في الارشاد من أنه لا يجوز أصلا باجماع أصحابنا .... الخ.

<sup>(</sup>٢) وفي الدر المختار باب الوتر والنوافل ج: ٢ ص: ٩ (ولو نسيه) أي القنوت .... (سجد للسهو).

# ﴿ فصل فی قضاء الفوائت ﴾ (قضانمازوں سے متعلق مسائل کا بیان )

## حیض کی مخصوص صورت کی بناء پر نمازوں کی قضاء

سوال: - ایک عورت کوحیض کا خون ڈھائی دن مسلسل آتا ہے، اس کے بعد معمولی سا آنے لگتا ہے، تین دن کے بعد ہوجاتا ہے، پھر چوتھے دن بالکل خون نظر نہیں آتا، پانچویں دن دو پہر کوتھوڑا سا آگر بند ہوجاتا ہے۔ عورت نماز، روزہ کس طرح ادا کرے؟

جواب: - صورتِ مسئولہ میں یہ پانچوں دن حیض شار ہوں گے، ان کی نمازیں معاف ہیں اور روزوں کی قضا فرض ہے، اور اگر اس کی ہمیشہ عادت الیم ہی ہے، تب تو وقتِ موقوف میں اسے نہ نماز پڑھنی چاہئے، نہ روزہ رکھنا چاہئے، اور اگر ہمیشہ عادت الیم نہیں، پہلی بار ایسا ہوا ہے تو چونکہ اس کو معلوم نہیں کہ پاکی کے بعد پھرخون آئے گا، اس کئے اگر دہ غسل کر کے روزہ رکھے گی تو گناہ نہ ہوگا، البتہ یہ روزے معتبر نہ ہوں گے، ان کی قضا لازم ہوگی۔

۱۹۷۱/۱۹۷۱ه (فتوی نمبر ۲۸/۱۰۹ ج)

## فوت شدہ نمازوں کی قضا لازم ہے

سوال: - جوانی کے عالم میں، میں دین کی طرف سے غافل رہا اور بہت ساری نمازیں قضا ہوتی رہیں، میں ہرادا نماز کے ساتھ اسی وقت کی''قضائے عمری'' کی نیت سے فرض (اور وتر بھی) ادا کرتا رہا ہوں کہ شاید اللہ تبارک و تعالیٰ کے ہاں گردن نیج جائے۔

میں حال ہی میں ایک کتاب 'نہ ہی واستانیں اور ان کی حقیقت' جو چار جلدوں پر مشمل ہے، منگواکر پڑھ رہا ہوں۔ مرحوم علامہ حبیب الرحمٰن کا ندھلوی اس کے مؤلف ہیں، پہلی جلد کے مقد مے میں ''موضوع احادیث کی معرفت کے اُصول' میں تحریر کیا گیا ہے کہ جس حدیث میں ''قضائے عمری' کے بارے میں تذکرہ ہو وہ حدیث جھوٹی ہوگی، علامہ حبیب الرحمٰن صاحب نے یہ بات شاہ عبدالعزیز دہلویؓ کی کتاب ''عجالہ نافعہ' سے نقل کی ہے۔ میں پہلی جلد کے مقدمے کے کچھ جھے کی

فوٹواسٹیٹ کاپی ارسالِ خدمت کررہا ہوں (صفحہ:۳۱، پیراگراف:۵) بید کتاب پڑھنے کے بعد میں نے قضائے عمری پڑھنا موقوف کردیا ہے کہ کہیں بیہ بدعت کے زُمرے میں نہ آجائے۔آپ کی رہنمائی کی ضرورت ہے۔

جواب: -محترمی ومکرمی! السلام علیکم ورحمة الله و برکانه آپ کا خط ملا، میں سفر پر ہونے کی وجہ سے جواب قدرے تاُخیر سے دے رہا ہوں، اس لئے معذرت خواہ ہوں۔

مولانا حبیب الرحمٰن صدیقی کاندهلوی صاحب مرحوم اب دُنیا میں نہیں ہیں، لہذا ان کے بارے میں کچھ کہنے کے لئے بہت احتیاط کی ضرورت ہے، لیکن دینی ضرورت کی وجہ سے اتنا کہے بغیر چارہ نہیں کہ وہ غیر متوازن، انتہا لیند ذہن کے حامل تھے، جس کی بناء پر انہیں اپنے انفرادی نظریات پر اتنا اصرار تھا کہ وہ ساری اُرمت کے علماء، فقہاء اور محدثین میں سے کسی کو خاطر میں لانے کے لئے تیار نہ تھے، چنانچھ انہوں نے متعدد ممامل میں جمہوراُ مت سے الگ راستہ اختیار کیا۔

قضائے عمری کے بارے میں جو بات انہوں نے لکھی ہے، وہ بھی الی ہی ہے، اُمت کے جمہور فقہاء اس بات پر متنفق ہیں کہ جو نمازیں قضا ہوگی ہوں حتی المقدور ان کی ادائیگی لازم ہے، حدیث میں فوت شدہ نمازوں کے قضا کرنے کا حکم ہے، اور اس میں کم یا زیادہ کی کوئی تفصیل نہیں، یہ بات بھی واضح ہے کہ بچھلے گناہوں سے تو بہ کا لازمی حصہ یہ ہے کہ جن غلطیوں کی تلافی ممکن ہو، ان کی تلافی کی جائے، لہذا آپ جو قضائے عمری پڑھتے تھے، وہ دُرست تھی، اور اسے بدعت سمجھ کر چھوڑ نا دُرست نہیں جائے، لہذا آپ جو قضائے عمری پڑھتے تھے، وہ دُرست تھی، اور اسے بدعت سمجھ کر چھوڑ نا دُرست نہیں والسلام

احقر محمر تقی عثمانی عفی عنه ۱۳۲۸۵/۲۵ه (فتوی نمبر ۱۳۳۴/۷۷)

## قضائے عمری کی شرعی <sup>حیث</sup>یت

سوال: - ڈاکٹر فرحت ہاشمی صاحبہ درسِ قرآن دیتے ہوئے اس بات پر بہت زور دیتی ہیں کہ'' قضائے عمری'' کا جومسئلہ لوگوں میں مشہور ہے کہ اگر کسی شخص نے بہت عرصے تک نمازیں نہ پڑھی ہوں، پھر وہ نماز شروع کرے تو اسے قضائے عمری کے طور پر وہ نمازیں قضا کرنی چاہئیں، قرآن وسنت میں اس کی کوئی بنیا دنہیں ہے، بلکہ پچھلی زندگی میں جونمازیں قضا ہوئی ہوں، ان کی تلافی صرف تو بہ سے میں اس کی کوئی بنیا دنہیں ہے، بلکہ پچھلی زندگی میں جونمازیں قضا ہوئی ہوں، ان کی تلافی صرف تو بہ سے

<sup>(</sup>۱) قضائے عمری مے متعلق حضرت والا دامت برکاتہم کا تفصیلی فتویٰ اس کے بعد ملاحظ فرمائیں۔

ہوجاتی ہے، اتنی ساری نمازیں پڑھنے کی ضرورت نہیں۔ براہ کرم یہ واضح فرما کیں کہ کیا شریعت میں پچچلی نمازوں کی قضا واقعی ضروری نہیں ہے؟ اور کیا ائمہ اربعہ یا فقہائے کرام میں سے کسی کا مذہب یہ ہے کہ نمازیں زیادہ قضا ہوجا کیں تو ان کی تلافی صرف تو بہ سے ہوجاتی ہے، اور قضائے عمری پڑھنے کی ضرورت نہیں ہے؟ اگر ان صاحبہ کا بتایا ہوا یہ مسئلہ سیجے نہیں ہے تو کیا ان کے درس پراعتا دکیا جاسکتا ہے؟ فیز اگر قضائے عمری ضروری ہے تو اس کا صحیح طریقہ کیا ہے؟

جواب: - صحیح بخاری میں حضرت انس بن مالک ﷺ ہے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بیارشاد مروی ہے:-

من نسى صلاة فليصل اذا ذكرها، لا كفارة لها الا ذلك.

جوشخص کوئی نماز پڑھنا بھول جائے تو اس پر لازم ہے کہ جب بھی اسے یاد آئے، وہ نماز (۱) پڑھے،اس کے سوالاس کا کوئی کفارہ نہیں۔ (صحیح بخاری، کتاب المواقیت باب نمبر ۲۵ عدیث نمبر:۵۹۷) صحیح مسلم میں آئے صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشادان الفاظ میں مروی ہے:-

اذا رقد أحدكم عن الصلاة أو غفل عنها فليصلها اذا ذكرها فان الله عزّ وجلّ يقول: أقِم الصَّلُوةَ لِذِكُرِيُ.

جبتم میں ہے کوئی شخص نماز سے سوجائے یا غفلت کی وجہ سے چھوڑ دے تو جب بھی اسے یاد آئے وہ نماز پڑھے، کیونکہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ: "اَقِیمِ الصَّلُوٰ à لِذِکْرِیُ" (میری یاد آنے پرنماز (۲) قائم کرو)۔

قائم کرو)۔

اورسنن نسائی ؓ میں مروی ہے:-

سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الرجل يرقد عن الصلاة أو يغفل عنها، قال: (٦) كفارتها أن يصلّيها اذا ذكرها. (سنن النسائي، كتاب المواقيت، باب فيمن نام عن صلاة ص: الالكان كفارتها أن يصلّيها الله عليه وسلم سے الشخص كے بارے ميں يو چها گيا جونماز كے وقت سوجائے يا

غفلت کی وجہ سے جھوڑ دے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: اس کا کفارہ بیہ ہے کہ جب بھی اسے نمازیاد آئے وہ نمازیڑھے۔

ان احادیث میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بیا صول بیان فرمادیا کہ جب بھی انسان کوئی نماز وقت پر نہ پڑھے تو اس کے ذمے لازم ہے کہ تنبہ ہونے پر اس کی قضا کرے، خواہ بینماز

<sup>(</sup>۱) ج: ۱ ص: ۸۴ (طبع قدیمی کتب خانه).

<sup>(</sup>٢) ج: اص: ١٣١ (ايضًا).

<sup>(</sup>٣) ج: ا ص: ١٠٠ (ايضًا).

بھول سے چھوٹی ہو، سوجانے کی وجہ سے یا غفلت کی وجہ سے۔ صحیح مسلم اور سننِ نسائی کی روایتوں میں اس موقع پر آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے آیت قرآن ''واقیم السطاوۃ لِذِکوئ'' () کا حوالہ دے کر یہ بھی واضح فرمادیا کہ یہ آیت قرآنی نماز کی قضا پڑھنے کے حکم کو بھی شامل ہے، اور آیت کا مطلب یہ ہے کہ جب انسان کواللہ تعالی کا یہ فریضہ اوا کرنے پر تنبہ ہو، اسے نماز اوا کرنی چاہئے۔

یہ اُصول بیان کرتے وقت آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نمازوں کی کوئی تعداد مقرر نہیں فرمائی کہ اتنی تعداد میں نمازوں کی قضا واجب ہے، بلکہ ایک عام تھم بیان فرمادیا کہ جونماز بھی چھوٹ جائے اس کی قضا واجب ہے۔ چنانچہ جب غزوہ خندق کے موقع پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی کئی نمازیں چھوٹیں تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سب کی قضا فرمائی، جس کا واقعہ حدیث کی تمام کتابوں میں تفصیل سے آیا ہے، اس موقع پر بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بینہیں فرمایا کہ اگر اس سے زیادہ نمازیں چھوٹ جا ئیس تو ان کی قضا واجب نہیں، یہ ایک مسلم اُصول ہے کہ قرآن وسنت کی طرف سے جب کوئی عام تھم جا ئیس تو ان کی قضا واجب نہیں، یہ ایک مُسلم اُصول ہے کہ قرآن وسنت کی طرف سے جب کوئی عام تھم کم نے دیا جا سکتا ہے، نہ اس کی ضرورت ہے، مثلاً قرآنِ کریم نے رمضان کے ہر ہر جزیعے کے لئے الگ تھم نہ دیا جا سکتا ہے، نہ اس کی ضرورت ہے، مثلاً قرآنِ کریم نے رمضان کے روزوں کی فرضیت کا ذکر کرنے کے بعد یہ فرمادیا ہے کہ: -

فَمَنُ كَانَ مِنْكُمُ مَّرِيُضًا أَوُ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنُ أَيَّامٍ أُخَرَ.

تم میں ہے جو تخص مریض ہو یا سفر پر ہوتو دُوسر نے دنوں میں اتن ہی گنتی پوری کرے۔

اس آیت کر بید میں بید عام تھم دے دیا گیا ہے کہ جب روز ہے بیاری یا سفر کی وجہ سے نہ

رکھے جاسکے ہوں تو بعد میں ان کی قضا کرلی جائے ، اس میں بہنیں بتایا گیا، نہ اس کے بتانے کی ضرور یہ تھی کہ ایک ماہ کے روز ہے چھوٹے کا بیگہ میرور یہ تھی کہ ایک ماہ کے روز ہے چھوٹے کا بیگہ ایک عام تھم دے دیا گیا ہے جوروز ہے چھوٹے کی تمام صورتوں کوشامل ہے۔اب اگر کسی شخص کے دو رمضان کے روز ہے چھوٹے کی تمام صورتوں کوشامل ہے۔اب اگر کسی شخص کے دو رمضان کے روز ہے جھوٹے کے بول اور وہ اس دلیل کا مطالبہ کرے کہ دو رمضان کے روز ہے جھوٹے کے لئے کوئی الگ تکم ہونا چا ہے ، تو جس طرح اس کا مطالبہ غلط اور جاہلا نہ مطالبہ ہوگا ، ای طرح زیادہ نمازوں کی قضا کے لئے الگ دلیل کا مطالبہ بھی اتنا ہی غلط مطالبہ ہے۔حقیقت یہ ہے کہ طرح زیادہ نمازوں کی قضا کے لئے الگ دلیل کا مطالبہ بھی اتنا ہی غلط مطالبہ ہے۔حقیقت یہ ہے کہ اگرکوئی شخص کسی عام تھم سے استثناء کا دعوئی کر ہے تو دلیل اس کے ذمے ہے کہ وہ قرآن وسنت کی کسی دلیل سے مشتنیٰ ہونا ثابت کر ہے ، ورنہ جب تک قرآن وسنت میں کوئی استثناء مذکور نہ ہو، عام تھم اپنی جگہ قائم رہے گا۔

چنانچه نمازیں قضای صفے کا جو تھم آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مذکورہ بالا احادیث میں دیا

ہے اس کی بنیاد پرتمام فقہائے اُمت نے تصریح فرمائی ہے کہ چھوٹی ہوئی نمازیں کتنی زیادہ ہوں ، ان کی قضا ضروری ہے ، مشہور حنفی عالم علامہ ابن نجیمؓ فقدِ حنفی کی وضاحت کرتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں:-

فالأصل فيه ان كل صلاة فاتت عن الوقت بعد ثبوت وجوبها فيه فانه يلزم قضاؤها، سواء تركها عمدًا أو سهوًا أو بسبب نوم، وسواء كانت الفوائت كثيرة أو قليلة.

(١) (البحر الرائق ج: ٢ ص: ١٣١ طبع مكة المكرمة)

اس سلسلے میں اُصول میہ ہے کہ ہروہ نماز جو کسی وقت میں واجب ہونے کے بعد چھوٹ گئی ہو، اس کی قضا لازم ہے، چاہے انسان نے وہ جان بوجھ کر چھوڑی ہو یا بھول کر، یا نبیند کی وجہ ہے، اور چاہے چھوٹی ہوئی نمازیں کم ہوں یا زیادہ ہوں۔

من نسى صلوات كثيرة أو ترك صلوات كثيرة فليصل على قدر طاقته، وليذهب الى حوائجه، فاذا فرغ من حوائجه صلى أيضًا ما بقى عليه حتى يأتى على جميع ما نسى أو ترك. (المدونة الكبرى للامام مالك ج: اص: ٢١٥ طبع دار الكتب العلمية بيروت)

جوشخص بہت ی نمازیں پڑھنا بھول گیا ہو، یائی نے بہت ی نمازیں چھوڑ دی ہوں، اس پر لازم ہے کہ وہ اپنی طاقت کے مطابق وہ چھوڑی ہوئی نمازیں پڑھے، اور اپنی ضروریات کے لئے چلا جائے،لین جب کہ وہ اپنی طاقت سے مطابق وہ چھوڑی ہوئی نمازیں پڑھتا رہے، یہاں تک کہ وہ تمام نمازیں جائے،لیکن جب ضروریات سے فارغ ہوتو پھر باقی نمازیں پڑھتا رہے، یہاں تک کہ وہ تمام نمازیں پوری کرلے جو وہ بھول گیا تھا یا اس نے چھوڑ دی تھیں۔

. امام مالکؓ کے اس قول کی تشریح اور مزید تفصیل کرتے ہوئے مالکی عالم علامہ دسوقی رحمہ اللّٰد فرماتے ہیں:-

<sup>(</sup>١) باب قضاء الفوائت ج: ٢ ص: ٥٩ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه).

کی صورت میں اپنے عیال کے ضائع ہونے کا خطرہ ہو، اور علامہ ابنِ رشکرؓ کے جوابات میں بیہ مذکور ہے کہ قضا پڑھنے میں جلدی کرنے کا تھم اس خطرے کی بناء پر دیا گیا ہے کہ موت نہ آجائے ، للہذا اتنی مدّت تک مؤخر کرنا جائز ہے جس میں غالب گمان بیہ ہو کہ اس میں نمازیں پوری ہوجائیں گی۔ امام احمد بن خنبلؓ کے مذہب میں بھی قریب قریب یہی بات کہی گئی ہے، علامہ مرداویؓ جوامام احمدؓ کے مذہب کے قابلِ اعتماد ترین ناقل ہیں ، فرماتے ہیں :-

(ومن فاتته صلوات لزمه قضاؤها على الفور) هذا المذهب نص عليه وعليه جماهير الأصحاب وقطع به كثير منهم: قوله "لزمه قضاؤها على الفور" مقيد بما اذا لم يتضرر في بدنه أو معيشته يحتاجها، فان تضرر بسبب ذلك سقطت الفورية.

(الانصاف للمرداوئ ج: ۱ ص: ۳۴۲ طبع احیاء التراث العوبی بیروت)
اورجس شخص کی بہت می نمازیں چھوٹ گئی ہوں ، اس پر ان کی فی الفور قضا کرنا واجب ہے،
یہی مذہب ہے جس کی تصریح کی گئی ہے، اور حنبلی اصحاب کی بھاری اکثریت کا یہی کہنا ہے (قضا نمازیں فوراً ادا کرنی ضروری ہے)۔ اور بہت سول نے قطعی طور پر یہی کہا ہے .... البتہ فوری ادا ئیگی کا لازم ہونا اس شرط کے ساتھ مقید ہے کہ اس کے نتیج میں اس کوجسم یا ضروری معیشت میں نقصان نہ ہو، اگر نقصان ہوتو فوری ادا ئیگی کا حکم ساقط ہوجائے گا (بلکہ تأخیر سے ادا کرنا جائز ہوگا)۔

امام شافعیؒ کے یہاں یہ تفصیل ہے کہ اگر نمازیں کسی عذر سے چھوٹی تھیں تو فوری ادائیگی کے بچائے تأخیر سے ادا کرنا جائز ہے،لیکن کسی عذر کے بغیر چھوٹی تھیں تو فوراً ادا کرنا ضروری ہے:-

(من فاتته) .... (مكتوبة) فأكثر (قضى) ما فاته بعذر أو غيره، نعم غير المعذور يلزمه القضاء فورًا، ويظهر أنه يلزمه صرف جميع زمنه القضاء ما عدا ما يحتاج لصرفة فيما لا بدمنه.

رفتح الجواد ج: ۱ ص: ۲۲۳ طبع شر کة مصطفیٰ البابی مصر)
جس شخص کی ایک یا زیادہ فرض نمازیں چھوٹ گئی ہوں ، اس پرضروری ہے کہ جونمازیں چھوٹی ہیں ان کی قضا کرے ، چاہے نمازیں کسی عذر سے چھوٹی ہوں یا بغیر عذر کے ، ہاں! جس شخص نے بغیر کسی عذر کے نمازیں چھوڑی ہوں اس پر قضا فوری طور سے واجب ہے ، اور ظاہر بیہ ہے کہ اس کو اپنا پورا وقت قضا پڑھنے میں صرف کرنا چاہئے ، سوائے اتنے وقت کہ جو اُسے اپنی لازمی ضروریات کے لئے درگار ہو۔

علامہ ابنِ تیمیّہ نے بھی فقہائے کرامؓ کے بیہ مٰداہبِنقل کرکے ان سے اتفاق کیا ہے، فرماتے ہیں:- ومن عليه فائتة فعليه أن يبادر الى قضا ءها على الفور سواء فاتته عمدًا أو سهوًا عند جمهور العلماء كمالك وأحمد وأبى حنيفة وغيرهم، وكذلك الراجح في مذهب الشافعي أنها اذا فاتت عمدًا كان قضاؤها واجبًا على الفور.

(فتاوی شیخ الاسلام ابن تیمیة ج: ۲۳ ص: ۲۵۹ مطابع الریاض)
جس شخص کے ذمے کوئی جیموٹی ہوئی نماز ہو، اس پر واجب ہے کہ وہ اسے ادا کرنے میں فوری طور سے جلدی کرے، چاہے وہ نماز جان بوجھ کر جیموڑی ہویا بھول ہے، یہی جمہور علماء مثلاً امام مالک، امام اخد اور امام ابو حنیفة کا موقف ہے، اور امام شافعی کے مذہب میں بھی رائح یہی ہے کہ اگر جان بوجھ کرنماز جیموڑی ہے تو اس کوفوراً ادا کرنا واجب ہے۔

علامدابن تيمية سے يو چھا گيا كه:-

رجل علیه صلوات کثیرة فاتته، هل یصلّیها بسننها؟ أم الفریضة و حدها؟ جس شخص کے ذمے بہت می نمازیں قضا ہوں، وہ انہیں ادا کرتے ہوئے سنتیں بھی پڑھے؟ یا صرف فرض پڑھے؟

علامدا بن تيميهٌ نے جواب ديا:-

المسارعة الى قضاء الفوائت الكثيرة أولى من الاشتغال عنها بالنوافل، وأما مع قلة الموائت فقضاء السنن معها حسن. (فتاوى شيخ الاسلام ابن تيمية ج:٢٢ ص:٠٠١)

جب چھوٹی ہوئی نمازی بہت ساری ہوں تو ان کو قضا کرنا نفلوں میں مشغول ہونے ہے بہتر ہے،البتۃ اگر چھوٹی ہوئی نمازی کم ہوں تو ان کے ساتھ سنتوں کو قضا کرنا احجا ہے۔

اس تفصیل سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ فقہائے کرائم کے درمیان یہ مسئلہ تو زیر بحث آیا ہے کہ چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا تنہ ہوتے ہی فوراً واجب ہوجاتی ہے یا اس میں تأخیر کر سکتے ہیں؟ اور تأخیر کی صورت میں کتنی نمازیں روزانہ قضا کرنی ضروری ہیں؟ نیز یہ کہ صرف فرض نمازیں قضا کی جا کیں یاسنیں بھی؟ اور قضا کرتے ہوئے نمازوں میں تر تیب کا لحاظ ضروری ہے یا نہیں؟ لیکن اس سکلے علی معروف فقہائے کرائم کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ نمازیں خواہ کتنی زیادہ ہوں ، ان کی قضا انسان کے ذمے واجب ہے ، اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے مطابق قرآنِ کریم کی آیت: "وَاقِمِ الصَّلُوةَ لِذِکُونُ " کے مفہوم میں یہ بات داخل ہے کہ بنہ ہونے پر انسان چھوٹی ہوئی نمازیں قضا کرنے کی فضا کرنے کی ضرورت نہ ہونے پر دلالت کرتی ہو، یوں بھی یہ عِیب وغریب موقف ہے کہ جو شخص کم نمازیں قضا کرنے کی ضرورت نہ ہونے پر دلالت کرتی ہو، یوں بھی یہ عِیب وغریب موقف ہے کہ جو شخص کم نمازیں قضا

کرے اس بر تو ادائیگی واجب ہو، کیکن زیادہ نمازیں جچھوڑنے والے پر پچھ واجب نہ ہو؟ پھر کون ہے جو کم نماز وں اور زیادہ نماز وں کی تعدادمقرّر کر کے بیہ کہے کہ اتنی نماز وں کے بعد قضا واجب نہیں ہے۔ یہ بات بالکل واضح ہے کہ ہرانسان پر بالغ ہونے کے بعد نماز پڑھنا فرض ہوجا تا ہے، اور پیر فریضہ تمام شرعی فرائض میں سب سے زیادہ مؤ کداور اہم ہے، اور بیجھی ایک مُسلّم اُصول ہے کہ اگر کوئی فریضہ قطعی دلائل سے ثابت ہوتو اسے انسان کے ذمے سے ساقط کرنے کے لئے کم از کم اتنے ہی مضبوط دلائل کی ضرورت ہوتی ہے، اور یہاں قطعی دلائل تو در کنار، کوئی کمزور سے کمزور دلیل بھی ایسی نہیں ہے جس کی بنیاد پریہ کہا جاسکے کہ جونمازیں انسان کے ذمے فرض ہوئی تھیں، اس کی غفلت اور لا پرواہی کی وجہ سے ان کی فرضیت ختم ہوگئی ہے۔

لہذا ہے کہنا کہ اگر فوت شدہ نمازیں بہت زیادہ ہوگئی ہوں تو ان کی قضا لازم نہیں، قرآن وسنت کے واضح دلائل اور ان پر بنی فقہائے اُمت کے اتفاق کے بالکل خلاف ایک تمراہانہ بات ہے، اور نماز جیسے اہم فریضے کو محض اپنی رائے کی بنیاد برختم کردینے کے مرادف ہے، اور بیکہنا بالکل غلط ہے کہ فوت شدہ نمازوں کے لئے بس تو بہ کرلینا کافی ہے، اس لئے کہ تو بہ کی قبولیت کی لازمی شرط پیہ ہے کہ انسان ا پنی غلطی کی جتنی تلافی بس میں ہو، وہ تلافی بھی ساتھ ساتھ کرے۔

## قضائے عمری کی موضوع احادیث

یہاں بیہ واضح کردینا بھی مناسب ہے کہ اُصولِ حدیث کی بعض کتابوں میں موضوع احادیث کی علامتیں بیان کرتے ہوئے قضائے عمری کی حدیث کی مثال دی گئی، مثلاً حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ موضوع احادیث کی پانچویں علامت بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:-پنجم آئکه مخالف متفتضی عقل وشرع باشد وقواعد شرعیه آل را تکذیب نمایند مثل قضائے عمری۔ یعنی: یانچویں علامت بیہ ہے کہ وہ حدیث عقل وشریعت کے تقاضوں کے خلاف ہواور قواعدِ شرعیہ اس کی تکذیب کرتے ہوں ، مثلاً قضائے عمری کی حدیث۔

(عَالِهُ نافعه ص: ۲۴ خاتمه، طبع نور محمد كتب خانه كراجي)

ہوسکتا ہے کہ کسی ناواقف یا جاہل آ دمی کو اس سے بیہ مغالطہ ہو کہ پچچلی عمر کی نمازیں قضا کرنا بے اصل ہے، اور اس بارے میں جو احادیث آئی ہیں وہ موضوع ہیں۔اس لئے بیہ وضاحت ضروری ہے کہ بعض غیرمتند وظائف وغیرہ کی کتابوں میں پچھالیی موضوع حدیثیں آگئی ہیں جن میں یہ کہا گیا ہے کہ کسی خاص دن میں صرف ایک نماز قضا پڑھ لی جائے تو اس سے ستر سال کی نمازیں ادا ہوجاتی

ہیں، محدثین اس قتم کی روایات کو'' قضائے عمری'' کا نام دیتے ہیں، اور ان احادیث کو انہوں نے موضوع قرار دیا ہے، مُلاً علی قاریؒ''موضوعات' پراپنی مشہور کتاب میں لکھتے ہیں:۔

حديث: "من قضى صلاة من الفرائض في اخر جمعة من شهر رمضان كان ذلك جابرًا لكل صلاة فائتة في عمره اللي سبعين سنة" باطل قطعًا، لأنه مناقض للاجماع على أن شيئا من العبادات لا يقوم مقام فائتة سنوات.

یے روایت کہ''جوشخص رمضان کے آخری جمعے میں ایک فرض نماز قضا پڑھ لے تو ستر سال تک اس کی عمر میں جتنی نمازیں چھوٹی ہوں، ان سب کی تلافی ہوجاتی ہے'' یہ روایت قطعی طور پر باطل ہے، اس لئے کہ یہ حدیث اجماع کے خلاف ہے، اجماع اس پر ہے کہ کوئی بھی عبادت سالہا سال کی چھوٹی ہوئی نمازوں کے قائم مقام نہیں ہوسکتی ہے۔

(الموضوعات الکبری ص:۲۵۲، طبع مکتبہ اثریہ شیخو پورہ) اور علامہ شوکائی کیصتے ہیں:۔

حديث "من صلّى في اخر جمعة من رمضان الخمس الصلوات المفروضة في اليوم والليلة قضت عنه ما أخل به من صلاة سنته" هذا موضوع لا اشكال فيه.

سے حدیث کہ''جو شخص رمضان کے آخری جمعے میں دن رات کی پانچ فرض نمازیں پڑھ لے،

ان سے اس کے سال بھر کی جتنی نمازوں میں خلل رہا ہو، ان سب کی قضا ہوجاتی ہے'' کسی شک کے بغیر موضوع ہے۔

(الفوائد المجموعة للشو کانی ج: اص: ۵۴ فبر ۱۵، مطبع السنة المحمدية قاهرة)

حضرت شاہ عبدالعزیز صاحبؓ کی مذکورہ بالا عبارت میں قضائے عمری کی جن روایات کو موضوع قرار دیا گیا ہے، ان سے مراد''قضائے عمری'' کے بارے میں اس قتم کی روایات بیں، جوایک نماز یا چند نمازوں کو عمر بھر کی نمازوں کے قائم مقام قرار دیتی ہیں، اور علاوہ اس کے کہ اس قتم کی روایات کی کوئی سند نہیں ہے، ان کے موضوع ہونے کی وجہ مُلَّا علی قاریؓ نے یہ بھی بیان فرمائی ہے کہ روایات کی کوئی سند نہیں ہے، ان کے موضوع ہونے کی وجہ مُلَّا علی قاریؓ نے یہ بھی بیان فرمائی ہے کہ ایک یا چند نمازیں سالہا سال کی فوت شدہ نمازوں کی تلائی نہیں کر سکتیں، اور اس پر اُمت کا اجماع ہے، ایک یا چند نمازیں کا اور اس پر اُمت کا اجماع ہے، لہذا اگر کسی کو ان احادیث کو موضوع قرار دینے سے بی غلط فہمی ہوئی ہے کہ ''قضائے عمری'' کا تصور ہی لہذا اگر کسی کو ان احادیث کو موضوع قرار دینے سے بی غلط فہمی ہوئی ہے کہ ''قضائے عمری'' کا تصور ہی بی بنیاد ہے اور بچھلی نمازوں کی قضالاز منہیں تو اس کا منشأ جہالت کے سوا کچھ نہیں۔

## قضائے عمری کا کیج طریقه

قرآن وسنت اور فقہائے کرام ؒ کے اتفاق کی روشنی میں بیہ بات شک و شبہ سے بالاتر ہے کہ جس مسلمان نے اپنی عمر کی ابتداء میں نمازیں اپنی غفلت یا لاپرواہی کی وجہ سے نہ پڑھی ہوں اور بعد میں اسے بنبہ اور تو بہ کی توفیق ہو، اس کے ذمے بیضروری ہے کہ اپنی چھوٹی ہوئی نمازوں کا مختاط حساب لگا کر انہیں ادا کرنے کی فکر کرے۔ امام مالک امام احمد اور امام شافعی تینوں بزرگ تو اس بات پر متفق ہیں کہ اگر نمازیں کسی عذر کے بغیر چھوڑی ہیں تو بنبہ ہونے کے بعد اس کا فرض ہے کہ وہ ان نمازوں کی ادائیگی فوراً کرے، اور صرف ضروری حاجتوں کا وفت اس سے متثنی ہوگا، کیکن فقہائے حنفیہ نے کہا ہے کہ چونکہ انسان اپنی وسعت کی حد تک ہی کا مکلف ہاس کئے قضا نماز پڑھنے میں اتنی تأخیر جائز ہے جو انسان کی معاشی اور دُوسری حاجتوں کو پورا کرنے کے لئے درکار ہو، درمختار میں ہے:۔

(أو يجوز تأخير الفوائت) وان وجبت على الفور (لعذر السعى على العيال وفي الحوائج على الأصح).

جھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا پڑھنے میں تأخیر جائز ہے، اگر چہان کا وجوب علی الفور ہوتا ہے، گرعیال کے لئے معاش کے انتظام اور دُوسری حاجتوں کے عذر کی وجہ سے تأخیر کی جاسکتی ہے۔ چنانچہ علامہ شامیؓ لکھتے ہیں:-

(r) فيسعى ويقضى ما قدر بعد فراغه ثم وثم الى أن تتم.

لہذا ایسا شخص اپنے کام کرتا رہے اور فارغ ہونے کے بعد جتنی نمازیں پڑھ سکے، قضا کرتا رہے، یہاں تک کہتمام نمازیں پوری ہوجائیں۔

بعض علماء نے مزید آسانی کے لئے پیے طریقہ بتایا ہے کہ انسان روزانہ ہر فرض نماز کے ساتھ اسی وقت کی ایک قضا نماز پڑھ لیا کرے، اس طرح ایک دن میں پانچ نمازیں ادا ہوجائیں گی، البتہ جب موقع ملے اس سے زیادہ بھی پڑھتا رہے، فرماتے ہیں:-

و فوره مع كل فرض فرض اذ لم يجب في اليوم أداء أكثر من خمس، فكذا القضاء، فان زاد أو جمع المخمس فحسن. (البحو الزحاد الأحمد ابن المرتضى ج: اص: ۱۵ طبع صنعاء) اور قضا نمازول كي فورى ادائيكي كاطريقه بيه به كه برفرض كے ساتھ ایک فرض پڑھا جائے، كيونكه ایک دن میں پانچ سے زیادہ نمازیں اداء میں ضروری نہیں تو قضاء كو بھى اس پر قیاس كرليا جائے، ليكن اگركوئي زیادہ نمازیں پڑھے یا پانچ نمازیں اکھى پڑھ لے تو اچھا ہے۔

البتہ قضا پڑھنے میں نیت کا خیال رکھا جائے، یعنی واضح طور پر قضا کی نیت کی جائے، مثلاً فجر کی قضا پڑھ رہے ہیں تو بینیت کرے کہ میرے ذمے فجر کی جوسب سے پہلی نماز واجب ہے اس کی قضا پڑھ رہا ہوں۔

<sup>(</sup>٢،١) الدر المختار مع رد المحتار باب قضاء الفوائت ج: ٢ ص: ٢٠٠٠

#### نمازوں کا فدیہ

قرآنِ کریم میں روزوں کا فدیہ بیان فرمایا گیا ہے، لیخی جو لوگ روزے رکھنے کی بالکل طاقت نہ رکھتے ہوں، نہ آئندہ الی طاقت پیدا ہونے کی اُمید ہو، ان کے لئے قرآنِ کریم نے تھم دیا ہونے کہ اُمید ہو، ان کے لئے قرآنِ کریم یا نبی کریم صلی ہے کہ وہ ایک روزے کے کوش ایک مسکین کو کھانا کھلا کیں، لیکن نماز کے لئے قرآنِ کریم یا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت میں ایسا کوئی تھم مذکور نہیں ہے، البتہ امام محمد نے فرمایا ہے کہ جس شخص کی نمازیں ادانہ کر رہا ہو، اسے چاہئے کہ وہ یہ وصیت کردے کہ اگر میں یہ نمازیں ادانہ کر پایا اور اس حالت میں میرا انتقال ہوگیا تو میر ہے ترکہ سے ان نمازوں کا فدیہ ادا کردیا جائے، اور وہ فدیہ بھی روزے کے فدیہ کے حاب ہے، لینی ایک نماز کا فدیہ ایک مسکین کا کھانا (یا پونے دوسیر گندم یا اس کی قیت کا صدفہ ) ادا کیا جائے، امام محمد نے یہ تھم احتیاط کے طور پر دیا ہے، اور کہا ہے کہ اگر چہ نمازوں کے فدیہ کاؤر کر قرآن وسنت میں نہیں ہے مگر روزے پر قیاس کرتے بیچم نکالا گیا ہے، لہذا اُمید ہو کہ بان شاء اللہ اس طرح انسان کی فرمداری پوری ہوجائے گی، (دیکھئے دہ المحتاد جا اصن کا کہ یہ وصیت ترکہ کے ایک تبائی حصے تک نافذ ہوگی، یعنی اگر روزوں یا نماز کا کی فدیہ اس کے کہ بال کا ایک تبائی یا اس ہو جب تو ورثاء کے ذمے واجب ہوگا کہ وہ فدیہ ادا کیا جائی ہوں ہوجہ تو ورثاء کے ذمے واجب ہوگا کہ وہ فدیہ ادا کریں، اگر فدیہ کی مقدار ایک تبائی یا اس کے بڑھ گئی تو زائد مقدالہ میں وصیت پر عمل کرنا ورثاء کے ذمے لازم نہیں ہوگا۔

اسی طرح اگر کسی شخص نے روزے یا نماز کے فدید کی وصیت ند کی تو ورثاء کے ذمے ضروری نہیں ہے کہ وہ بیے فدیدادا کریں، البتذعاقل و بالغ ورثاءا پنے جصے میں سے رضا کارانہ طور پر فدیدادا کریں تو بیان کا احسان ہوگا، اور اللہ تعالیٰ کی رحمت سے اُمید ہے کہ اِن شاء اللہ مرحوم کو معاف فرمادیں گے۔

#### خلاصه

یہ ہے کہ انسان سے جو نمازیں چھوٹ گئی ہوں، ان کی قضا اس کے ذمے لازم ہے، صرف تو بہ کر لینے سے وہ معاف نہیں ہوتیں، خواہ کتنی زیادہ ہوں، البتہ وہ اگر روزانہ پانچ نمازوں کی قضا کرنا شروع کردے اور جب زیادہ پڑھنے کا موقع ملے، زیادہ بھی پڑھے، اور ساتھ ہی ہے وصیت بھی کردے کہ جو نمازیں میں اپنی زندگی میں ادا نہ کرسکوں ان کا فدیہ میرے ترکہ سے ادا کیا جائے، تو اُمید ہے کہ اِن شاء اللہ اس کا بیمل اللہ تعالی قبول فرماکر اس کی کوتا ہی کومعاف فرمادیں گے، قضائے عمری کا صحیح

<sup>(</sup>۱) ج:۱ ص:۱۲،۳۲۰

طریقہ یہی ہے۔ اور یہ کہنا کہ قضائے عمری پڑھنے کی کوئی ضرورت نہیں، صرف تو بہ کافی ہے، گمراہی کی بات ہے، اور جوشخص نماز جیسے بنیادی فریضے میں محض اپنی رائے سے کسی دلیل کے بغیراس قسم کی گمراہانہ بات کی تلقین اور اس پر اصرار کرے، اس کے درس پر ہرگز اعتماد نہیں کیا جاسکتا۔ واللہ سبحانہ اعلم سار جب ۱۳۲۲ھا ہے۔

"ار جب ۱۳۲۲ھا ہے۔ (فتوی نمبر ۵۰۰/۵۵)

ایام حیض کی نمازوں کی قضالازم نہیں

سوال: -عورت حیض و نفاس کی حالت میں نماز نہیں پڑھ سکتی ، تو کیا از رُوئے حدیث یا فقہ

بعد عنسل طہارت از حیض و نفاس اس عورت پر نماز کی قضا واجب ہے یا معاف ہے؟

جواب: - حیض ونفاس کی حالت میںعورت جونمازیں جھوڑتی ہے اس کی قضااس پر واجب نہیں بلکہ وہ نمازیں معاف ہیں،البتہ اس حالت میں جو روزے چھوٹے ہوں ان کی قضا واجب ہے۔

واللداعكم

01492/0/A

(فتوی نمبر ۱۸/۴۵۱ ب)

(فتوی نمبر ۱۰۴۸/۲۸ ج)

قضا نماز وں کی ادا نیکی ضروری ہے

سوال: - زیر نے جب سے ہوش سنجالا ہے اور جب سے بانغ ہوا ہے اس کے بعد اب اس کی عمر تقریباً چالیس پینتالیس سال ہے، اس دوران فرائض، واجبات کی ادائیگی میں کوتاہی ہوتی رہی، اس طرح کچھ حقوق العباد تھی اس کے ذمے ہیں، اب زید تلافی کرنا چاہتا ہے، کیا صورت ہے؟ جواب: - حقوق العباد کی کوتاہی کی تلافی تو صرف اس طرح ہوگئی ہے کہ جن جن لوگوں کے حقوق تلف کئے ہیں ان کے مالی حقوق یا تو ان کو ادا کرے یا ان سے معاف کروائے، اور غیر مالی حقوق تلف کے ہیں ان کے مالی حقوق یا تو ان کو ادا کرے یا ان سے معاف کروائے، اور غیر مالی حقوق تلف کروائے، اور نماز روز وں کا طریقہ ہے کہ جننے نماز روز ہے رہ گئے ہیں ان کا ٹھیک حماب کرے، اور اگر ٹھیک ٹھیک حماب ممکن نہ ہوتو مختاط اندازہ لگائے، اور اس کی قضا شروع کردے اور ساتھ ہی ہے وصیت کردے اور ساتھ ہی ہے وصیت کردے اور ساتھ ہی ہوجائے تو یہ وصیت کاٹ دے، زکوۃ کا بھی اس طرح کیا جائے، پھر اگر زندگی میں ادائیگی مکمل ہوجائے تو یہ وصیت کاٹ دے، زکوۃ کا بھی اسی طرح حماب لگاگراس کی ادائیگی کردے۔

 <sup>(1)</sup> وفي الدر المنحتار ج: ١ ص: ٢٩١ (ويمنع صلوة) مطلقًا ولو سجدة شكر (وصوما) وجماعًا (وتقضيه لزوما دونها للحرج) وفي الشامية قوله صلوة .... تسقط للحرج وقوله وتقضيه أى الصوم على التراخي في الأصح.
 (٢) كمل تفصيل سابقة فتوكل ص: ٢٥٧ تا ٢٨٧ مين ملاحظ قرما كين -

# ﴿فصل فی سجود السهو ﴾ (سجدهٔ سهو کے مسائل کا بیان)

## سورهٔ فاتحه، سورة اور رکعتول میں شک کی دوصورتوں کا حکم

دریافت طلب ہے ہے کہ کیا شبہ اور اختمال کی طرف سے صُرفِ نظر کر لی جائے اور مطلق التفات ہی نہ کیا جائے؟ مثلاً ظہر کی چارسنتوں میں پہلی رکعت میں شبہ ہوا کہ پہلی رکعت ہے یا دُوسری، تو پہلی رکعت میں دُوسری ہی کے شبہ پراور تیسری رکعت میں تو پہلی رکعت میں دُوسری ہی کے شبہ پراور تیسری رکعت میں چوتھی رکعت میں چوتھی کے شبہ پرالتحیات پڑھے؟ غرض ہے کہ احتیاطاً چوتھی رکعت کے احتمال پراور چوتھی رکعت میں چوتھی کے شبہ پرالتحیات پڑھے؟ اور سورت ملائی ہے یا التحیات پڑھے اور آخر میں سجدہ سہوکرے۔ اور بہی شبہ ہونے پر کہ سور ہ فاتحہ پڑھی اور سورت ملائی ہے یا منہ ہوتو احتماطاً سور ہ فاتحہ پڑھی اور سورت ملائے؟ اور سجدہ سہوکرنے کے بعد نہ کرنے کا شبہ ہوتو احتماطاً سور ہ فاتحہ پڑھی کیا کیا جائے؟

۲:- کیا اس قتم کی تمام صورتوں میں اقل کا اعتبار کر کے احتیاطاً دوبارہ سورۂ فاتحہ پڑھ لے اور سورۃ ملانے سے اورسجدۂ سہوکر لینے سے نماز صحیح ہوجاتی ہے؟ اور فاسداور واجب الا داءتو نہیں ہوجاتی ؟ جواب : - اگرشبہ ایسا ہوتا ہے کہ دونوں اختمال ذہن میں برابر معلوم ہوتے ہیں تو ہر جگہ اقل کا اعتبار کریں ، اور ہراس رکعت پر قعدہ کریں جس کے آخری رکعت ہونے کا اختمال ہو، اور جس رکعت میں قعدہ اُولی ہونے کا مختل اختمال ہو، اس پر بیٹھنا ضروری نہیں ، مثلاً ظہر کی پہلی رکعت ہی میں شک میں قعدہ اُولی ہونے کا مختل اختمال ہو، اس پر بیٹھنا ضروری نہیں ، مثلاً ظہر کی پہلی رکعت ہی میں شک ہوگیا کہ پہلی ہے یا دُوسری ؟ تو پہلی سمجھ کرنماز جاری رکھیں ، اور اس رکعت پر نہ بیٹھیں ، تیسری پر بھی اس کئے بیٹھیں کہ اس کے آخری رکعت ہونے کا اختمال ہے ، پھر آخر میں سجدہ سہوکریں۔

۲: - احتیاطاً دوبارہ فاتحہ پڑھنے اور سورۃ ملانے سے نماز فاسد نہیں ہوتی، البتہ سجدہ سہو میں یہ تفصیل ہے کہ اگر آخرکی دو رکعتوں میں ایبا کیا تو سجدہ سہو بھی واجب نہیں، ای طرح اگر پہلی دو رکعتوں میں سورت کے بعد سورۂ فاتحہ مرز پڑھی تو بھی سجدہ سہو واجب نہیں، ہاں! اگر سورت سے پہلے سورۂ فاتحہ مرز پڑھی تو سجدہ سہو واجب ہوگا، اور سجدہ سہو کے بعد نماز دُرست ہوجائے گی۔ کندا فیی د د المحتار والعالم گیریة (جن اس ۱۲۲)۔

۲۲راار۲۰۱۱ه (فتوی نمبر ۱۲۸۰/۲۳ ه)

> قراءت میں عدم تر نہیں سے سیحبرۂ سہولا زم نہیں سوال: - نماز میں قراءت کے اندر ترتیب قائم نہ دہے تو کیا سجدۂ سہولازم ہوگا؟ جواب: - صورت ِمسئولہ میں سجدۂ سہو واجب نہیں۔ (۱)

۱۲۷۰۱۲۹۲۱۵ (فتوی نمبر ۱۸۵۱/۲۸ ج)

(۱ تا ۳) وفي الدر المختار ج: ۲ س: ۹۳ (طبع سعيد) (وان كثر) شكه (عمل بغالب ظنه ان كان) له ظن للحرج (والا أخذ بالأقل) لتيقنه وقعد في كل موضع توهمه موضع قعوده) ولو واجبا لئلا يصير تاركًا فرض القعود أو واجبه وفي الشامية (قوله والا) أي وان لم يغلب على ظنه شئ، فلو شك انها أولى الظهر أو ثانيته يجعلها الأولى ثم يقعد لاحتمال انها الثانية ثم يصلّى ركعة ثم يقعد لما قلنا ثم يصلّى ركعة ويقعد لاحتمال انها الرابعة ثم يصلّى أخرى ويقعد لما قلنا شم يكن له رأى بنى على اليقين لقوله عليه السلام من شك في صلوته فلم يدر أثلاثا صلّى أم أربعا بنى على الأقل ... الخ.

(م) وفي الدر المختار ج: اص: ٢٠ م، ٢١ وكذا ترك تكريرها قبل سورة الأوليين، وفي الشامية فلو قرأها في ركعة من الأوليين مرتين وجب سجود السهو لتأخير الواجب وهو السورة .... قال في شرح المنية قيد بالأوليين لأن الاقتصار على مرة في الأخريين ليس بواجب حتى لا يلزمه سجود السهو بتكرار الفاتحة فيهما سهوا، ولو تعمده لا يكره. (٥) وفي الهندية ج: اص: ٢١ ولو كرّرها في الأوليين يجب عليه سجود السهو بخلاف ما لو اعادها بعد السورة أو كرّرها في الأخريين. وفي البحر الرائق ج: ٢ ص: ٩٠ (طبع سعيد) وذكر قاضي خان وجماعة انها ان قرأها مرتين على الولاء وجب السجود وان فصل بينهما بالسورة لا يجب وصححه الزاهدي للزوم تأخير السورة في الأول لا في الثاني .... الخ. تيزوكيك : امداد الفتاوي ج: اص: ٣١٨ ، ٣١٨.

(۲) وفي الدر المختار ج: ۲ ص: ۸۰ (طبع سعيد) (ويجب) .... بترك واجب. وفي الشامية قوله بترك واجب
أى من واجبات الصلوة الأصلية لا كل واجب اذ لو ترك ترتيب السور لا يلزمه شئ مع كونه واجبًا .... الخ.
 وكذا في الهندية ج: ١ ص: ٢٦١ . (محمرز بيرض ثواز)

## تسمیہ کے ترک سے سجد ہُ سہولا زم نہیں

سوال: - سورہُ فاتحہ پڑھنے کے بعد شک ہوجاتا ہے کہ پوری فاتحہ پڑھی ہے یا پچھ رہ گیا ہے جس کے باعث دوبارہ پڑھا کرتا ہوں جو دریکا باعث ہوتی ہے، کیا تھم ہے؟

جواب: – ایک مرتبہ فاتحہ دھیان کے ساتھ وُ ہرایا کریں، بعد میں شک پیدا ہوتو اس کی پرواہ نہ کریں تاوقتیکہ غلطی کا یقین کامل نہ ہو،نماز ہوجائے گی۔

سوال: - نماز کی پہلی رکعت میں اکثر شبہ ہوتا ہے کہ بسم اللہ شریف الحمد سے پہلے پڑھی یا نہیں؟ کیا بسم اللہ نہ پڑھنے سے نماز فاسد ہوگی؟ اور بسم اللہ کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ سجد وَ سہوتو واجب نہ ہوگا؟

جواب: - اگربسم الله سهوأ حجوث جائے تو نماز ہوجاتی ہے، سجدہُ سہوبھی واجب نہیں ہوتا۔ واللہ اعلم الجواب سجیج الجواب محمد عاشق الہی عفی عنہ کے معاشق الہی عفی عنہ کی عنہ کی عنہ کی عنہ کی عنہ کے عاشق الہی عفی عنہ کی عنہ کی

## تأخيرِ رکن کی وہ مقدار جس ہے سجد وُ سہو واجب ہوتا ہے

سوال: - ''البلاغ'' کے شارے میں زیرِ عنوان '' بی نماز وُرست سیجئے'' میں ہے: مسئلہ نمبرہ: ۔ ''اگر آپ غلطی ہے پہلی یا تیسری رکعت میں بیٹھ گئے تو فوراً کھڑے ہوجا کیں، اگر بیٹھ کراتنی دیر گزرگئی کہ جس میں تین مرتبہ سجان اللہ کہا جاسکے تو سجدو سہو کرنا ضروری ہے، ورنہ نہیں۔'' بحوالہ کتب محقق فرما کیں تا کہ تسلی ہو، کیونکہ کبیری میں اس کے خلاف کی تضریح ہے، یعنی تین مرتبہ سجان اللہ کی مقدار کی تا خیر کی قید نہیں ہے۔

عبارت بيئ: ولو قام في الصلوة الرباعية الى الركعة الخامسة أو قعد بعد رفع رأسه من السجود في الركعة الثالثة أو قام الى الرابعة في المغرب، أو الثالثة فيه أو في الفجر أو قعد بعد رفعه من الركعة الأولى في جميع الصلوات يجب عليه سجود السهو بمجرد القيام في صورة وبمجرد القعود في صورة لتأخير الواجب وهو التشهد أو السلام في صورة القيام وتأخير الركن وهو القيام في صورة القعود، اهـ.

<sup>(</sup>۱) وفي الدر مع الرد ويجب ... بترك واجب سهوًا. وفي الشامية ج: ٢ ص: ٨٠ واحترز بالواجب عن السنة كالثناء والتعوذ وتحوهما. وكذا في الهندية ج: ١ ص: ٢٢ ا .

 <sup>(</sup>۲) غنیة المتملی ص: ۲۵۸ (طبع سهبل اکیدمی لاهور).

جواب: - اس مسئلے میں احقر کو بھی شک تھا، اس لئے ایک مرتبہ اس کی تحقیق لکھ کر والد ماجد حضرت مولانا محمد شفیع صاحب مرطلہم العالی کو دِکھا دیا تھا، موصوف نے اس کی تصدیق فر ماکر اسے امداد الفتاوی جلداوّل (صفحہ: ۳۵۲ طبع جدید کراچی) کا جزو بنادیا تھا۔ اس تحقیق کا حاصل یہی ہے کہ مجرد قعود سے جدہ سہو واجب نہیں ہوتا بلکہ مقدارِ رکن تأخیر سے واجب ہوتا ہے، جس کی تعیین تین تسبیحات سے کی گئی ہے۔

علامه طحطاوی مراقی الفلاح کی شرح میں تحریر فرماتے ہیں: و هو مقدر بثلاث تسبیحات ۔ (ج: اص: ۲۵۸، طبع نور محمد کتب خانه)''اس کی مقدار تین بارسجان اللہ کہنے کو مقرر کیا گیا ہے۔''تفصیل کے لئے تو امداد الفتاوی کے مذکورہ حاشیہ کی طرف رُجوع فرما کیں'' یہاں علامہ شامی کی ایک تصریح ذکر کردیتا ہوں، در مختار میں ہے کہ:-

"ویکبر للنهوض علی صدور قدمیه بالا اعتماد وقعود استراحة ولو فعل لا بأس"

اس کے تحت علامہ شاکی کھتے ہیں: قال شمس الأئمة الحلوانی الخلاف فی الأفضل حتّی لو فعل کما هو مذهبه لا بأس به عندنا سب عندنا دو فعل کما هو مذهبه لا بأس به عندنا .... ولا بنافی هذا ما قدمه الشارح فی الواجبات حیث ذکر منها ترک قعود قبل ثانیة ورابعة لأن ذاک محمول علی القعود الطویل ۔ (رد المحتار ص ۲۵۳، مطبوعه استبول) ۔ للمذا جتنی مقدار شوافع کے یہاں بطور جلم استراحت مستحب ہے، اس سے جمارے نزد کی سجدہ سہوواجب نہیں ہوتا۔ واللہ سجانہ المام واللہ سجانہ اعلم واللہ سجانہ اعلم واللہ سجانہ اعلم واللہ سجانہ اعلم

تأخیرِرکن کی کتنی مقدار سے سجد و سہو واجب ہوتا ہے؟ (ایک رکن کی مقدار تأخیر سے سجد و سہولازم ہوتا ہے یا ایک سبیج کی مقدار تأخیر ہے؟ مفصل شخفیق) عباراتِ ذیل زیر بحث مسئلے میں قابل غور ہیں:-

ا:- قال في ملتقى الأبحر ويجب ان قرأ في ركوع أو قعود أو قدم ركنا أو أخره أو كرّره أو غيّر واجبًا أو تركه كركوع قبل القراءة وتأخير القيام الى الثالثة بزيادة على التشهد، وقال شارحه العلامة شيخ زادة واختلفوا في قدر الزيادة فقال بعضهم بزيادة حرف وكلام

<sup>(</sup>۱،۱) سجدؤسہو ہے متعلق حضرت والا دامت برکامہم کی میتحقیق اسی فتویٰ کے بعد آ محے ملاحظہ فرمائیں۔

<sup>(</sup>٣) الدر المختار مع رد المحتار ج: ١ ص: ٢ - ٥ (طبع سعيد).

المصنف يشير الى هذا وقال بعضهم بقدر ركن وهو الصحيح كما في أكثر الكتب.

(1) (مجمع الأنهر ج: اص: ١٣٨)

(r) ٢:- وقال تحته شارحه العلامة ابن عابدين بقدر ركن. (بالحوالة المسطورة)

المعتبر مقدار ما يؤدى فيه ركنا كذا في الظهيرية. (برجندى شرح وقاية ج: ١ ص: ١٣٩)

": - قال ابن البزاز الكردري سها في صلوته انها الظهر أو العصر أو غير ذلك ان تفكر قدر ما يؤدى فيه ركن كالركوع لزم وان قليلًا فان شك في صلوة صلاها .... الخ.

(الجامع الوجيز على هامش الهندية ج: ٣ ص: ٠٠)

ان تمام عبارات سے مشتر کہ طور پر یہ نتیجہ نکاتا ہے کہ تأخیرِ واجب کی مقدار اکثر فقہا ہے نے یہ قرار دی ہے کہ اتنی دریا نخیر ہوجائے جس میں کوئی رکن نماز مثلاً رُکوع یا سجدہ وغیرہ ادا ہو سکے، اور وہ تین مرتبہ''سجان رئی العظیم' کہنے کے وقفے میں ہوتا ہے، بہ صرح السطحطاوی فی حاشیته علی السمراقی حیث قبال ولیم یبینوا قدہ الرکن وعلی قیاس ما تقدم ان یعتبر الرکن مع سنته و هو مقدر بثلاث تسبیحات۔

(طحطاوی ج: اس ۲۵۸:

اس قول کے علاوہ بھی بہت ہے اقوال ذکر کے گئے ہیں جن میں سے یا تو مرجوح ہیں، یا وہ کہ جن کا مال یہی نکاتا ہے، صاحب تنویر الابصار نے اس مسلے و دو جگہ ذکر کیا ہے اور بظاہر دونوں میں تعارض معلوم ہوتا ہے، باب صفة الصلوة میں ان کی عبارت یہ ہے: (فان زاد عامدًا کرہ) فتجب الاعادة (أو ساهیا و جب علیه سجو د السهو اذا قال اللّٰهم صلّ علی محمد) فقط (علی المحدة رأو ساهیا و جب علیه سجو د السهو اذا قال اللّٰهم صلّ علی محمد) فقط (علی المحد المفتی به لا لحصوص الصلوة بل لتأخیر القیام. (شامی ج:اص 22م) اس کے تحت علامہ شامی نے کئی اقوال نقل کر کے بحر، زیلعی ، شرح منیہ کیری، وغیرہ سے اس کوضیح قرار دیا ہے، اور علامہ رمای اور شرح منیہ صفیری سے "و علی ال محمد" کی زیادتی کا مرج ہونا ذکر کیا ہے۔

اور باب سجود السهو بين صاحب تنوير فرمات بين: وتأخير قيام الى الثالثة بزيادة على التشهد بقدر ركن رصاحب ورمخار في الكها، وقيل بحرف وفي الزيلعي الأصح وجوبه باللَّهم

١٠١٠) مجمع الأنهر شرح ملتقي الأبحر ج: ١ ص: ٢٢٠ (طبع دار الكتب العلمية بيروت).

<sup>(</sup>٣) راجع شرح الوقاية ج: ١ ص: ١٨٥ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٣) الجامع الوجيز على هامش الهندية ج:٣ ص: ٦٣ (طبع مكتبه رشيديه كوئثه).

<sup>(</sup>۵) (طبع نور محمد کتب حانه).

<sup>(</sup>٢) الدر المختار ج: ١ ص: ١٠٥ (طبع ايج ايم سعيد).

صل على محمد علامه ابنِ عابدين في اس تعارض كا ذكركرت موئ فرمايا: (قوله وفي الزيلعي ... النح) جزم به المصنف في متنه في فصل اذا أراد الشروع وقال انه المذهب واختاره في البحر تبعًا للخلاصة والخانية والظاهر انه لا ينافي قول المصنف هنا بقدر ركن تأمل. (شامي ج:ا ص: ١٩٥٣) معلوم مواكه "اللهم صل على محمد" اور بقدر ركن، دونول اقوال كا عاصل اور مال ايك مي نكاتا مي، تو كويا جس جن اللهم صل على محمد" كومقدار تأخير قرار ويا جاس في بقدر ركن كوقول كم منافى كوئي بات نهيل كهي، وبالعكس -

رہی وہ عبارت جو منیۃ السمصلی میں ہے کہ اگر کوئی شخص پہلی یا تیسری رکعت کے آخر میں بیٹھ جائے تو مطلق بیٹھ جانے ہی سے سجدہ سہو واجب ہوجائے گا، خواہ مقدارِ رکن بیٹھا ہو یا نہیں، اس طرح اس میں یہ بھی ہے کہ جلسہ استراحت سے سجدہ سہو لازم آجائے گا (کبیری ص۳۳۰)، سواس بارے میں شخقیق وہ ہے جو ورمختار اور رد المحتار میں لکھی گئے ہے، و ھو ھذا:-

ا: - قال العلامة الحصكفي في واجبات الصلوة: وترك قعود قبل ثانية أو رابعة وكل زيادة تتخلل بين الفرضين وقال الشامي وكذا القعدة في اخر الركعة الأولى أو الثالثة في جب تركها ويلزم من فعلها أيضًا تأخير القيام الى الثانية أو الرابعة عن محله وهذا اذا كانت القعدة طويلة اما الجلسة الخفيفة التي استحبها الشافعي فتركها غير واجب عندنا بل هو الأفضل.

(الشامي ج: ا ص: ١٠٠٨)

7: قال في الدر المختار ويكبر للنهوض على صدور قدميه بالا اعتماد وقعود استراحة ولو فعل لا بأس، وقال الشاميّ تحته، قال شمس الأئمة الحلوانيّ الخلاف في الأفضل حتى لو فعل كما هو مذهبنا لا بأس به عند الشافعيّ ولو فعل كما هو مذهبه لا بأس به عندنا كذا في المحيط اهـ. قال في الحلية والأشبه أنه سنة أو مستحب عند عدم العذر ويكره فعله تنزيها لمن ليس به عذر اهـ وتبعه في البحر .... أقول ولا ينافي هذا ما قدمه الشارح في الواجبات حيث ذكر منها ترك قعود قبل ثانية و رابعة لأن ذاك محمول على القعود الطويل.

اس لئے ان عبارات ہے معلوم ہوا کہ دو رکعتوں کے درمیان جلسہ خفیفہ عمداً جائز ہے اور

<sup>(</sup>١) الدر المختار مع رد المحتار ج: ٢ ص: ٨١ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) الدر المختار ج: ١ ص: ٢٥٠ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٣) رد المحتارج: ١ ص: ٢٦٩ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٣) الدر المختار مع رد المحتار ج: ١ ص: ٢ • ٥ (طبع ايچ ايم سعيد).

شائ کی تصریح کے مطابق ترک ِ قعود جو واجب ہے، وہ قعودِ طویل ہے، قصیر نہیں، درایت کا مقتضا بھی یمی ہے کیونکہ بیفعل عمداً جائز ہے تو سہواً بدرجہ اُؤلی ہونا چاہئے ، نیز چونکہ بیقول''بقدرِ رکن'' کی تقدیرِ کے مطابق ہے اس لئے اسی کوتر جیج ہونا جاہئے ، اور جب اس درایت کے ساتھ شامیؓ کی بیرروایت مل گئی تو اس دعویٰ میں مزید قوت پیدا ہوگئی، اور خود علامہ ابراہیم حلبیؓ کی تصریح علامہ شامیؓ نے نقل فرمائی ہے

كه: عن شرح المنية انه لا ينبغي أن يعدل عن الدراية أي الدليل اذا وافقتها رواية\_

خلاصہ ہے کہ جومقدار جلسہ استراحت کی شوافع کے یہاں مسنون ہے، اس مقدار تک بیٹھنے

والتدسجانه وتغالى اعلم بالصواب احقر محمرتقي عثماني عفي عنه

كيم محرّم الحرام • ١٣٨ه

(از حاشیه امداد الفتاوی ج:۱ ص:۳۵۲)

سے سجدہ سہولازم نہ آنا جا ہے، هذا ما بدالی۔ الجواب سيحج الجواب سيجيح بنده محمد شفيع عفي عنه بنده رشيداحد عفي عنه

بھولے سے سلام پھیر لینے کے بعد سجد ہُ سہوکب تک کر سکتے ہیں؟

سوال: – نماز میں معمولی غلطی ہوئی ، اور سجد ہُ سہو کرنا بھول گئے ، تو بعد میں نماز کس طرح ادا

کریں گے؟ اورنماز کے بعد سحدۂ سہوکر سکتے ہیں مانہیں؟

جواب: - اگر غلطی ایسی تھی کہ اس کی وجہ سے سجدہ سپوکرنا واجب تھا تو سلام پھیرنے کے بعد جب تک کوئی مفسد فعل نہ کیا ہو، سجدہ سہوکر سکتے ہیں ، اس کے بعد نماز بوری کر سکتے ہیں ، اور اگر کوئی مفسد نماز فغل کرلیا، مثلاً کوئی بات کر لی یا سینے کا رُخ قبلے سے پھیر دیا، تو نماز کا از سرنو اعادہ کیا جائے۔ واللداعكم

احقر محمرتقي عثاني عفي عنه 01111/4/1

الجواب صحيح بنده محمر شفيع عفي عنه

(فتؤى نمبر ١٩/٤٦٢ الف)

جار رکعت والی نماز میں دورکعت پرسلام پھیرنے کی صورت میں سجد ہُ سہو کے وجوب سے متعلق فقہاء کی عبارات میں تضاد کی تحقیق

سوال: – حضرت تھانویؓ نے بہشتی زیور میں لکھا ہے'' جار رکعت والی نماز میں بھولے ہے دو رکعت پرسلام پھیر دیا تو اب اُٹھ کر اس نماز کو پورا کرے، اخیر میں سجدۂ سہوکر لینے سے نماز ہوجائے گی'' اوربعض فقہاء نے لکھا ہے کہ اگر دونوں طرف سلام پھیر دیا تو سجدۂ سہونہ کرے بلکہ نماز کا اعادہ کرے،

کیونکہ پہلاسلام دو چیزوں بعنی نماز سے باہر ہونے اور قوم کی تحیت کے لئے ہے، اور دُوسرا سلام صرف باقی نمازیوں کی تحیت کے لئے ،اس لئے بید دُوسرا سلام کلام کی مانند ہوگا اور کلام منافئ نماز ہے،اس لئے سجدۂ سہوکو ساقط کرتا ہے، پس اعادہ لازم ہے۔ان دونوں قولوں میں شدید اختلاف ہے،مفتیٰ بہقول کون ساہے؟

والله سبحانه اعلم ۱۳۹۸ / ۱۳۹۸ ه (فتوی نمبر ۲۹/۲۹۲ ب) ، جواب: - بہتی زیور کا قول ہی مفتیٰ ہہ ہے۔

www.ahlehad.org

<sup>(1)</sup> بهنتی زیور حصه دوم ص:۱۸۱ (طبع اداره تالیفات اشرفیه) ـ

<sup>(</sup>٢) وفي البحر الرائق اخر سجود السهو قبيل باب صلوة المريض ج: ٢ ص: ١١١ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه) وان توهم مصلى الظهر أنه أتمها فسلم ثم علم أنه صلّى ركعتين أتمها وسجد للسهو لأنه عليه السلام فعل كذلك في حديث ذي البدين ولأن السلام ساهيًا لا يبطل الصلوة .... وحكمه أنه ان كان في المسجد ولم يتكلم وجب عليه أن يأتى به وان انصرف عن القبلة لأن سلامه لم يخرجه عن الصلوة. وفي الدر المختار (باب ما يفسد الصلوة وما يكره فيها) ج: ١ ص: ١٥ ٢ (طبع سعيد) الا السلام ساهيًا للتحليل أي للخروج من الصلوة قبل اتمامها على ظن اكمالها فلا يفسد. وكذا في فتاوي دار العلوم ديوبند ج: ٢ ص: ٢١٥، و كفايت المفتى ج: ٣ ص: ٣٤٣. (محرز يرحق ثواز)

# ﴿فصل فی سجو د التلاو ق﴾ (سجدهٔ تلاوت کے مسائل کا بیان)

# امام کے سجد ہُ تلاوت کا پہتہ نہ چلنے کی بناء پر مقتدی رُکوع میں رہ کراُٹھ گیا تو کیا تھم ہے؟

سوال: - فجر کی نماز میں امام صاحب نے پہلی رکعت میں سجد کا تالوت کی آیت پڑھی اور سید ھے سجدہ میں چلے گئے، میں مسجد کی چھٹی صف میں تھا جو کہ مین ہال اور برآ مدہ کے باہر حجت وارضحن میں ہے، ادھر کچھ اندھیرا سابھی تھا، میں اور میرے برابر والے کچھ نمازی رُکوع میں چلے گئے، جب امام صاحب سجدے سے فارغ ہوکر قیام میں تکبیر کہتے ہوئے آئے، اس وقت پتہ چلا کہ امام صاحب نے رُکوع نہیں کیا بلکہ سجد کی قراءت سنے لگا، سجد کہ تلاوت کیا ہے، میں بھی رُکوع سے اُٹھ گیا اور امام صاحب کی قراءت سنے لگا، سجد کہ تلاوت کے فوت ہوجانے سے نماز ہوگئی یا اعادہ کرنا ہوگا؟
جواب: - صورتِ مسئولہ میں آپ کی نماز ہوگئی۔

لما في الخانية: اذا قرأ الامام آية السجدة وبعض القوم كان في الرحبة فكبّر الامام للسجدة وحسب من كان في الرحبة أنه كبّر للركوع فركعوا ثم قام الامام من السجدة وكبّر فظن القوم أنه رفع رأسه من الركوع فكبّروا ورفعوا رؤوسهم ان لم يزيدوا على ذلك لم تفسد صلوتهم لأنهم ما زادوا الا ركوعا وبزيادة الركوع لم تفسد الصلوة. فتاوى قاضى خان على هامش الهندية ج: اص: ٢٠١، ومثله في خلاصة الفتاوى ج: اص: ١٨٠، والهندية ج: اص: ١٠٠ أ، ومثله في خلاصة الفتاوى ج: اص: ١٨٠ أ، والهندية ج: اص: ١٨٠ أ، ومثله في خلاصة الفتاوى المناه المن

البته اگر رُکوع میں علم ہوجاتا کہ امام سجدے میں گیا ہے تو رُکوع چھوڑ کر سجدے میں چلے جانا چاہتا ہے تھا، لسما فی البحر ولو قرأ الامام السجدة فسجد فظن القوم أنه رکع فبعضهم رکع وبعضهم رکع وسجد سجدتین فمن رکع ولم یسجد یرفض

<sup>(</sup>۱ تا ۳) (طبع مكتبه حقانيه پشاور).

(١) ركوعه ويسجد للتلاوة. البحر الرائق ج: ٢ ص: ٢٢ ا، ومثله في الدر المختار مع الشامي-یہاں بیسوال ہوسکتا ہے کہ صورت مسئولہ میں مقتدی کا سجدہ تلاوت ادانہیں ہوا کیونکہ رُکوع میں نیت کے بغیر سجد و تلاوت ادانہیں ہوتا ، اس کا جواب یہ ہے کہ اگر امام نے سجد و تلاوت کے بعد تین آیات بڑھنے سے پہلے رُکوع کردیا ہو تب تو مقتدی کا سجدہ تلاوت سجدہ نماز میں بلانیت بھی ادا ہوجائے گا،اوراگر تین آیات یا اس سے زیادہ قراءت کرکے رُکوع کیا ہوتو غیایت ما فی الباب مقتدی کا سجد ہُ تلاوت ادانہیں ہوا، کیکن اس سے نماز فاسدنہیں ہوتی۔

لما في الدر المختار ولو تلاها في الصلوة سجدها فيها لا خارجها لما مرّ، وفي البدائع واذا لم يسجد اثم فتلزمه التوبة.

اورصورتِ مسئولہ میں چونکہ سجد ہُ تلاوت عذر کی بناء پر جھوٹا ہے، اس لئے اُمید ہے کہ والله سبحانه اعلم إن شاءالله گناه بھی نہ ہوگا۔ 0141/10/19 (فتوی نمبر ۱۲۴/۱۲۳ ج)

## لاؤڈ اسپیکر برآیت سجدہ سنے ہے سحدہ تلاوت واجب ہوگا

سوال: - تیز آواز والی مجلس کے مائیکروفون میں سجد کے آیات تلاوت کرنے ہے مجلس سے باہر یا گھر کے لوگوں کے سننے سے ان پر سجدہ کرنا واجب ہوگا یانہیں؟ برنفذیر اوّل وہ لوگ اگر سجدہ نہ کریں تو تیز تلاوت کرنے والے یا بانی مجلس پر گناہ عائد ہوگا یانہیں؟

جواب: - واجب ہوگا۔ اور اگر انہوں نے سجدہ نہ کیا تو اس کے ساتھ لاؤڈ اسپیکر تیز آواز واللدسبحانهاعكم احقر محرتقي عثاني عفي عنه 

میں لگانے والے بھی گناہ سے خالی نہ ہوں گے۔ الجواب صحيح بنده محمر شفيع عفااللدعنه

<sup>(</sup>١) البحر الرائق باب سجود التلاوة ج: ٢ ص: ١٢١ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) الدر المختار ج: ٢ ص: ١١٢ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٣) الدر المختار ج: ٢ ص: ١ ١ (طبع ایج ایم سعید).

# ﴿باب صلوة المريض والمسافر ﴾ (مريض اورمسافر كانيان)

نمازِ قصر کہاں سے شروع کرے؟ کیا اینے شہر میں قصر کرسکتا ہے یانہیں؟

سوال ا: - زید کراچی ہے حیدرآ باد، سکھر جانے کے لئے سفر کو نکلتا ہے، زید اپنے محلے اور بلاک کی حدود سے نکل کر قصر کرے یا کراچی شہر کی ساری حدود سے نکل کر قصر کرے؟

۲:- زید کسی ایسے بڑے شہر میں رہتا ہے جس شہر کی لمبائی تقریباً ۵۰ پیچاس، ۵۵ پیچین میل ہے، زیداس شہر کے کونے میں دہتا ہے، زید کواس شہر کے دُوسرے کونے میں جانا ہے جو کہ تین دن کی مسافت پر ہے پیدل جانے کی صورت میں، لہذا زید فقر کرے یا پوری چار رکعت پڑھے؟ جواب!-- کراچی شہر کی حدود ہے نکل کر قصر کرے (۱)

۲: - صورتِ مسئوله میں قصر جائز نہیں ، اپنا شہرخواہ کتنا ہی طویل وعریض ہواس میں قصر جائز نہیں - '' نہیں ۔

٣٠١٦٠٠١١٥

(فتوی نمبر ۲۲/۳۳ الف)

زوجهاورعقار کو وطنیت کا معیار بنانے پر فنتح القدیر اور البحرالرائق کی عبارات کی تحقیق

سوال: - زیدایک عالم دین ہے، اس کے دو دینی مدارس ہیں، ا: - ایک قدیمی دیہات میں،

(۱٬۱) وفي الدر المختار باب صلوة المسافر ج: ۲ ص: ۱۲۱ (من خرج من عمارة موضع اقامته) من جانب خروجه وان لم يجاوز من الجانب الأخر. وفي الشامية تحته (قوله من خرج من عمارة موضع اقامته) أراد بالعمارة ما يشمل بيوت الأخبية لأن بها عمارة موضعها قال في الامداد، فيشترط مفارقتها ولو متفرقة .... وأشار الى أنه يشترط مفارقة ما كان من توابع موضع الاقامة كربض المصر وهو ما حول المدينة من بيوت ومساكن فانه في حكم المصر وكذا القرى المتصلة بالربض في الصحيح. وكذا في البحر الرائق باب المسافر، الموضع الذي يبتدأ فيه القصر ج: ۲ ص: ۱۲۸ (طبع سهيل اكيدمي لاهور).

جہاں ہیں تمیں سال سے قیام پذریہ ہے، اس کے اہل وعیال بھی وہیں ہیں، اس کے نجی مکانات بھی ہیں،اور مدرسه مع مالہا وماعلیہا ہے۔

۲: - عرصہ تین سال سے شہر میں بھی ایک مدرسہ قائم کررکھا ہے جس میں سلسلۂ تعلیم جاری ہے اور اور زید کے زیرِ اہتمام وسر پرتی چل رہارہ، زید کا شہر میں بھی اپنا نجی مکان ہے جس میں وہ رہتا ہے اور اس کے عیال کے بعض افراد مثلاً بیٹے، بہو وغیرہ بھی یہاں پر ہیں، خود زید حسب ضرورت دونوں جگہ قیام کرتا ہے، مدارس کے کام کے سلسلے میں جتنے دن شہر میں رہنے کی ضرورت پڑتی ہے وہاں رہتا ہے، گیر دُوسرے مدرسہ میں جتنا نجی یا مدرسہ کا کام ہو، رہتا ہے، مگرا کٹر و بیشتر سابقہ دیہاتی مکان میں قیام ہوتا ہے، یا در ہے کہ زید کی دونوں ولادت گا ہیں نہیں ہیں، کیا یہ دونوں جگہیں وطنِ اصلی شار ہوں گی؟

اور جب بھی وہاں بہنچ جائے تو مقیم شار ہوگا۔ ا: - لأن بعضا من عیالہ ہنا و بعضا منہ ہنا،

اور بحب من وہاں فی جانے و یہ مراوں دائے الفی کلیهما، ۳-ولأن له تبوطنا بلا تو جیح وامتیاز حسب الضرورة بکلیهما، ۳-ولأن له تبوطنا بلا تو جیح وامتیاز حسب الضرورة بکلیهما، یاان میں ہے ایک وطن اصلی شار ہوگا بخلاف الآخر؟ مکانات وزمین پروطنِ اصلی کا مدار معتبر ہے یا زوجہ کی رہائش کی جگہ کوتر جیج ہے؟

فقہاء کی بعض عبارات تنقیح طلب ہیں، مثلاً شامی نے وطنِ اصلی کی تعریف میں لکھا ہے: ہو موطن و لادته أو تاهله أو توطنه (يبطل بمثله) پھر تاہلہ کی تشرح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:-

فان ماتت زوجته فی أحدهما وبقی له فیها دور وعقار قیل لا ببقی وطنًا له اذا المعتبر الأهل دون الدار مرا گرا گرا گرا الله الله الله الله الله الله الله ولا نقل أهله ومتاعه وله دور فی البلاد لا تبقی وطنا له ، جس سے یوں مترشح ہوتا ہے کہ اعتبار اہل وعیال کا ہے، لیکن پیمرلکھ رہے ہیں: وقیل تبقی کذا فی المحیط ، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ دور وعقار کو بھی وطنیت اصلی میں وخل ہے۔

بہرحال مسئلہ منتح نہیں ہورہا ہے، سوال کے ہر پہلو پرغور کرنے کے بعد جو جواب ہو، مدل اور باحوالہ ارشاد فرمائیں۔ (مولانا)حسین احمد شرودی، کوئٹے، بلوچتان

جواب: - آپ نے د دالسمحتاد ہے دُورُ اور عقار کے مسئلے میں جوعبارت نقل کی ہے، اس کے مطابق اس کے بارے میں دوقول ہیں، اور یہی دوقول عالمگیر نیہ اور بح<sup>(۲)</sup> میں بھی نقل کئے ہیں، اور کوئی ترجیح یا تطبیق نہیں دی، البتہ امداد الفتاوی میں حضرت مولا نا تھا نوی قدس سرۂ نے اس مسئلے پر جو

<sup>(</sup>١) فتاوي عالمگيرية ج: ١ ص: ١٣٢ (طبع مكتبه رشيديه كوئته).

<sup>(</sup>٢) البحر الرائق باب المسافر ج: ٢ ص: ١٣١ (طبع سعيد). أيز و يُحيِّ: غنية المتملى ص: ٥٣٣ (طبع سهيل اكيدُمي لاهور).

گفتگوفر مائی ہے اس سے حقیقت ِمسئلہ واضح ہوجاتی ہے، ان کی عبارت رہے:-

''صورتِ مذکورہ میں دونوں قول ہیں، اور یہی دونوں قول فتح القدیر اور البحر الرائق میں بھی نقل کئے ہیں، اور بحر میں دونوں قول کی دلیلیں بھی نقل کی ہیں، اور فتح القدیر میں دونوں کی تطبیق کی طرف بھی اشارہ کیا ہے، اور میرے نزدیک تطبیق ہی مختار ہے، چنانچہ اس صورت میں امام محرکا قول: هذا حالی وأنا أدی القصر ان نوی ترک و طنه ، نقل کر کے لکھا ہے: الا ان أبا یوسف کان یتم بھا لکنه یحمل علی أنه لم ینو ترک و طنه اه۔

خلاصة تطبیق کا بیہ ہوا کہ اگر اس دُوسرے شہر میں پھر بطور وطن رہنے کا ارادہ نہیں ہے جس طرح پہلے رہتا تھا تب تو وطن نہ رہا، وہاں جا کر قصر کرے گا جب مسافت ِسفر طے کر کے آئے ، اور اگر اب بھی اسی طرح رہنے کا ارادہ ہے تو وہ بھی وطن ہے ، پس اس شخص کے دو وطن ہوجاویں گے۔

(امداد الفتاوي ج: اص:۲۳ ۴۹۴ (۲۸

ہاں! اگر نیت شہر کے گھر کو وطن بنانے کی نہیں ہے بلکہ مقصد سے ہے کہ کام کی غرض سے وہاں جانا ہوگا اور کام ختم ہوتے ہی اپنی اصلی جگہ واپس آ جایا کریں گے، تو پھر دیہات وطنِ اصلی اور شہر وطنِ اقامت ہوگا، ھذا ما ظھر لی و العلم عند الله العلیم الحبیر۔

واللہ سبحانہ وتعالی اعلم عند الله العلیم الحبیر۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير باب صلوة المسافر ج: ٢ ص: ١٨ (طبع مكتبه رشيديه كوئته).

٢) امداد الفتاوي ج: ١ ص:٣٩٣.

<sup>(</sup>٣) البحر الرائق باب المسافر ج: ٢ ص: ١٣٦ (طبع ايج ايم سعيد) وكذا في فتح القدير ج: ٢ ص: ١٨ (طبع مكتبه رشيديه كوئته).

## وطنِ اصلی اور وطنِ اقامت کا معیار (فارس)

سوال: - چه می گوینداندرای مسئله کی درای دیار بوقت فصل خرما خوری ابالیان شهر (الف) که وطن اصلی ایثال است با ابل وعیال نقل مکانی کرده بشهر (ب) میروند و خاص غرض و مقصد ایثال خرما خوری است و عزم ایثال بعد از انقطاع فصل خرما که مدت سه جار ماه باشد ارتحال و کو چیدن باز بسوئی وطن اصلی خود که شهر (الف) هست میباشد ولی حالا برائخ خرما خوری ابل وعیال خود را در شهر (ب) میگزارند، و خود در شهر (ب) اراده سکونت کمتر از پانزده روز دارند پس اکنون قابل دریافت چند اُمور است اوّل آنکه این جا شهر (ب) همان بینوا تؤ جووا.

جواب: - جواب صورتِ مسئوله نزدای حقیر آنت که ابل وعیال در شهر (ب) بحکم مقیم مستند واتمام صلاة برایشان واجب، زیرا که نیت قیام زائداز پانزده روز کرده اند، اما سر پرست آنها که نیت قیام کمتر از پانزده روز کرده است وران شهر قصر خوابد کرد، پس شهر (ب) در حق ابل وعیال وطن اقامت جست و در حق سر پرست وطن السفر واگر سر پرست جم نیت قیام پانزده روز کنداو جم اتمام خوابد کرد، وجوا به که منسلک بسوال است، اگر مراد او این است که بر شهر که در ان ابل با شند، خواه به نیت قیام عارضی، آن وطن اقامت نمی تواند شد، این جواب درست نیست کدان و لا زم می آید که بر سفر که در ان ابل وعیال جمراه با شند در ان نیت اقامت درست نیست کدان و لا زم می آید که بر سفر که در ان ابل وعیال جمراه با شند در ان نیت اقامت درست نه شود، و هندا کم یقل به آحد و فقها و بصراحت این مسئله نوشته اند که "و المعتبر نیة المتبوع لانه الأصل لا التابع کامر أق .... مع ذوج. "(در مخار مع الثامی ج: اص ۵۳۳، ۲۵۳ است) (۱)

پی معلوم شد که اگر شخصے در شبرے ہمراہ زوجہ خود اقامت کند او وطن اقامت می گردو، اما قول فقہاء که ووطن الاقامة ما ينوی فيه الاقامة خمسة عشر يوما فصاعدا ولم يکن مولدہ له لا له به اهل عما في الكبيری ص: ٥٠١ يس مراد او مجرد وجود ابل نيست، بلکه توطن ابل است، واز اينجا است که بعض فقهاء در تعريف وطن اقامت "ولاله به ابل" ذكر نمی كردہ اند چنا نکه علامه شامی گويند:

وهو ما خرج اليه بنية اقامة نصف شهر سواء كان بينه وبين الأصلى مسيرة السفر أو لا\_(شامى ج:اص:۵۳۲)\_(٢)

<sup>(</sup>١) الدر المختار باب صلوة المسافر ج:٢ ص:١٣٣ (طبع ايج ايم سعيد).

 <sup>(</sup>٣) غنية المتملى ص: ٥٣٣ (طبع سهيل اكيدمى لاهور).

<sup>(</sup>٢) رد المحتار باب صلوة المسافر ج: ٢ ص: ١٣٢ (طبع سعيد).

پس خلاصه این است که شهر (ب) در حق ابل وعیال وطن اقامت بهست و در حق مرداگر نیت اقامت کمتر از یانز ده روز است منزل سفر بهست و بیش از ان وطن اقامت، هذا ما عندی ـ

والله سبحانه اعلم ۱۳۹۸٫۲٫۲۸ه (فتوی نمبر ۲۹/۷۱۲ پ)

# وطنِ اصلی سے مکمل طور پر منتقل ہوجانے کے بعد دوبارہ وطن آنے کی صورت میں قصر کا حکم

سوال ا: - زید علاقہ کالاباغ بستی کوٹ چاند نہ کا رہنے والا ہے اور وہ اس کا آبائی وطن ہے،

کی وجہ سے زید اپنے آبائی وطن سے نقل مکانی کر کے ریاست بھاولپور ضلع رحیم یارخان میں اپنات اھل

بنالیتا ہے، جو اس کے آبائی وطن سے نقر یبا چار سومیل کے فاصلے پر واقع ہے، حسب ارشاد گرامی حضور

صلی اللہ علیہ وسلم: من تماهل فی بلد فلیصل صلوۃ المقیم، نماز کی قصر نہ کرے گا، لیکن اگر بھی اپنے

آبائی وطن میں اس کا آنا ہواور وہاں چودہ دن ہے کم رہنے کا ارادہ ہوتو وہاں صلوۃ مقیم ادا کرے گایا قصر؟

۲: - اگر زید اپنے آبائی وطن میں آبا اور اس نے پندرہ دن وہاں قیام کرنے کا اردہ بھی کرلیا،

تو اب وہ وہاں قصر نہیں کرے گا، بلکہ صلوۃ مقیم ادا کرے گا، پندرہ دن کے بعد وہ قریب دو تین میل یا

بارہ، تیرہ میل یعنی اُڑتالیس میل کے اندر دو تین دن کے لئے سفر کا ادادہ کر کے سفر بھی کرتا ہے اور ایک

دورات کے لئے پھروہ اپنی قیام گاہ یعنی آبائی وطن میں آنے کا ارادہ رکھا ہے تو وہ راستے کی نمازیں اور

جواب ا: - صورتِ مسئوله مين اگر آپ كا اراده اپ آبائى وطن (كوث چاندنه) مين بطور وطن رہے كانبيں ہے تو اب بيستى آپ كى وطن اصلى نبيں رہى، لبذا آپ جب مسافتِ سفر طے كركے يہاں آئيں تو قصر كريں گے، محض جائيداد اور مكانات ہونے كى بنا پر اس صورت ميں اسے وطن اصلى نبيں كہا جائے گا، لما فىي رد المحتار ولو نقل أهله و متاعه وله دور فى البلد لا تبقى و طنًا له وقيل تبقى ووجه القول الثانى فى فتح القدير بأنه محمول على ما اذا عزم على ابقائه و طنًا،

(١) رد المحتار باب صلوة المسافر ج: ٢ ص: ١٣٢ (طبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) امداد الفتاوي ج: ١ ص: ٣٩٣، ٣٩٣ (طبع مكتبه دار العلوم كراچي). وفي الهداية ج: ١ ص: ١٦٥ (طبع مكتبه شركت علميه ملتان) ومن كان له وطن فانتقل منه واستوطن غيره ثم سافر فدخل وطنه الأول قصر لأنه لم يبق وطنًا له الا يرى أنه عليه السلام بعد الهجرة عد نفسه بمكة من المسافرين وهذا لأن الأصل أن الوطن الأصلى تبطل بمثله دون السفر ووطن الاقامة تبطل بمثله وبالسفر وبالأصلى .... الخ.

01596/9/10

(فتوی نمبر ۲۸/۹۳۷ ج)

# فوج کی پوسٹنگ کی تبدیلی کی بناء پر نمازِ قصر سے متعلق چند سوالات کے جوابات

سوال ا: - شہر کے قریب فوجیوں کا گیمپ ہے، جب شہر میں اذانِ جمعہ ہوجاتی ہے تو وہاں اس کیمپ میں آواز سنائی دیتی ہے، مگر افسرانِ بالا کی طرف سے تھم ہے کہ کوئی فوجی شہر میں جمعہ کے لئے نہ جائے، اس صورت میں اس کیمپ میں نمازِ جمعہ وُرست ہوگی؟ یہ بات ہے کہ اس کیمپ میں مستقل کوئی مسجد نہیں ہے، پانچوں نمازیں ایک کمرے میں پڑھتے ہیں جو بوقت ِضرورت خالی بھی کرنا پڑتا ہے، کیا ایسے کمرے میں دیگر نمازیں جمعہ کے علاوہ پڑھنا جائز ہے؟

جواب ا: - یہ کیمپ شہر سے کتنی دُور ہے؟ کیا شہر کی عمارتوں اور اس کے کیمپ کے درمیان کچھ غیر آباد علاقہ ہے، جوشہر کا حصہ شار نہ کیا جاتا ہو، اس کا جواب آنے پراصل مسئلے کا جواب دیا جاسکے گا۔
سوال ۲: - جو آفیسر اپنے ماتحت یونٹوں کی دیکھ بھال کے لئے دُور جاتے ہیں، یعنی تقریباً اٹھائیس میل کی مسافت طے کرتے ہیں تو کیا یہ لوگ قصر کریں گے؟

جواب۲: - اگر پوسٹ جس کی چیکنگ کے لئے جارہا ہے شہر کی آخری حدود سے اُڑتالیس میل دُور ہے تو قصر کرسکتا ہے۔

سوال۳: - ایک آفیسر فوجیوں کو لے کر جب وُور دراز کے علاقوں میں جاتے ہیں، وہاں قیام کا کوئی پیتے نہیں ہوتا، جب کسی آفیسر سے دریافت کیا جاتا ہے تو بھی لاعلمی کا اظہار کرتے ہیں، کیونکہ

<sup>(</sup>١) رد المحتار باب صلوة المسافر ج: ٢ ص: ١٣٢ (طبع ايج ايم سعيد).

فوج میں قانون ہے کہ قیام کی حد کا کسی کونہیں بتایا جاتا، تو اس صورت میں قصر کیا جائے گا یانہیں؟ جواب س: – ندکورہ صورت میں فوجیوں کو قصر کرنا چاہئے، جب تک پندرہ دن قیام کرنے کا عزم نہ ہوقصر ہی کیا جائے گا، خواہ اس غیریقینی حالت میں کئی مہینے گزر جائیں۔

''۔ سوال ہم: - اگریہ چھوٹے چھوٹے یونٹوں والے سپاہی اور نوکر وغیرہ ہیڈکوارٹر کو پندرہ دن سے کم مدّت کے لئے گئے تو کیا یہ سپاہی قصر کریں گے یا اتمام؟

جواب ؟: - اگریونٹ سے ہیڈ کوارٹر کے شہر کا فاصلہ اُڑتالیس میل ہے تو قصر کریں گے۔ سوال ۵: - اگر ایک امام مسافر ہواور کسی جگہ یہ جماعت پڑھا تا ہے تو مقتدی کی نیت اور امام کی نیت میں کچھ فرق ہوگا یانہیں؟ اگر امام ہیڈ کوارٹر کو جائے تو اس کو بھی معلوم نہیں ہوتا کہ میں وہاں کتنا قیام کروں گا؟ اگر وہ امام وہاں نماز پڑھائے گا تو کیسے پڑھائے گا؟

جواب ۵: - مسافر امام دور کعتوں کی نیت کرے گا،اور مقتدی چار رکعتوں کی، پجرامام جب دور کعتوں پرسلام پھیر دے تو مقتدی کھڑے ہوکراپنی نماز پوری کریں، گراس میں قراءت نہ کریں، بلکہ جتنی دیر میں سورۂ فاتحہ پڑھی جاتی جے آئی دیر خاموش کھڑے رہ کر رُکوع میں چلے جائیں، قصر کا مسئلہ وہی ہے جونمبر ۲۲، نمبر ۲۲ میں گزرگیا ہے۔

مسئلہ وہی ہے جونمبر ۲۲، نمبر ۲۲ میں گزرگیا ہے۔

احقر محمد تقی عثانی عفی عنہ بندہ محمد شفیع محمد شفیع عفی عفی عنہ بندہ محمد شفیع محمد شفیع محمد شفیع معنہ بندہ محمد شفیع محمد شفیع محمد شفیع محمد شفیع مصد محمد شفیع محمد محمد شفیع محمد محمد محمد محمد شفیع محمد محمد محمد محمد محمد محم

## شرعى معذوركي نماز كاحكم

سوال: - ہماری مسجد میں ایک صاحب نماز پڑھتے ہیں، وضو کر کے نماز میں شریک ہوتے ہیں، وہ کہتے ہیں کدرُ گوع میں جب جاتا ہوں تو ہوا خارج ہوجاتی ہے، ہر نماز میں یہی حالت ہوتی ہے، کیا نماز پڑھنا چھوڑ دیں یا کیا صورت اختیار کی جائے؟

جواب: - اگر ان صاحب کو جار رکعتیں بھی بغیر وضوٹوٹے پڑھنے پر قدرت نہیں ہے، تو شرعاً وہ معذور ہیں، اور ان کے لئے حکم یہ ہے کہ وہ ہر نماز کا وقت شروع ہونے پر وضو کرلیا کریں اور

<sup>(</sup>١) وفي الدر المختار ج: ٢ ص: ١٣٣ (طبع سعيد) (ولا بد من علم التابع بنية المتبوع فلو نوى المتبوع الاقامة ولم يعلم التابع فهو مسافر حتى يعلم على الأصح) وفي الفيض وبه يفتي كما في المحيط وغيره دفعا للضرر عنه.

<sup>(</sup>٢) وفي الدر المختار ج: ٢ ص: ١٢٩، ١٣٠ وصح اقتداء المقيم بالمسافر في الوقت وبعده فاذا قام المقيم الى الإسمام لا يقرأ ولا يسجد للسهو في الأصح، لأنه كاللاحق والقعدتان فرض عليه وقيل لا، قنية وندب للإمام .... وفي شرح الارشاد ينبغي أن يخبرهم قبل شروعه والا فبعد سلامه (أن يقول) بعد التسليمتين في الأصح: أتموا صلوتكم فاني مسافر .... الخ.

اس وضو سے نماز پڑھتے رہیں، جب تک اس نماز کا وقت باقی رہے گا اس وقت تک وضور آگے خارج ہوئے سے نہیں ٹوٹے گا، ہاں! جب وہ وقت ختم ہوگا اور اگلا وقت شروع ہوگا تو نیا وضو کرلیں اور اس سے نماز پڑھتے رہیں، جب تک یہ عذر باقی رہے اس وقت تک ایسا کرتے رہیں، جب عذر ختم ہوجائے تو حسبِ معمول وضو کیا کریں۔

واللہ سجانہ اعلم

۲رار ۱۳۹۷ه (فتوی نمبر ۲۸/۲ الف)

## معذوركي نماز كاحكم

سوال: - بھی بھی تقیل یا بادی چیز کھانے کی وجہ سے مرض کا زور ہوتا ہے، تو رفع حاجت کے بعد مے زیادہ متورّم اور خت ہوجاتے ہیں، اور چنزنفس ہیٹے اور دبانے کے باوجود داخل نہیں ہوتے، اس صورت میں مرہم مسول پر لگا کر اور پھایہ مرہم کے نیچے گدی کیڑے کی رکھ کرلنگر باندھنا پڑتا ہے، رطوبت اور بعض دفعہ خون بھی جومسول کے خارج ہوتا ہے گدی میں جذب ہوتا رہتا ہے، بعض مرتبہ صرف ایک یا دوروز کے بعد اور بعض مرتبہ ہفتے عشر کے کے بعد سابقہ حالت بحال ہوتی ہے، مجبورا الن طالت میں نماز ادا کرنی پڑتی ہے، کیا ان حالات میں نماز کی ادا نیگی میں کوئی نقص واقع ہوتا ہے؟ اگر حالات میں نماز ادا کرنی پڑتی ہے، کیا ان حالات میں نماز کی ادا نیگی میں کوئی نقص واقع ہوتا ہے؟ اگر ہے تو اس کے ازالے کی کیا صورت ہو گئی ہے؟ خصوصاً اگر یہ حالت کچے کے موقع پر یا امام کو پیش آجائے تو مناسک کچے کی ادا نیگی کے لئے کیا آدکام ہیں؟ اور کیا تدابیرا ختیار کی جا تیں؟

جواب: - اگرخون یا رطوبت کا اخراج استے تسلسل کے ساتھ ہوتا ہے کہ باوضو چار رکعت نماز کی ادائیگی اس اخراج کے بغیر نہیں ہوسکتی تب تو حکم یہ ہے کہ ہر وقت کی ابتداء میں وضو کرلیا جائے اور اس سے فرض ونفل وغیرہ ادا کر لئے جائیں، یہ وضو فذکورہ اخراج سے نہیں ٹوٹے گا، پھر جب دُوسرا وقت آئے تو نیا وضو کر لے'' کپڑے کا معاملہ یہ ہے کہ اگر اس پر لگنے والی نجاست ایک گلٹ کے روپیہ کے برابر نہ ہو بلکہ اس سے کم ہوتو اس حالت میں نماز ہوجاتی ہے، اور اگر نجاست اس سے زائد ہواور یہ اندیشہ ہو کہ اگر کپڑے کو پھر دھویا گیا تو نماز سے فارغ ہونے سے پہلے کپڑے کو پھر روپیہ سے زائد نہوجات گی، اور اگر بیاندیشہ نہوتو

<sup>(</sup>٢،١) وفي التنوير وشرحه ج: ١ ص:٣٠٥، ٣٠٦ وصاحب عذر من به سلس بول لا يمكنه امساكه أو استطلاق بطن أو انفلات ريح أو استحاضة .... ان استوعب عذره تمام وقت صلوة مفروضة بأن لا يجد في جميع وقتها زمنا يتوضأ ويبصلني فيه خاليا عن الحدث ولو حكما .... وحكمه الوضوء لكل فرض .... ثم يصلّى به فيه فرضًا أو نفلا فاذا خرج الوقت بطل.

دھونا واجب ہے، اور اگر رطوبت یا خون کا اخراج اتنے شکسل کے ساتھ نہیں ہوتا جس کا ذکر پہلے فقروں میں کیا گیا ہے تو ہراخراج کے بعد نماز کے لئے وضو کرنا بھی ضروری ہے اور کیڑے دھونا بھی۔ مناسک جج میں طواف کے لئے وضوضروری ہے،اس لئے اس کا حکم نماز کا ساہے، باقی ارکان بلاوضوا دا کرنے سے ادا ہوجاتے ہیں، بہتریہ ہے کہ بید مسائل آپ کسی عالم سے زبانی بھی سمجھ لیں۔ والثداعكم الجواب صحيح احقر محمرتقي عثماني عفي عنه 01712/17/F+

(فتوى نمبر ۴۰/ ۱۹ الف)

بنده محمر شفيع عفي عنه

معذور کے لئے وضو کا حکم

سوال: - زید کو کافی عرصے قبض کی شکایت رہی جس کی بناء پر ڈاکٹر نے آپریشن کیا اور قضائے حاجت کے قدرتی راہتے کو بندگر کے دُوسری جگہ سے قضائے حاجت کا راستہ بنادیا،اس بناء پر زیدکورت کا اور قضائے حاجت پر قابونہیں ہے، ایک کامل نماز کے دوران کم از کم تین حاربار بے اختیاری طور پر رت خارج ہوجاتی ہے، اور زید کو بار بار وضو کے لئے تکایف اُٹھانی پڑتی ہے، اس بناء پر زید معذورین میں شار ہے یا نہیں؟

جواب: - صورتِ مسئولہ میں اگر واقعۃ ایک کامل نماز بھی بغیر خروج ریح کے اداء نہیں ہوسکتی تو زید شرعاً معذور ہے، اور وہ ایک وفت کے شروع میں وضو کر کے اس سے جتنی جا ہے نماز پڑھ سکتا ہے، اور وفت کے دوران خروج ریح سے اس کا وضونہیں ٹوٹے گا۔''

(فتوی نمبر ۳۲/۱۹۲۹ ه)

### شرعي معذور كي تعريف اور عذر كا معيار

سوال: - میری عمر ۴۹ سال ہے، ۲۰ سال کی عمر میں میں نے نماز شروع کی ، جن دنوں میں نے نماز شروع کی وہ میری گونا گوں امراض و بیاری کا زمانہ تھا،اس وقت مجھ کو ایک تکلیف یہ بھی تھی کہ میری ریج نہیں گھہرتی تھی ، یعنی تکلیف کم وبیش لگی رہتی تھی ، جس کے متعلق علماء حضرات سے دریافت کیا ہوگا، میرے ذہن میں ہے کہ انہوں نے فر مایا ہوگا کہتم ریج کے معذور ہو،تم ہر وقت وضو کرو، لہذا میں اس طرح کرتا رہا۔

اب سے ایک ماہ پیشتر ایسے ہی کرتا رہا ہوں، اور جو میرے ذمہ حیھ سالوں کی قضا نمازیں تھیں وہ بھی اس طرح ادا کرتا رہا ہوں، اور سردیوں میں موزے بھی وقت کے اندر پہن لیا کرتا تھا، ایک دن بہشتی زیور میری نظر سے گزری، تو وہاں مولانا صاحب نے تحریر فرمایا تھا کہ معذور آ دمی اس وقت موزہ سینے جب کہ طہارت کامل میں ہوتو بینے تو پھر وہ مسح کرسکتا ہے، اور میں تو یہ سمجھتا رہا ہوں کہ وقت کے اندر میں پاک ہوں اس طرح مجھ سے غلطی ہو چکی ہے اور متواتر کئی سالوں سے ہور ہی ہے، پھر میں نے اینے عذر ریاح کی محقیق کی تو اس میں بیمعلوم ہوا کہ میں بہ تکلیف طہارت سے نماز اوا کرسکتا ہوں، یعنی پریشانی تو ہوتی ہے مگر جان رو کئے سے نماز ادا ہوجاتی ہے، کیونکہ تقریباً ایک ماہ میں صرف دو تین دفعہ نمازوں میں دو، دو وضو کرنے پڑے، اب کتاب نور الایضاح وغیرہ جب دیکھی تو اس میں معذور کے متعلق جو حکم ہے کہ پہلی مرتباس کو اتنا وقت نہ ملے کہ وہ نماز پڑھ سکے، مگر میری بیرحالت نہ تھی، تکایف تو تھی مگراتنی شدید نہ تھی، بہ جبر و تکایف میں نماز ادا کرسکتا تھا.... میں معذور ہوں یانہیں؟ جواب: - "معذور" ہونے کے لئے بیضروری ہے کہ ابتداء میں عذر کی کیفیت بیہ ہو کہ ایک نماز بھی طہارت کے ساتھ نہ پڑھی جاسکے اور جتنی دہر میں وضو کر کے ایک فرض نماز پڑھی جائے اتنی دہر تک ریج نہ رُک سکے، چونکہ آپ کی میہ کیفیت نہ تھی جیسا کہ آپ نے بیان فرمایا ہے، اس لئے آپ پر معذور کے اَحکام جاری نہیں ہوسکتے ، اب آپ کو جاہئے کہ گزشتہ سالوں کی نمازیں جس حد تک آپ کو قدرت ہو قضا کرتے رہیں، باقی کے لئے توبہ و استغفار بھی کریں، اور وصیت بھی لکھ دیں کہ آپ کے بعد آپ کے ترکہ سے چھوٹی ہوئی نمازوں کا فدیہ ادا کردیا جائے، تاکہ جونمازیں بوجہ عذر قضا نہ کی جاسکیں ان کی تلافی فدیہ کے ذریعہ ہوجائے۔''

موزوں پرمسے کے بارے میں بید مسئلہ یادر کھئے کہ آپ اگر معذور ہوتے تب بھی ایک دن ایک رات تک مسے کرنا آپ کے لئے اس وقت تک جائز ہوتا جبکہ آپ نے حقیقی وضو کر کے واقعۃ باوضو ہونے کی حالت میں پہنا ہوتا، اور اگر کوئی معذور رائح خارج ہونے کے بعد موزے پہنے تو وہ صرف وقت ختم ہونے تک مسے کرسکتا ہے اس کے بعد نہیں۔ فی الدر الم حتیار و معدور فانہ یمسے فی

<sup>(</sup>۱) حواله کے لئے سابقہ ص:۵۰۵ کا حاشیہ نمبرا،۲۔

ر ) نماز کے فدید سے متعلق حضرتِ والا دامت بر کاتیم کاتفصیلی فتوی سابقہ ص: ۴۸۶ میں ملاحظہ فر ما کیں۔

الوقت فقط، الا اذا توضأ ولبس على الانقطاع الصحيح. (شامى ص: ٢٥٠، والتفصيل في رد المحتار) والله سجانه وتعالى اعلم الجواب صحيح الجواب صحيح الجواب صحيح الجواب عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه بنده محمد شفيع عنه الله عنه الله عنه (فتوى نمبر ١٩/١٧٢٥ الف)

قطرے کا مریض کپڑا دیکھے بغیر نماز پڑھے تو کیا حکم ہے؟

سوال: - زید قطرے کا مریض ہے، شبہ پر جب دیکھا تو بعض مرتبہ قطرہ آیا اور بعض مرتبہ نہیں آیا، ایسا مریض بغیر کیڑا دیکھے سابقہ وضو سے نماز پڑھے تو جائز ہے؟ یا تجدید وضوکرے؟

جواب: - اگر قطرہ نکلنے کا گمان غالب ہوتو چاہے قطرہ نظر آئے یا نہ آئے وضو کرنا واجب ہوتو واجہ قطرہ نظر آئے یا نہ آئے وضو کرنا واجب ہوتا ہوتو دیکھ کر اطمینان کرلینا چاہئے ، اور اگر اس صورت میں قطرہ نظر نہ آئے تو نیا وضو کئے بغیر نماز پڑھنا جائز ہے ، شبہ کی صورت میں اگر کسی عذر کی وجہ سے دیکھنے کا موقع نہ ملے تو بغیر دیکھے اور بغیر تجدید وضو کئے نماز پڑھ لینے سے نماز ہوجائے گی۔

والله اعلم احقر محمد تقی عثانی عفی عنه

01711/0/1

(فتوى نمبر ١٩/٢٣ الف)

الجواب صحيح محر شفيع

## ﴿ فصل فی الجمعة ﴾ (جمعہ کے متعلق مسائل کا بیان)

حنفیہ کے نز دیک نماز جمعہ کے لئے شہر کا وجود ضروری ہے

سوال: - جمعہ کی نماز کے لئے احناف کے نزدیک شہر کا وجود ضروری ہے یانہیں؟

جواب: ﴿ حفیہ کے نزدیک جمعہ صرف شہر، قصبے یا ایسے بڑے گاؤں میں ہوسکتا ہے جہاں
ضروریاتِ زندگی عام ملتی ہولی، بازار ہو، سڑکیں ہول، اور وہ اپنی خصوصیات کے لحاظ ہے شہر کے ساتھ
مشابہ ہو، چھوٹے گاؤں میں جمعہ جائز نہیں۔ (۱)

واللہ سجانہ اعلم
مثابہ ہو، چھوٹے گاؤں میں جمعہ جائز نہیں۔ (۱)

## دورانِ خطبه تشهد کی ہیئت پر بیٹھ کر ہاتھ باندھنا

سوال: - ہمارے ہاں ملک بھر میں رواج ہے کہ جمعہ کی نماز کے خطبے میں، تشہد میں بیٹھنے کی طرح بیٹھ کر ہاتھ باندھ لیتے ہیں اور جب خطیب درمیان خطبہ کے بیٹھتا ہے تو آخری خطبے میں ہاتھ رانوں پررکھ لیتے ہیں، کیا ایسا کرنا فرض، واجب یا سنت ہے؟ جوابیا نہ کرے کیا وہ گنہگار ہے؟ جواب باندھ لیا ہے۔ خطبۂ جمعہ میں اصل یہ ہے کہ اس کو دھیان سے سننا واجب ہے، اور خطبے کے دوران کوئی بات چیت یا ایساعمل ممنوع ہے جس سے سننے میں خلل واقع ہو، لیکن تشہد کی ہیئت میں بیٹھنا، ہاتھ باندھنا اور خاص وقت پر ہاتھ جھوڑ دینا سنت نہیں، ادب کے خیال سے دوزانو بیٹھنے میں کچھ بیٹھنا، ہاتھ باندھنا اور خاص وقت پر ہاتھ جھوڑ دینا سنت نہیں، ادب کے خیال سے دوزانو بیٹھنے میں کچھ

(۱) وفي الدر المختار ج: ۲ ص: ۱۳۵ ويشترط لصحتها سبعة أشياء الأول المصر .... وظاهر المذهب انه كل موضع له أمير وقاض يقدر على اقامة الحدود. وفي الشامية عن أبي حنيفة انه بلدة كبيرة فيها سكك وأسواق ولها رساتيق وفيها وال يقدر على انصاف المظلوم من الظالم بحشمته وعلمه أو علم غيره يرجع الناس اليه فيما يقع من الحوادث وهذا هو الأصح .... الخ. وكذا في البحر الرائق ج: ۲ ص: ۱۵۱. ثير و يحتى: الماد الاحكام ح: اص: ۵۲۰ الحطبة، وفي المدر المختار ج: ۲ ص: ۵۹۱ (طبع ايج ايم سعيد) وكل ما حرم في الصلوة حرم فيها، أي في الخطبة، خلاصة وغيرها. فيحرم أكل وشرب وكلام ولو تسبيحًا أو ردّ سلام أو أمرًا بمعروف بل يجب عليه أن يستمع ويسكت.

حرج نہیں، بلکہ بہتر ہے، لیکن مذکورہ التزامات اگر واجب یا سنت سمجھ کر کئے جائیں تو بدعت ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم

01197/11/10

(فتوی نمبر ۲۵/۲۵۱۳ ه)

خطبے کے دوران نفل نماز پڑھنے کا حکم

سوال: - ایک شخص دورانِ خطبه آیا اور بیٹھ گیا، نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نے اس سے پوچھا: کیا تم نے دو رکعت نماز پڑھ لی؟ اس نے کہا: نہیں! فرمایا: اُٹھ اور پہلے دو رکعت نماز پڑھ۔ یہ شاید بخاری کی حدیث ہے، اہل سنت والجماعت کا خطبے کے دوران عمل اس سے مختلف ہے؟

جواب: - بخاری شریف ہی کی حدیث میں بہ بھی ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ جمعہ کے دوران کلام کرنے سے یہاں تک کہ دُوسرے کو خاموش کرنے سے بھی منع فر مایا، ( بخاری ج:۱ ص:۱۲۷، ۱۲۷)۔ نیز مجم طبرانی میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بیدارشادمنقول ہے کہ امام کے خطبہ دیتے وقت جبتم میں سے کوئی معجد میں داخل ہوتو نہ نماز جائز ہے نہ بات کرنا، (بحوالہ اعلاء السنن ج:۲ (ج) ص:۵۷)۔ نیز حضرت ابوبکرؓ، حضرت عمرؓ اور حضرت عثمانؓ خطبہ شروع ہونے کے بعد نماز پڑھنے سے روكة تنهے، (عدة القارى ج:٢ ص:٢٣٢) للهذا بخارى شريف ميں جو واقعه حضرت سليك عطفاني رضى الله عنه كا آيا ہے، وہ حضرت سليك كى خصوصيت تھى، چنانچەسنى واقطنى اور ابوبكر بن ابى شيبة نے اسى واقعے میں پینصریح فرمائی ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم حضرت سلیک گونماز کا حکم فرما کرخود خاموش ہو گئے تھے اور جب تک وہ نمازے فارغ ہو گئے آپ رُ کے رہے، امسک عن المحطبة حتّى فوغ من رکعتیه ثم عاد الی خطبته. (عمدة القاری ج:۲ ص:۲۳۲) کیبال تفصیل کا موقع نہیں، بعض دُوسرے دلائل کی روشنی میں بھی بیہ حضرت سلیک کی خصوصیت معلوم ہوتی ہے۔ والله سبحانه اعلم احقر محمرتقي عثاني عفي عنه الجواب سيجح 01511/11/10 بنده محدشفيع عفااللدعنه

(فتوى نمبر ١٩/٢٩٥ الف)

<sup>(</sup>۱) وفي الهندية ج: ۱ ص: ۱۳۸ (طبع مكتبه رشيديه كوئنه) اذا شهد الرجل عند الخطبة ان شاء جلس محتبيًا أو مت بعًا أو كما تيسر لأنه ليس بصلوة عملًا وحقيقةً، كذا في المضمرات ويستحب أن يقعد فيها كما يقعد في الصلوة كذا في معراج الدراية. (۲) (طبع قديمي كتب خانه).

 <sup>(</sup>٣) اعلاء السنين باب كراهة الصلوة والكلام اذا خرج الامام للخطبة يوم الجمعة لا سيما اذا شرع فيها ج: ٢
 ص: ٦٤ (طبع ادارة القرآن كراچي).

 <sup>(</sup>٣) باب اذا راى الامام رجلًا جاء وهو يخطب أمره أن يصلّى ركعتين. (طبع دار الفكر).

<sup>(</sup>۵) و مکھنے حوالہ ذکورہ حاشیہ نمبری (محدز بیرحق نواز)

### خطبے کے دوران خاموش رہنا واجب ہے

سوال: - خطيب صاحب دورانِ خطبه بيآيتِ كريمة تلاوت كردي: "ينسايَّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوُا صَلُّوُا عَلَيْهِ" الآية ، تو دُرودشريف بآوازِ بلند پڙهنا جا جئ يانهيں؟

جواب: - خطبے کے دوران بالکل خاموش رہنا واجب ہے، اور بیہ حدیث میں ہے کہ اگر کوئی شخص بول رہا ہوتو اسے چپ کرانے کے لئے بولنا بھی ناجائز ہے، لہٰذا جب امام آیت کریمہ: "إِنَّ اللهُ صَحْص بول رہا ہوتو اسے چپ کرانے کے لئے بولنا بھی ناجائز ہے، لہٰذا جب امام آیت کریمہ: "إِنَّ اللهُ وَمَلَلِكَتَهُ" اللّهَ ﷺ اللّهَ ﷺ من بان سے پڑھنا وُرست موگا۔ منہیں، خطبے کے دوران نماز پڑھنا بھی ناجائز ہوجا تا ہے تو دُرود پڑھنا بدرجهُ اَوْلی نادُرست ہوگا۔

والله اعلم احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ار۱۸۸۸ ه

الجواب صحيح محمد عاشق اللي عند محمد عاشق اللي عند

(فتوی نمبر ۱۹/۱۷ الف)

### جمعہ کی اذانِ ثانی امام اور نبر کے سامنے دینی جاہئے

سوال: - جمعہ کے خطبے کے لئے ؛ وز جمعہ امام صاحب منبرِ رسول پر بیٹھتے ہیں تو مؤذّن صاحب کو ان کے بالکل سامنے لاؤڈ اسپیکر رکھ کر اذان دینی چاہئے؟ اور کیا پیطریقہ بدعت ہے؟ یا دائیں بائیں ہٹ کراذان دینی چاہئے؟

جواب: - خطبے کے وقت اذان امام اور منبر کے بالکل سامنے ہونی چاہئے، دائیں یا بائیں ہے۔ ہوئی جاہئے، دائیں یا بائیں ہے کہ خطبے کے وقت اذان امام اور منبر کے بالکل سامنے ہوئی چاہئے، دائیں یا بائیں ہے کہ مناصر ہے کہ الفقھاء و تمام ہے کرنہیں، اور اذان کے اس طریقے کو بدعت قرار دینا دُرست نہیں، کے ماصر ح به الفقھاء و تمام دلیلہ فی امداد الفتاوی ۔ واللہ سبحانہ اعلم دلیلہ فی امداد الفتاوی ۔

۱۲/۹/۱۳۹۵ (فتوی نمبر ۱۳۸/۹۸۳ ج)

(۱) وفي الدر المختار ج: ۲ ص: ۱۵۹ (طبع سعيد) وكل ما برم في الصلوة حرم فيها أي في الخطبة خلاصة وغيرها فيحرم أكل وشرب وكلام ولو تسبيحًا أو ردّ سلام أو أمرًا بمعروف بل يجب عليه أن يستمع ويسكت. وكذا في امداد الفتاوي ج: ۱ ص: ۳۵۷، ۴۵۷ (طبع دار العلوم كراچي).

(٢) وفي صحيح البخاري ج: ١ ص: ١٢٨ ، ١٢٨ (طبع قديمي كتب خانه) ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: اذا قلت لصاحبك يوم الجمعة أنصت والامام يخطب فقد لغوت.

(٣) سورة الأحزاب: ٥٦.

 <sup>(</sup>٣) وفي الدر المختار ج: ٢ ص: ١١١ ويؤذن ثانيًا (بين يديه) أي الخطيب، وفي الشامية تحته (قوله ويؤذّن ثانيًا بين يديه) أي علني سبيل السنية كما يظهر من كلامهم، رملي .... الخ. وكذا في فتح القدير ج: ٢ ص: ٣٨ (طبع مكتبه رشيديه كوئته) وفتاوي دار العلوم ديوبند ج: ٥ ص: ١٥٨.

<sup>(</sup>۵) و يکھنے: امداد الفتاوي ص: ۳۲ تا ۲۸۱ (طبع مکتبد دار العلوم کراچی)-

## جمعہ کے دن نماز سے قبل تقریر کرنے کا حکم

سوال: - جمعہ کے دن نماز سے قبل تقریر کرنی چاہئے یا بعد نماز؟ سنت طریقہ کون سا ہے؟ اور کیا خطبے سے پہلے وعظ کہنا بدعت ہے؟

جواب: - خطبے سے پہلے اور جمعہ کے بعد دونوں وقت وعظ کہنا جائز ہے، جس صورت میں مسلمانوں کا زیادہ فائدہ اور سہولت ہوا سے اختیار کیا جاسکتا ہے، اور خطبے سے پہلے وعظ کہنے کو بدعت قرار دینا غلط ہے، ہاں! وہ مباح ہے، خاص اس وقت کے لحاظ سے اسے مسنون یا واجب قرار دینا سے بدعت ہوجائے گا۔

واللہ سبحانہ اعلم واللہ وا

## جمعه کا خطبه اورنماز الگ الگ اشخاص پڑھائیں تو کیا تھم ہے؟

سوال: - ہمارے محلّہ کی معجد کے امام صاحب حافظ نہیں ہیں، تراوی کا ایک دُوسرے حافظ صاحب بڑھاتے ہیں جو قاری بھی ہیں، آخری جمعۃ الوداع کو میں نے امام صاحب سے کہا کہ آپ خطبہ پڑھادیں حافظ صاحب جمعہ پڑھادیں گے، امام صاحب نے انکار کردیا اور کہا کہ خطبہ اور جمعہ ایک ہی مصفی پڑھادیں جا دیا ہے۔ اس کی کیا حیثیت ہے؟

جواب: - امام صاحب نے ٹھیک کہا، جمعہ کا خطبہ اور نماز ایک ہی شخص کو پڑھانا جاہئے، افضل طریقہ یہی ہے اور اس کے خلاف کرنا مناسب نہیں، اللّا بیہ کہ کوئی عذر ،و، بغیر عذر کے ایسا کرنا خلاف اُؤلی ہے۔

لما في الدر المختار لا ينبغي أن يصلّي غير الخطيب لأنهما كشئ واحد فان فعل بأن خطب صبي باذن السلطان وصلّي بالغ جاز. (شامي ص: ۵۵۲). ومشله في امداد الفتاوي ج: ١ ص: ٢٠٨٠ ومشله في امداد الفتاوي والله سبحانه اعلم عن ١٠٠١م (قتي نمبر ٢٥/٢٥٣ه و الله محر ٢٥/٢٥٣٨ و الله محر ٢٥/٢٥٢٨ و الله محر ٢٥/٢٥٢٨ و الله محر ٢٥/٢٥٢٨ و الله محر ٢٥/٢٥٢٨ و الله محر ١٤٥٠٠٠ و الله محر ١٤٥٠٠٠ و الله محر ١٤٥٠٠٠ و الله محر ١٤٥٠٠٠ و الله محر ١٤٥٠٠ و الله محر ١٤٥٠ و الله محرد ١٤٥ و الله محرد ١٤٥٠ و الله محرد ١٤٥ و الله

<sup>(</sup>۱) وكذا في فتاوئ دار العلوم ديوبند ج: ۵ ص: ۲۷ (سوال: ۲۳۸۵) و امداد الأحكام ج: ا ص: ۷۷۲. نيز د كيم المادالفتاوي ج: ا ص: ۲۷۲. نيز د كيم المادالفتاوي ج: ا ص: ۳۳۸ (طبع مكتبددار العلوم كراچي)\_

<sup>(</sup>٢) الدر المختار ج: ٢ ص: ١٦٢ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>٣) امداد الفتاويٰ ج:ا ص:٣٦٧ (طبع مكتبه دار العلوم كراچي) \_ نيز و يكھئے امداد الاحكام ج:ا ص: ٣٥٤ (طبع مكتبه دار العلوم) \_

## نستی میں جمعہ فرض نہ بھھنے والے امام کے لئے کسی ڈوسر بے شخص سے نمازِ جمعہ بڑھوا نا

سوال: - زیدایک مسجد کا خطیب ہے، بسبب عدم جواز جعہ فی القریٰ نماز نہیں پڑھاتے، خود جمعہ کو تقریر کرتے ہیں اور بکر کو کہہ دیتے ہیں کہتم نمازِ جمعہ پڑھادو، زیدنفل کی نیت باندھ کر بکر کے پیچھے نماز پڑھتا ہے جمعہ نہیں پڑھتا، کیا زید کا بیرو بیاز رُوئے شرع جائز ہے یا نہیں؟

جواب: - اگر وہ موضع فی الواقعہ اییا قریہ ہے جوشہر کی تعریف میں نہیں آتا تو زید کے لئے نہ خود جمعہ کی امامت جائز ہے اور نہ کسی و وسرے سے جمعہ کی نماز پڑھوانا وُرست ہے، شرعی حکم سب کے لئے ہوتا ہے۔

لئے ہوتا ہے۔

احقر محمد تقی عثانی عفی عنه ۲/۲/۸۸۲۱ھ

(فتوى نمبر ١٩/٦٥٧ الف)

ا بواب ب بنده محمد شفیع عفا الله عنه

#### قرية كبيره مين نمازٍ جمعه

سوال: - ہمارے گاؤں میں ڈاک خانہ اور یونین کونٹل کا دفتر موجود ہے، اور ہمارا علاقہ ملیرٹی سے چودہ میل دُور ہے، سرکاری اعداد مردم شاری جار ہزار ہے، روز مرّہ کی زندگی کے ساز وسامان بھی مل رہے ہیں ....الخے۔کیا جعہ ایسی جگہ جائز ہے؟

جواب: - سوال میں بستی کے جو حالات بیان کئے گئے ہیں ان کے پیشِ نظر اس بستی میں فقط واللہ اعلم فقط واللہ اعلم نمازِ جمعہ دُرست ہے۔ الجواب سجیح الجواب سجیح الجواب سجیح بندہ محمد شفیع بندہ محمد شفیع بندہ محمد شفیع

(فتؤی نمبر ۱۹/۳۰۲ الف)

### قریئے صغیرہ میں جمعہ کا حکم (فارسی) سوال: - یک قریہ ہست کہ تقریباً ۷۰۰ ہفت صد نفوس مشتمل ست قاضی رسمی دارد وضروری

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار ج: ۲ ص: ۱۷ صلوة العيد في القرئ تكره تحريمًا أى لأنه اشتغال بما لا يصح لأن المصر شرط الصحة. وفي الشامية تحته (قوله صلوة العيد) ومثله الجمعة ح. وكذا في فتاوى دار العلوم ديوبند ج: ۵ ص: ۳۷. (۲) تفصيل اور دلاك كي لئة وكيمية: امداد الاحكام ج: اص: ۵٦ (طبع مكتبه دار العلوم كرا چي ) ـ

أ حکامِ شرع نکاح، طلاق، تقسیمِ میراث وغیره را فیصله کند و ضروریاتِ زندگی مهیانمی شوند تقریباً ۳ عدد دو کان دارد که قبل از دو سال یکمی بهم بنود و یک معجد داد که بخ وقت نماز باجماعت گزاشته شود و دیگر یک مسجد دوموضع نخلها و باغات موجود است که بقاعده نماز باجماعت نمی شود اکثر آ دمیاں فراد کا نماز میخوانند، نه امام دارد نه مؤذّن، جامع مسجد بهم مؤذّن ندارد و تقریباً از ۲۵ سال جمعه وعیدین قائم کردند بغیر از اذن سلطان ابل محلّه قبل از ۲۵ سال جمعه نبود ۴ رکعات احتیاطی بهم میخوانند، و دیگر در اطراف ده جانب قبله فاصله یک میل انگریزی یک قریه و اقع است مشتمل بر ۱۵۰ ایک صد و پنجاه نفوس و جانب مشرق فاصله دو میل یک قریه شتمل بر ۲۰۰۰ چهار صد نفوس بهم موجود درین میل یک قریه شتمل بر ۲۰۰۰ چهار صد نفوس بهم موجود درین میورت جمعه وغیدین جائز است یانه؟

(فتوى نمبر ١٩/٥٩٩ الف)

### خطبه مجمعه کے دوران ہاتھ میں عصالینے کی شرعی حیثیت

سوال: - اگر کوئی امام خطبے میں عصانہ لے اور خطبہ پڑھے تو کیا یہ جائز ہے یانہیں؟ جواب: - آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اکثر عصایا کمان ہاتھ میں لے کر خطبہ دیتے تھے، اس لئے اگر کوئی شخص آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتداء میں ایسا کرے تو سنت ہے، لیکن یہ خطبے کی کوئی لازمی شرط نہیں ہے، عصالے بغیر بھی خطبہ بلا کراہت دُرست ہے، اور اس کو خطبے کی لازمی شرط قرار دینا التزام مالا میزم کی بنا پر بدعت ہے، بعض لوگ چونکہ اس کو خطبے کا لازمی جزء سیجھنے لگے تھے اس لئے بعض علماء نے اس کوزک کرنے کا اہتمام کیا، بلکہ بعض نے اسے بدعت تک کہا ہے، لیکن حقیقت وہی ہے جو

<sup>(</sup>١) رد المحتار باب الجمعة ج: ٢ ص:١٣٤ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>٢) و يکھئے امداد الفتاوی ص: ۱۶،۸۱۵ س

اُوپرِعرض کی گئی کہ بیمل اصلاً سنت ہے، بشرطیکہ اسے واجب نہ سمجھا جائے، واجب سمجھ کر کرنا بدعت ہوجائے گا۔

قال في الدر المختار وفي الخلاصة ويكره أن يتكئ على قوس أو عصاء وقال الشامي استشكله في الحلية بأنه في رواية أبي داؤد أنه صلى الله عليه وسلم قام أي في الخطبة متوكنًا على عصاء أو قوس اهر ونقل القهستاني عن عبدالمحيط ان اخذ العصاء سنة كالقيام. وشامي ج: اص: ۵۵۳ باب الجمعة)

۱۳۹۲/۱۲/۲۲ هـ (فتوی نمبر ۲۸۳۹ مرکز و)

### امروٹ شریف میں نمازِ جمعہ کا حکم

سوال: - پاکستان کے دیہات میں اکثر علماء خواہ دیو بندی مکتبِ فکر سے تعلق رکھتے ہوں یا بریلوی سے، قریۂ صغیرہ میں نمازِ جمعہ بلا جھجک پڑھاتے ہیں، حالانکہ حفی مسلک میں دیہات میں جمعہ کی نماز نہیں ہوتی، مندرجہ بالا حضرات یہ جواب دیتے ہیں کہ امام مالک رحمۃ اللہ تعالی علیہ کے نزدیک قریۂ صغیرہ میں نمازِ جمعہ جائز ہے اور ان کا مسلک قوی ہے۔

سندھ کے بڑے اکابر میں سے حضرت مولانا تاج محمود صاحب امروٹی، امروٹ شریف میں جعد کی نماز بڑھاتے تھے جبکہ جمعہ کی اکثر شرائط پوری نہیں ہوتیں، ان کے جانشین کا بھی یہی عمل ہے، دُوسر سے حضرت مولانا حماداللد رحمۃ اللہ علیہ ہالیجی شریف ہیں۔ اس لئے جوعلماء خفی مسلک پرکار بند ہیں وہ دیہات میں درس و تدریس اور خطابت بغیر جمعہ کے، فرائض سرانجام نہیں دے سکتے، عوام تو صرف یہ کہتے ہیں کہ یا تو اکابر کو یہ کہو کہ ناحق پر ہیں، اگرحق پر ہیں تو ان کی طرح نمازِ جمعہ تم بھی پڑھاؤ، ایک سال سے تدریسی خدمات انجام دے رہا ہوں لیکن چونکہ ہمارا گاؤں ستر، استی (۲۵،۵۰۰) گھروں پر مشمل ہے، چھ سات دُکا نیں بھی ہیں، ڈاکٹری اور دیگر ضروریات کافی حد تک پوری ہوجاتی ہیں، شہر سے تقریباً سات آٹھ میل دُور ہے، جس بستی میں رہائش پذیر ہوں وہ ہماری برادری کی بستی ہے، اس کے اردگر داور بھی کئی بستیاں ہیں جو مختلف مقامات سے آگر یہاں آباد ہوئی ہیں۔

اور ہماری بہتی کے چیئر مین کی زیرِ نگرانی اکٹھے کئی ہزارا بکڑ زمین خریدی گئی تھی ، اگرایک جگہ گاؤں بناتے تھے تو بہت سے آدمی اپنی زمین سے بہت دُور ہوجاتے تھے، اس لئے ہرایک نے اپنی

<sup>(</sup>۱) الدر المختار مع رد المحتار ج: ۲ ص: ۱۳ (طبع سعید). نیز و کیجئے امدادالاحکام ج:۱ ص: ۲۳۷ و۵۵۲ (طبع مکتبددار العلوم کراچی)۔

سہولت کے لئے اپنی اپنی زمینوں سے قریب گھر بنالئے اور ان میں جو سرکر دہ لوگ تنے ان کے نام سے وہ گاؤں مشہور ہوگیا، جبکہ چیئر مین سب کا ایک ہی ہے۔ حنی مسلک کی شرائط کیا ہیں؟ اور ان کا مأخذ قرآن وسنت سے کیا ہے؟ اور حنی مسلک کی مالکی مسلک پر وجهٔ ترجیح کیا ہے؟ ہماری اس بستی میں نماذِ جمعہ ہوسکتی ہے یانہیں؟

جواب: -عزيز محترم سلمه الله تعالى! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آپ کا سوال غور سے پڑھا اور تمام حالات پرغور کیا، لیکن آپ نے اپنی بہتی کا جو حال لکھا ہے اس کے پیشِ نظر اسے قصبہ، قریۂ کبیرہ یا شہر کہنا مشکل ہے، اور حنفیہ کی تمام کتابیں متون و شروح و فقاوئی جمعہ کے لئے مصریا قریۂ کبیرہ کی شرط کوضروری قرار دیتی ہیں۔ مالکیہ اور شافعیہ کے یہاں بلاشبہ گاؤں میں بھی جمعہ ہوجا تا ہے، لیکن کسی ایک مسئلے میں مالکیہ یا شافعیہ کے قول کو لینا اور باقی نماز حنفیہ کے طریقے پر پڑھے ہیں ''تسلسفیسق'' کا اندیشہ ہے، جو باجماعِ فقہاء باطل ہے، اور اس سے کسی کے طریقے پر پڑھے ہیں ''تسلسفیسق'' کا اندیشہ ہے، جو باجماعِ فقہاء باطل ہے، اور اس سے کسی کے نزدیک نماز ضحے نہیں ہوتی، لبذا مالکیے یا شافعیہ کے مسلک پڑھل کر کے جمعہ اوا کرلینا کسی طرح وُرست نہیں، حنفیہ کے نزدیک گاؤں میں جمعہ کے جواز کی صرف ایک صورت ہے وہ یہ کہ امام مسلمین وہاں جمعہ پڑھے کا حکم دیدے، یہ صورت ہے وہ یہ کہ امام مسلمین وہاں جمعہ پڑھے کے میں مفقود ہے۔

اور یہ جواحقر نے عرض گیا گہ آپ کی سبتی میں قریبے کہیرہ کی تعریف صادق نہیں آتی، اس کی حجہ ہا جا ہواں میں جعہ جائز فقہاء نے نہیں کی، بلکہ اس کا مدارعرف پر رکھا ہے کہ جس بستی کوعرفا قصبہ کہا جا تا ہواں میں جعہ جائز ہے۔ اس کی علامات یہ ہیں کہ اس میں ایسا بازار ہوجس میں روز مرۃ کی ضروریات مل جاتی ہوں، آبادی اتنی ہو کہ اسے قصبہ کہا جا سکے یا جس میں ارہا بازار ہوجس میں روز مرۃ کی ضروریات مل جاتی ہوں، آبادی اتنی ہو کہ اسے قصبہ کہا جا سکے یا جس میں سڑکیں وغیرہ ہوں اور حکومت کی طرف سے عدالت، تحصیل یا تخانہ وغیرہ ہو، آپ کی بستی میں کل ستر، استی (۵۰،۵۸) گھر ہیں جن کی آبادی بہت سے بہت آٹھ سو کے قریب ہوگی، دُکا نیں چھ سات ہیں، جسے بازار کہنا مشکل ہے، ڈاک خانہ، تحصیل وغیرہ نہیں ہے، اگر وہ اس کے قریب ہوگی، دُکا نیں چھ سات ہیں، جسے بازار کہنا مشکل ہے، ڈاک خانہ، تحصیل وغیرہ نہیں ہے، اگر وہ اس کے اس کو قصبہ نہیں کہہ سے کہ بال! اردگر د کی جن دُوسری بستیوں کا تذکرہ آپ نے گیا ہے اگر وہ اس کے اس کو قصبہ نہیں کہہ سے کہ بال اور وہاں جوازِ جمعہ کی کوئی صورت نظر نہیں آتی۔ کرسوال دوبارہ ہو چھ لیجئے۔ فی الحال تو وہاں جوازِ جمعہ کی کوئی صورت نظر نہیں آتی۔

اقل تو آپ، لوگوں کو امداد الفتاویٰ، فتاویٰ دار العلوم وغیرہ فتاویٰ کی کتابیں نیز موجودہ مفتیوں کے فتاویٰ دیکھا کر مسئلہ نرمی ہے سمجھا کیں، اگر اس طرح بات بن جائے فبہا، ورنہ اگر فتنے کا اندیشہ ہوتو کسی اور سے جمعہ پڑھوا کر خودمقندی بن کرنماز بہ نیت نفل پڑھ لیجئے، پھر تنہا ظہر کی نماز ادا کر لیجئے۔ رہا

یہ مسئلہ کہ حنفیہ کے اس مسلک کے قرآن وسنت سے کیا دلائل ہیں؟ سویہ ایک طویل الذیل موضوع ہے، اوّل تو یہ بات مجتهدین کے سوچنے کی ہے، ہم مقلدوں کے سوچنے کی نہیں۔ دُوسرے اس پر مفصل رسائل حنفیہ نے لکھ دیئے ہیں، جن میں علامہ نیموی، حضرت گنگوہی، حضرت شنخ الہندر جمہم اللّٰہ وغیرہ کے رسائل معروف ومشہور ہیں، حضرت شیخ الہندگا رسالہ "او ثق العریٰ فی تحقیق الجمعة فی القریٰ" سب سے زیادہ مفصل ہے۔

تیسری مخضر بات میہ ہے کہ بخاری اور ابوداؤد وغیرہ کی معروف حدیث کے مطابق مدینہ طیبہ کے بعد سب سے پہلا جمعہ "جواٹی" نامی قلعے میں پڑھا گیا ہے، () جو بحرین کی تجارتی منڈی تھی، حالانکہ بحرین کی فتح سے پہلے بیٹھار دیبات مسلمان ہو چکے تھے، وہاں کہیں بھی جمعہ پڑھنا ثابت نہیں بلکہ جمعہ نہ پڑھنا ثابت ہو۔

نیز صحیح بخاری میں مردی ہے کہ عوالی بستیوں کے صحابہ کرائم باری باری جمعہ نیڑھنے کے لئے مدینہ طیبہ آیا کرتے تھے، '' اگر وہاں جمعہ جائز ہوتا تو اس کی کوئی ضرورت نہ تھی، اس کے علاوہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ججۃ الوداع کے موقع پرعرفات میں جمعہ کے دن ظہر کی نماز پڑھائی ہے، جس پر تمام روایات متفق ہیں، یہ تمام دلائل اس قدر تو می جی کہ حنفیہ کے مسلک کوضعفِ ولیل کی بنیاد پر چھوڑنے کا کوئی سوال پیدانہیں ہوتا۔ ('')

جہاں تک امروٹ شریف اور ہالیجی شریف کا تعلق ہے، مجھے وہاں کے حالات کاعلم نہیں ہے کہ وہاں کے حالات کاعلم نہیں ہے کہ وہ کیسی بستیاں ہیں؟ بہتر ہوگا کہ آپ وہاں کے بزرگوں سے بھی اس مسئلے میں رُجوع کر کے معلوم کرلیں کہ ان کے جمعہ پڑھنے کی وجہ کیا ہے؟

۱۲۹۷/۹۸۲۱ (فتوی نمبر ۲۸/۹۸۲ ج)

صحت جمعہ کے لئے شہر یا قریۂ کبیرہ ہونا ضروری ہے سوال: - جمعہ کے لئے شہر یا قریۂ کبیرہ ہونا ضروری ہے سوال: - جمعہ کی نماز کے لئے احناف کے نزدیک شہر کا وجود ضروری ہے یانہیں؟ جواب: - حنفیہ کے نزدیک جمعہ صرف شہر، قصبے یا ایسے بڑے گاؤں میں ہوسکتا ہے جہاں ضروریاتے زندگی عام ملتی ہوں، بازار ہوں، سڑکیں ہوں اور وہ اپنی خصوصیات کے لحاظ سے شہر کے ضروریاتے زندگی عام ملتی ہوں، بازار ہوں، سڑکیں ہوں اور وہ اپنی خصوصیات کے لحاظ سے شہر کے

<sup>(</sup>۱) و کیھیے سیجے بخاری ج:ا ص:۱۲۲ (طبع قد کمی کتب خانه) وابوداؤو ج:ا ص:۱۲۰ (طبع مکتبه حقانیه ملتان)۔

<sup>(</sup>٢) الصاّ ص:١٢٣ـ

<sup>(</sup>٣) ولائل كى تفصيل كے لئے امداد الاحكام ج: اص:٢٦١ تا ٢٥٥ و ٢٥٩ ملاحظة فرمائيس-

ساتھ مشابہ ہو، جھوٹے گاؤل میں جمعہ جائز نہیں۔

۴۱/۱۹۸۸ ماره (فتوی نمبر ۲۹/۴۲ الف)

## گھر میں نمازِ جمعہ پڑھانے کا حکم

سوال: - ایک عالم صاحب کسی مسجد میں عرصے سے خطیب تھے، مسجد کی انتظامیہ سے اختلاف کی بدولت الگ ہوگئے، اب انہوں نے مسجد کے مقابلے میں اپنے گھر میں جمعہ کی نماز پڑھانی شروع کردی ہے، جبکہ اس گاؤں میں بھی بہت سی مسجدیں ہیں، کیا ایسی صورت میں جمعہ گھر پر جائز ہے؟ جواب: - جس جگہ لوگوں کو جمعہ کے لئے آنے کی عام اجازت ہو وہاں جمعہ ادا تو ہوجا تا ہے، لیکن مسجد کو چھوڑ کر گھر میں جمعہ قائم کرنا مکروہ اور نہایت ناپسندیدہ اقدام ہے۔ اس سے مسجد کی فضیلت بھی ماصل نہیں ہوتی اور یہ مساجد میں نقلیلِ جماعت کا سبب بھی ہے، چھوٹی حجوٹی مسجدوں میں بھی جمعہ کرنے کوعلاء نے پسند نہیں ہوتی اور یہ مساجد میں تو بطریقۂ اؤلی ناپسندیدہ ہے۔

وفى الدر المختار فلو دخل امير حصنًا أو قصره وأغلق بابه وصلّى بأصحابه لم تنعقد ولو فتحه وأذن للناس بالدخول جاز وكره وقال الشامي لأنه لم يقض حق المسجد الجامع. (شامى)
الجامع. (شامى)
ا/۱۰۱/۱۷۳ه ح المرابع م المرابع م

## كراچى سے اٹھائيس ميل دُور قصبه '' كاٹھور آباد'' ميں جمعه كاحكم

سوال: - کراچی سے ۲۸ میل پر ایک قصبہ بنام''کاٹھور آباد'' ہے، جس میں ملیر کی طرح باغات ہیں اور ملحقہ قریہ جات کی بھی آبادی تقریباً چھ ہزار نفوس پرمشمل ہے، بازار اور دُ کا نیس بھی ہیں، جس میں ضروریات ِ زندگی کی مکمل اشیاء میسر ہیں، اسکول، ہیپتال، بینک، پوسٹ آفس اور بجلی اور شیلیفون کی لائن بھی ہے، بس سروس بھی جاری ہے،صرف تھانہ موجود نہیں ہے۔

تفصيلات قريه جات اور دُ كانات حسب ذيل بهن:-

تعداد ۇ كانات سە تعداد مکانات ایک سو پچتیں

نام قربیه :- سراج احد گوڅھ

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے امداد الاحکام ج: اص:۲۷ کتا ۳۰ کے اورص: ۳۹ کے ملاحظہ فرما کیں۔

<sup>(</sup>٢) الدر المختار مع رد المحتار ج: ١ ص: ١٥٢ (طبع سعيد).

| •   |                |           |                     |             |
|-----|----------------|-----------|---------------------|-------------|
|     | 1              | ۸۰ مکان   | كمال گوڅھ           | -:r         |
|     | ×              | ۵٠        | ابراجيم گوځھ        | -; <b>r</b> |
|     | 1              | ۵+        | موريا گوڅھ          | -:1         |
|     | ×              | ۵٠        | كھوسى گوڭھ          | -: ۵        |
|     | ſ              | ۵٠        | سوفن كوخھ           | <b>-: Y</b> |
|     | 1              | r*        | دين محمد كوځه       | -:4         |
|     | 1              | ra        | در یا خان گوٹھ      | -: ^        |
|     | 1              | ۵٠        | ما حجيمي گوڻھ       | -:9         |
|     | f              | <b>**</b> | كاچيلو گوڅھ         | -:1+        |
|     | X              | ۵         | میانداد گوٹھ کا کھی | -:11        |
|     | ×              | 4         | رند گوٹھ            | -:17        |
|     | ×              | 100       | علو گوڅھ            | -:12        |
|     | ×              | MIC 1.    | نوازعلی گوٹھ        | -:10        |
|     | ×              | 3/, 4     | حسن کشکری گوٹھ      | -:10        |
|     | × NN           | <b>**</b> | روزی گوٹھ           | -:17        |
|     | $\eta_{\rm x}$ | <b>*</b>  | مراد گوٹھ           | -:14        |
|     | ×              | 1.        | نيك محمد كوځه       | -:11        |
|     | ×              | 10        | فقير كوڭھ           | -:19        |
|     | ×              | 1+        | باشم كوثھ           | -: ٢٠       |
|     | ×              | 1.        | گبول گوٹھ           | -:٢1        |
| ( > | 6 4            | 11 6      | * * * //            |             |

دُکانوں میں راش ہے اور حجام کی دُکان، لوہار کی دُکان اور ہوٹلیں بھی ہیں، جن کی تعداد تقریباً ۲۵ ہوتی ہے، ہیتال تین ہیں، اور اسکول کا ہیں، کیا مذکورہ قصبے میں نمازِ جمعہ جائز ہے یا نہیں؟ جوابات اثبات میں ہول یا نفی میں، دونوں صورتوں میں حوالہ کتب ضرور دیا جائے۔

ا:- کالونی بچاس دُکانیں، مکانات بچھ نہیں۔ ۲:- سراج احمد گوٹھ اور پہلوان گوٹھ چار فرلانگ درمیانی فاصلہ۔

### (جواب از حضرت مولا نامفتی رشید احمد صاحب لدهیانوی رحمة الله علیه)

جواب: - سوال میں کا ٹھور کے جن دیہات کا ذکر ہے، ان کی صحیح صورتِ حال سمجھنے کے لئے ہم نے ان مقامات کا مفصل معائنہ کیا، اس معائنے کے نتیج میں جو بات سامنے آئی وہ یہ ہے کہ کا ٹھورکسی ایک قصبہ کا نام نہیں ہے، بلکہ یہ چھوٹی چھوٹی محیوٹی مختلف بستیوں پرمشمنل ایک قصبہ ہے، اور سوال میں قصبہ کے نام سے اس کے جو اوصاف ذکر کئے گئے، وہ کسی ایک بستی کے اوصاف نہیں ہیں، بیلکہ پورے علاقے کا ٹھور کے مجموعے کے اوصاف ہیں، اور صورتِ حال یہ ہے کہ: -

ا: - مختلف لوگوں نے اپنی اپنی سہولت کے مطابق چھوٹی چھوٹی بہت ہی بستیاں آباد کررکھی ہیں جو الگ الگ گوٹھوں کے نام سے موسوم ہیں ، اور ہر گوٹھ سے دُوسرے گوٹھ تک آبادی متصل نہیں ہے بلکہ دونوں کے درمیان کہیں کھیتوں کا ، کہیں جنگلوں کا فاصلہ ہے۔ چند گوٹھ ایسے بھی ہیں جن کے ایک سرے پر کھڑے ہوگر دُوسرے گوٹھ کا سرانظر آتا ہے ، لیکن بیشتر ایسے ہیں کہ ایک گوٹھ سے دُوسرا گوٹھ نظر نہیں آتا ، اور بچ میں دومیل سے لے کرایک فرلانگ تک کے فاصلے پائے جاتے ہیں جو زرعی زمینوں یا جنگلوں پر مشتمل ہیں۔

۲:- ان گوٹھوں میں سے کوئی گوٹھ بھی ایسانہیں ہے جس پرمصریا قریئے کبیرہ کا اطلاق ڈرست ہو یا جس میں اس کی علامت پائی جائے ، عام طور سے آبادیاں ، جبو نیز ایوں یا کچھ مکانات پرمشمل ہیں ، کچھ مکانات کچھ مکانات پرمشمل ہیں ، ان گوٹھوں میں سب سے بڑا گوٹھ ''سراج احمہ گوٹھ' ہے ، جو تقریباً سوا سو مکانات پرمشمل ہے ، کیکن اس میں بھی گلی ، کو ہے ، بازار وغیرہ نہیں ہیں ، البتہ تین متفرق دُ کانیں اور دو ہوئل ہیں ، اور نہ مصریت کی کوئی اور علامت پائی جاتی ہے ، جب سب سے بڑے گوٹھ کی حالت یہ ہوتو دُوسرے چھوٹے گوٹھوں کا معاملہ اور زیادہ واضح ہے۔

سا:- البته ان تمام گوٹھوں کے تقریباً وسط میں ایک بازار واقع ہے، جو کسی بھی گوٹھ کا جزونہیں ہے، بلکہ ایک مستقل علاقہ ہے، اس کو'' کاٹھور کالونی بازار'' کہتے ہیں، اس میں سلک وسوق موجود ہیں اور ضروریات زندگی ملتی ہیں، اس میں بینک، مُدل کے اسکول، جہیتال، ڈاک خانہ وغیرہ ہے، کیکن یہاں رہائتی مکان صرف ایک ہے، مختلف گوٹھوں کے لوگ بھی یہاں دن میں دُکان داری کرتے ہیں اور رات کو ایٹ مکان صرف ایک ہے، مختلف گوٹھوں کے لوگ بھی یہاں دن میں دُکان داری کرتے ہیں اور رات کو ایٹ ایٹ ایٹ میاں متنقل ایک ہے جواز کی شرائط موجود کو ایٹ ایک ایک حیثیت رکھتی ہیں، اور ان میں سے سی میں بھی جمعہ کے جواز کی شرائط موجود نہیں ہیں، اور ان کے مجموعے کا نام کاٹھور ہونے سے اس مجموعے کا مصریا قریبہ کبیرہ ہونا لازم نہیں آتا

کیونکہ ان بستیوں کے درمیان انفصال کافی ہے، اور جس طرح متعدّد بستیوں کے مجموعے پرضلع کے نام کا اطلاق کیا جاتا ہے، اس طرح ان بستیوں کے مجموعے کو کاٹھور کہتے ہیں۔

لہذا ندکورہ بستیوں میں سے کسی بستی میں بشمول'' سراج احمد گوٹھ' جمعہ جائز نہیں ، البتہ کا ٹھور بازار میں جمعہ کا مسلہ زیرِ غور ہے ، اور چونکہ وہ خالص بازار ہے ، رہائشی بستی نہیں ہے ، اس لئے اس کی مصریت بھی محل نظر ہے ، البتہ اگر علاقے کے حاکم یا ڈپٹی کمشنر سے جمعہ قائم کرنے کی اجازت لے لی جائے تو پھر سراج گوٹھ اور کا ٹھور کا لونی بازار میں جمعہ پڑھنا دُرست ہوجائے گا ، اور جن بستیوں میں جائے تو پھر سراج گوٹھ اور کا ٹھور کا لونی بازار میں جمعہ پڑھنا دُرست ہوجائے گا ، اور جن بستیوں میں جائے ہو گا۔

لما في رد المحتار واذا اتصل به الحكم صار مجمعًا عليه. (شامي ج: اص:٥٣٥) ـ رشيداحم

دارالافتاءاشرف المدارس ناظم آباد کراچی ۸رار۹۹۳۱ه

### (جواب از حضرت مولا نامفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت بر کاتهم )

ويشترط لصحتها سبعة أشياء الأول المصر ... وظاهر المذهب أنه كل موضع له (r) أمير وقاض يقدر على اقامة الحدود. (الدر المختار مع الشامي ج: اص: ۵۳۲)-

وفي رد المحتار عن أبي حنيفة أنه بلدة كبيرة فيها سكك وأسواق ولها رساتيق وفيها وال يقدر على انصاف المظلوم من الظالم بحشمته وعلمه أو علم غيره يرجع الناس اليه فيما يقع من الحوادث وهذا هو الأصح. (شامي ج: ١ ص: ٥٣١)\_

وفي البحر الرائق فقال المصر في ظاهر الرواية أن يكون فيه مفت وقاض يقيم الحدود وينفذ الأحكام وبلغت أبنيته أبنية مني. (البحر الرائق ج: ٢ ص: ١٥١)-

مندرجه بالاحوالوں کی روشنی میں مذکورہ بالا جواب دُرست ہے۔ واللہ اعلم الجواب حُرست ہے۔ احتر محمد تقی عثمانی عفی عنہ الجواب حُحمد وَقع عثمانی عفا اللہ عنہ ولی حسن الرار ۱۹۹۹ھ والسط محمد رفیع عثمانی عفا اللہ عنہ ولی حسن الرار ۱۳۰۹ھ ولی میں السط میہ کراچی وفق کی نمبر ۱۳۰۹ھ

<sup>(</sup>۱) ج:۲ ص:۱۳۸ (طبع سعید).

<sup>(</sup>٣،٢) الدر المختار مع رد المحتار باب الجمعة ج:٢ ص:١٣٨ ، ١٣٨ .

<sup>(</sup>٣) البحر الرائق باب صلوة الجمعة ج: ٢ ص: ١٣٠ (طبع سعيد).

## کیاصحراء میں جمعہ فرض ہے؟

سوال: -محترم المقام حضرت مفتى صاحب! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته باعث ِتحریریہ ہے کہ ہمارے علاقے میں ایک شخص ہے، اس کا مسکلۂ جمعہ میں مندرجہ ذیل نظریہ ہے:-

ا:- نمازِ جمعہ ہرجگہ حتیٰ کہ صحراء میں بھی فرض ہے۔

۲:- بغیر جماعت کے اسکیے بھی اس کو پڑھنا جائز ہے۔

m: - ائمهٔ اربعه کی شروط قرآن کے خلاف ہیں، کیونکہ قرآن میں جمعہ مطلق اور عام ہے، اس کا کوئی مقیداورمخض موجودنہیں ہے۔

ہم: - جوعلاء نمازِ جمعہ کوچھوٹے گاؤں اور صحراؤں میں منع کرتے ہیں وہ خطا کار اور مکروہ وحرام

ہ۔-۵:- میشخص لوگوں کو ایسے چھوٹے حجھوٹے گاؤں میں جمعہ جاری کرنے کے لئے آمادہ کرتا ہے جہاں چاروں مذاہب میں جمعہ ناجا ئز ہے، چنانچے بعض جگہوں میں جاری ہوبھی گیا ہے۔ الغرض الف: - از رُوئِ شرعِ محمدی اس شخص کا کیا تھم ہے؟

ب: - مسئلة جمعه مين سيح مسلك حنفي كيا ہے؟

ج: - علاقے کے علماء کوشخص مذکور کے گاؤں کے جمعوں کے متعلق کیا موقف اختیار کرنا جاہے؟ جواب: - الف: - مذکورہ شخص کا نظریہ ائمہُ اربعہ کے خلاف ہے، حیاروں ائمہ میں سے کسی کا بھی وہ مسلک نہیں ہے جو وہ بیان کرتا ہے، بالخضوص ائمہ اربعہ اور ان کے مقلدین کو اس بارے میں مکروہ یا حرام کا مرتکب بتانا سخت گمراہی کی بات ہے، اس کی بات قابلِ شنوائی نہیں۔

ب: - حنفی مسلک میں جمعہ صرف اس بستی میں جائز ہے جسے عرفاً یا تو شہر کہا اور سمجھا جاتا ہو یا ابیا بڑا گاؤں یا قصبہ ہوجس میں گلی، کو ہے اور بازار وغیرہ ہوں اور ضروریات زندگی عام طور پرملتی ہوں، چھوٹے گا ؤں میں جمعہ جائز نہیں۔'

<sup>(</sup>١) وفي الشامية ج:٢ ص:١٣٧ ويشترط لصحتها سبعة أشياء الأول المصر .... وظاهر المذهب انه كل موضع له أميـر وقـاض يـقـدر عـلـي اقامة الحدود. وفي الشامية عن أبي حنيفة انه بلدة كبيرة فيها سكك وأسواق ولها رساتيق وفيها وال يقدر على انصاف المظارم من الظالم بحشتمه وعلمه أو علم غيره يرجع الناس اليه فيما يقع من الحوادث وهذا هو الأصح .... الخ. وكذا في البحر الرائق ج: ٢ ص: ١٥١. ثيرُ وَ يُصِيِّ: الداوالاحكام ح: ا ص: ٢٥٦ـ

لوگوں کو حنفی مسلک پرعمل کرنا جاہئے ، اور مذکورہ شخص کی بات پرعمل کرنا ہرگز جائز نہیں۔ واللہ اعلم

۶۲۲(۹٬۰۰۹ه (فتوی نمبر ۳۱/۱۲۸۰)

ایک قصبے میں نمازِ جمعہ کا حکم

سوال: - قصبہ شاریاں جس کواپنے قرب و جوار میں مرکزی حیثیت حاصل ہے، تجارتی مرکز فرک ہوئے ہیں، ایک جبر نی سڑک پر واقع ہے، یونین کونسل کا سینٹر بھی ہے، جس میں ماہوار ایک دواجلاس ہوتے ہیں، ایک مُدل اسکول، ایک ڈسٹوری، گرلز پرائمری اسکول، ڈاک خانہ وغیرہ ہونے کی وجہ سے اچھی خاصی شہرت اور رونق ہے۔ عرصہ دراز سے یہاں جمعہ ہوتا ہے، اب کچھ لوگ منع کرتے ہیں کہ یہاں جمعہ نہیں ہوتا، نما نے جمعہ میں اچھی خاصی تعداد و اجھی خاصی تعداد و ایک جمع ہوجاتی ہے، اگر لوگوں کومنع نہ کیا جائے تو اچھی خاصی تعداد میں لوگ جمع ہوجا کیں۔ اس میں جمعہ دُرست ہے یا نہیں؟

جواب: - جو حالات سوال میں بیان کئے گئے ہیں اگر وہ دُرست ہیں تو اس قصبے میں نمازِ جمعہ دُرست ہیں تو اس قصبے میں نمازِ جمعہ دُرست ہے، ڈاک خانہ، تجارتی مرکز اور پھر یونین کوسل کا دفتر ہونا اسے قربیہ کی تعریف سے نکال کر مصر کی تعریف میں داخل کرنے کے لئے کافی ہے جولوگ منع کرتے ہیں ان کی وجہ معلوم ہوتی تو اس پر پچھ کہا جاتا۔

واللہ سبحانہ اعلم واللہ سبحانہ اعلی ایک واللہ وال

### جیلوں، حیصا و نیوں اور ایئر پورٹ پر نمازِ جمعہ (اہم وضاحت از حضرتِ والا دامت برکاتہم)

(میں نے اپنے یمن کے سفرنامے میں جو''البلاغ'' کے رہیج الثانی ۲۲۲ اھ شارے میں شائع ہوا ہے، برسبیلِ تذکرہ دبئ ایئر پورٹ پرنمازِ جمعہ اداکرنے کا ذکر کیا تھا، اور ساتھ ہی بید لکھا تھا کہ''اذنِ عام'' کی جو شرط فقہائے کرام ؓ نے صحت ِ جمعہ کے لئے ضروری قرار دی ہے، اس کا صحیح مطلب سے ہے کہ جس بڑے علاقے میں نماز اداکی جار ہی ہے وہاں کے لوگوں کو جمعہ میں شرکت کی عام اجازت ہو، خواہ اس بڑے علاقے میں باہر کے لوگوں کو جمعہ میں شرکت کی عام اجازت ہو، خواہ اس بڑے علاقے میں باہر کے لوگوں کو ارتخامی یا دفاعی اسباب کی بناء پر داخلے کی عام اجازت نہ ہو۔

اس سفرنامے کے شائع ہونے کے بعد بعض حضرات نے مجھے خط میں لکھا کہ اس مسئلے کی تفصیلی وضاحت شائع ہونی جا ہے، میں نے کئی سال پہلے ایک فتو کی اس موضوع پر لکھا تھا جو ابھی تک شائع نہیں ہوا، اس موقع پر مناسب معلوم ہوا کہ اسے شائع کردیا جائے کچھ ترمیم واضافے کے ساتھ، چنانچہ ذیل میں وہ فتو کی

<sup>(</sup>١) ويكفيّ ص:٥٢٢ كا حاشيه-

شائع کیا جار ہا ہے۔ یہ بات واضح رہنی چاہئے کہ اس فتوے کا اطلاق صرف ایسے ایئر پورٹ پر ہوسکتا ہے جوشہر کے اندر واقع ہو اور اتنا بڑا ایئر پورٹ ہو جس میں افراد کی ایک بڑی جماعت ہر وقت موجود رہتی ہو، دبئ کا ایئر پورٹ ایسا ہی ہے۔)

سوال: - کیا فرماتے ہیں علائے دین اس مسئلے میں کہ جیل خانوں میں قیدی نمازِ جمعہ ادا کر سکتے ہیں یا نہیں؟ اس مسئلے میں متضاد باتیں سامنے آئی ہیں، اس لئے مسئلے کی تفصیلی وضاحت مطلوب ہے، بینوا تؤ جروا۔

جواب: - جیل میں جمعہ کے جواز اور عدم جواز کے بارے میں فقہائے متقد مین کی کتابوں میں کوئی صرح جزئیہ مذکور نہیں، اس بناء پر اس مسئے میں علائے عصر کے فقوے بھی مختلف رہے، اصل اشکال کی وجہ بیہ ہے کہ فقہائے حفیہ نے جمعہ کے جواز کی شرائط میں اذنِ عام کو بھی ذکر فر مایا ہے، اور چونکہ جیل میں داخلے کا افن عام نہیں ہوتا اس لئے بظاہر یوں معلوم ہوتا ہے کہ وہاں جمعہ جائز نہیں، جونکہ جیل میں داخلے کا افن عام نہیں ہوتا اس لئے بظاہر یوں معلوم ہوتا ہے کہ وہاں جمعہ جائز نہیں، جارے زمانے میں یہ مسئلہ صرف جیل کا نہیں بلکہ ان تمام فوجی چھاؤنیوں ، شنعتی آباد یوں اور ایئر پورٹوں کا بھی ہے جہاں عام لوگوں کو داخلے کی اجازت نہیں ہوتی، اس لئے یہ تحقیق ضروری ہے کہ 'اذنِ عام' کی شرط کس درجے کی ہے؟ اور اس کا مفہوم کیا ہے؟

بعض حضرات کا خیال ہے ہے کہ 'اذنِ عام' کی شرطاس وقت تھی جب پورے شہر میں جمعہ ایک ہی جگہ ہوتا تھا، اور اس کا مقصد ہے تھا کہ کسی کا جمعہ فوت نہ ہو، کی جب ایک شہر میں کئی جگہ جمعہ پڑھنے کا جواز ثابت ہوا اور عملاً متعدد جگہوں پر جمعہ ہونے لگا تو اَب چونکہ اس بات کا اندیشہ نہیں رہا کہ ''اذنِ عام' کی عدم موجودگی کی وجہ سے کسی کا جمعہ فوت ہوجائے گا، اس لئے اب بیشرط باقی نہیں رہی، یہ حضرات دلیل میں علامہ شائ کی مندرجہ ذیل عبارت پیش کرتے ہیں:۔

وكذا السلطان اذا أراد أن يصلَى بحشمه في داره فان فتح بابها وأذن للناس اذنًا عامًا جازت صلاته شهدتها العامة أولا وان لم يفتح أبواب الدار وأغلق الأبواب وأجلس البوابين ليمنعوا عن الدخول لم تجز لأن اشتراط السلطان للتحرز عن تفويتها على الناس وذا لا يحصل الا بالاذن العام اه. قلت وينبغي أن يكون محل النزاع ما اذا كانت لا تقام الا في محل واحد، اما لو تعددت فلا لأنه لا يتحقق التفويت كما أفاده التعليل تأمل.

(شامی ج:۲ ص:۱۵۲، طبع سعید)

لیکن اس پر بیہ اِشکال ہوتا ہے کہ اگر''اذنِ عام'' کی شرط کی وجہ سے صرف تفویتِ جمعہ کا خوف ہوتو جس شہر میں متعدّد مقامات پر جمعہ ہوتا ہو وہاں اگر کوئی شخص اپنے ذاتی گھر میں دروازہ بند کر کے جمعہ کی جماعت کر لے تو وہ بھی جائز ہونا چاہئے، اور بیہ کہ جب سے تعدّدِ جمعہ کا رواج ہوا ہے اس وقت سے ''اذنِ عام'' کی شرط کو کتبِ فقہ سے بالکل خارج ہوجانا چاہئے تھا، یا اگر بیشرط مذکور ہوتی تو ساتھ بی تصریح بھی ذکر کرنی چاہئے تھی کہ اب بیشرط واجب العمل نہیں، حالانکہ فقہاء تعدّدِ جمعہ کے رواج کے باوجود اس شرط کو ذکر کرتے چلے آرہے ہیں، یہ إشکال خاصا قوی ہے لیکن کتبِ فقہ کی مراجعت کے بعد جوصورتِ حال نظر آتی ہے، وہ مندرجہ ذیل ہے:-

ا: - اذنِ عام كى شرط ظاہر الرواية ميں موجودنہيں، چنانچه علامه كاسانی تحرير فرماتے ہيں: -

وذكر في النوادر شرطًا اخر لم يذكره في ظاهر الرواية وهو أداء الجمعة بطريق الاشتهار حتى ان أميرًا لو جمع جيشه في الحصن وأغلق الأبواب وصلّى بهم الجمعة لا تجزئهم.

(بدائع الصنائع ج: اص:٢٦٩، طبع مكتبه رشيديكوئه)

چنانچہ صاحب مرایہ نے بھی اذنِ عام کو''شرط'' کے طور پر ذکر نہیں فرمایا، اسی طرح متعدّد فقہاء نے اس شرط کو ذکر نہیں گیا، جن میں شمس الائمہ سرحسیؓ کے اُستاذ علامہ سغدیؓ بھی داخل ہیں، (ملاحظہ ہو:النتف فی الفتاوی ج:ا ص: ٩٠ مطبعة الارشاد بغداد)۔

۲: - نوادر کی اس روایت کے مطابق فقہائے متافرین نے بیشرط اپنی کتابوں میں ذکر فرمائی ہے، لیکن ایبا معلوم ہوتا ہے کہ اذنِ عام کے مفہوم میں فقہائے کرام کا کچھ اختلاف رہا ہے، بعض حضرات نے تو اس کا مطلب بیر بیان کیا ہے کہ ہروہ شخص جس پر جمعہ فرض ہوا ہے اس مقام پر آنے کی اجازت ضروری ہے، چنانچہ علامہ شام گی برجندی وغیرہ سے نقل کرتے ہیں: ای اُن یاڈن للناس اذنًا عامًا بان لا سہنے احدًا ممن تصح من الجمعة عن دخول الموضع الذی تصلّی فیہ و هذا مراد من فسر الاذن العام بالاشتھار۔

(شامی ج:۲ ص:۱۵ طبع سعید)

دُوسری طرف بعض حضراتِ فقہاء کے کلام سے بید معلوم ہوتا ہے کہ''اذنِ عام'' کے لئے بیہ بات کافی ہے کہ جس آبادی میں جمعہ پڑھا جارہا ہے اس آبادی کے لوگوں کو وہاں آنے کی پوری اجازت ہو،خواہ باہر کے لوگوں کو آنے کی اجازت نہ ہو، چنانچہ علامہ بحرالعلومؓ تحریر فرماتے ہیں:-

وفى فتح القدير ان أغلق باب المدينة لم يجز وفيه تأمل فانه لا ينافى الاذن العام لمن فى خارج البلد فالظاهر أنهم لا يجيئون لاقامة الجمعة بل ربما يجيئون للشر والفساد.

(رسائل الاركان ص: ١١٥ طبع قديم ، مطبع يوغى فرنكى كالمحنو)

نیز درمخنار میں کہا گیا ہے کہ:-

فلا يضر غلق باب القلعة لعدو أو لعادة قديمة لأن الاذن العام مقرر لأهله وغلقه لمنع

العدو لا المصلّى نعم لو لم يغلق لكان أحسن كما في مجمع الأنهر.

(الدرالمختارج:٢ ص:١٥٢ طبع سعيد)

#### مجمع الانهر ميں ہے:-

وما يقع في بعض القلاع من غلق أبوابه خوفًا من الأعداء أو كانت له عادة قديمة عند حضور الوقت فلا بأس به لأن الاذن العام مقرر لأهله وللكن لو لم يكن لكان أحسن كما في شرح عيون المندهب وفي البحر والمنح خلافه للكن ما قررناه أولى لأن الاذن العام يحصل بفتح باب الجامع وعدم المنع ولا مدخل في غلق باب القلعة وفتحه ولأن غلق بابها لمنع العدو لا لمنع غيره تدبر.

ایسا معلوم ہوتا ہے کہ جن حضراتِ فقہائے کرامؓ نے ''اذنِ عام'' کی شرط کو تفویتِ جمعہ کے خوف پر مبنی قرار دیا ہے، ان کی مراد یہ ہے کہ ''اذنِ عام'' کا پہلا عام مفہوم اس علت کے ساتھ معلول تھا جو تعدّ دِ جمعہ کی صورت میں باقی نہیں رہا، کیکن وُسرامفہوم اب بھی کافی ہے کیونکہ وہ اس علت پر مبنی نہیں تھا، بلکہ بقول صاحبِ بدائع ''اِذَا نُورِدِیَ لِلصَّلُوةِ مِنُ یَّوُمِ الْدُجُمُعَةِ … اللح'' کے اشارۃ النص پر مبنی تھا، چنانچہ علامہ شرنبلائی تحریر فرماتے ہیں۔ ۔

قلت أطلعت على رسالة للعلامة ابن الشحنة وقد قال فيها بعدم صحة الجمعة في قلعة القاهرة لأنها تقفل وقت صلاة الجمعة وليست مصرا على حدتها وأقول في المنع نظر ظاهر لأن وجه القول بعدم صحة صلاة الامام بقفله قصره اختصاصه بها دون العامة والعلة مفقودة في هذه القضية فان القلعة وان قفلت لم يختص الحاكم فيها بالجمعة لأن عند باب القلعة عدة جوامع في كل منها خطبة لا يفوت من منع من دخول القلعة الجمعة بل لو بقيت القلعة مفتوحة لا يرغب في طلوعها للجمعة لوجودها فيما هو أسهل من التكلف بالصعود لها وفي كل محلة من المصر عدة من الخطب فلا وجه لمنع صحة الجمعة بالقلعة عند قفلها.

(مراقى الفلاح مع الطحطاوي ص: ١٤٨ قد يمي كتب خانه)

اگرچہ علامہ طحطاویؒ نے اس کے تحت علامہ شرنبلا گُنّ کی اس بات پر اعتراض فر مایا ہے، لیکن علامہ شرنبلا گُنّ کا مقصد بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ تعدّ ہِ جمعہ کی صورت میں ''اذنِ عام'' کا وہ عام مفہوم لینے کی ضرورت نہیں جس کے تحت ہر وہ شخص جس پر جمعہ واجب ہواس کو وہاں آنے کی اجازت ہو، بلکہ اگرکوئی ایسی آبادی موجود ہو جس میں گھروں کی یا رہنے والوں کی قابلِ لحاظ تعداد موجود ہواور اس آبادی کے تمام لوگوں کو وہاں جمعہ کے لئے آنے کی اجازت ہوتو یہ بات ''اذنِ عام'' کے تحقق کے لئے کافی

ہے، بشرطیکہ اس آبادی کے باہر کے لوگوں کو آنے سے ممانعت کرنے کی وجہ نماز سے روکنا نہ ہو، بلکہ کسی دفاعی یا انتظامی وجہ سے مجرّد داخلے سے روکنا ہو۔

اگر علامہ شرنبلا کی گئی مذکورہ بالا عبارت کا بیمفہوم لیا جائے تو اس پر وہ اعتراض واردنہیں ہوگا جو علامہ طحطا وی ؓ نے وارد فر مایا ہے۔

اس تفصیل سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ تعدّ وِ جمعہ کی صورت میں ''اذنِ عام' کی شرط فقہائے حفیہ کے خفیہ کے نزدیک بالکلیہ ختم تو نہیں ہوئی بلکہ اس کا مفہوم یہ ہوا کہ جس آبادی میں (نہ کہ کی افرادی گھر میں) جمعہ پڑھا جارہا ہے اس آبادی کے لوگوں کو وہاں آنے کی اجازت ہو، اگر آبادی سے باہر کے لوگوں کو دفاع یا انتظام کے پیشِ نظر اس آبادی سے داخلے سے روکا گیا ہوتو یہ ''اذنِ عام' کے منافی نہیں بشرطیکہ روکنے کا اصل محرک نماز سے روکنا نہ ہو بلکہ کوئی دفاعی یا انتظامی ضرورت ہواور اس آبادی سے باہر کے لوگ اس کیا ہندی کی بنایر جمعہ سے محروم نہ ہوتے ہوں۔

اس پرصرف بیہ اشکال ابتی رہتا ہے وہ بید کہ فقہائے کرائم نے بید مسئلہ ذکر کیا ہے کہ مبحونین کے لئے جمعہ کے دن اپنی علیحدہ ظہر کی جماعت کرنا مکروہ ہے (ہدا بید مع فتح القدیر ج:۲ ص:۳۵ طبع مکتبہ رشید بید کوئٹہ)۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مبحوثین کے لئے جمعہ جائز نہیں، ورنہ ان کوظہر کی جماعت کی حاجت ہی نہ ہوتی۔

لیکن اس کا جواب ہے دیا جاسکتا ہے کہ علامہ شامی اور علامہ شربالی رحمہما اللہ کی عبارتوں کی روشی میں ہے تھم اس دور کا ہے جب جمعہ ایک ہی جگہ سلطان کی قیادت میں ہوتا تھا اور سلطان کی طرف سے دُ وسری جگہ ا قامت جمعہ کی اجازت نہیں ہوتی تھی ، اس کے علاوہ قیدخانے بھی مختلف نوعیتوں کے ہوتے تھے ، ممکن ہے کہ اس سے مراد وہ قیدخانہ ہو جو کسی ایک ہی گھریا ایک ہی احاطے پر مشتمل ہواور اس پر کسی مستقل آبادی کا اطلاق نہ ہوسکتا ہو۔ ایک اور إشکال ہے بھی ہوسکتا ہے کہ ' بدائع'' میں ہے مسئلہ کا کھا ہے کہ: ۔

السلطان اذا صلّى في فهندرة والقوم مع أمراء السلطان في المسجد الجامع قال: ان فتح باب داره وأذن للعامة بالدخول في فهندرة جاز وتكون الصلوة في موضعين ولو لم يأذن للعامة وصلّى مع جيشه لا تجوز صلوة السلطان وتجوز صلوة العامة.

(بدائع الصنائع ج: اص:٢٦٩ طبع رشيديه كوئشه)

یہ مسئلہ تعدّ دِ جمعہ کی صورت میں مفروض ہے اس کے باوجود سلطان کے''اذنِ عام'' نہ دینے کی صورت میں نمازِ جمعہ کوغیر منعقد قرار دیا گیا ہے۔ لیکن بظاہر اس صورت سے مراد ہیے ہے کہ سلطان اپنے محل میں صرف اپنے اشکروں اور سپاہیوں کے ساتھ نماز پڑھ لے، اور باقی لوگوں کو وہاں آنے کی اجازت نہ ہو، چنانچہ مذکورہ عبارت میں "ان فتح باب دارہ .... النے" کا لفظ اس پر دلالت کر رہا ہے لہذا یہاں ممانعت کی وجہ ہے کہ سلطان کامحل اس کی اپنی انفرادی جگہ ہے، اور پیچھے گزر چکا ہے کہ انفرادی مقامات پر اس وقت تک جمعہ جائز نہیں ہوتا جب تک اسے عام لوگوں کے لئے کھول نہ دیا گیا ہو، لیکن اگر کوئی ایسی آبادی ہے جس میں معتد بہلوگ رہتے ہیں تو اس کو اس جزئیہ پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔

خلاصة كلام بيه ہے كه:-

ا:- اگرکسی شہر میں جمعہ کی اجازت حاکم کی طرف سے صرف ایک جگہ پڑھنے کی ہوتو جمعہ کی صحت کے عہوتو جمعہ کی صحت کے لئے ضروری ہے کہ ہر وہ شخص جس پر جمعہ ہے اس کو وہاں آ کر جمعہ پڑھنے کی عام اجازت ہو،ایسی عام اجازت کے بغیر جمعہ سے نہیں ہوگا۔

۲: - اسی طرح اگر کسی کا کوئی انفرادی گھر ، کل یا دُ کان ہوتو اس میں بھی جمعہ پڑھنا اس وقت تک جائز نہ ہوگا جب تک اس گھر ، کل یا دُ کان میں عام لوگوں کو آنے کی اجازت نہ دے دی گئی ہو، خواہ شہر میں دُ وسری جگہ بھی جمعہ ہوتا ہو۔

س:- اگر کوئی آبادی ایسی ہے جس میں معتد بدلوگ رہتے ہیں اور وہ شہر کے اندر بھی ہے لیکن دفاعی ، انتظامی یا حفاظتی وجوہ ہے اس آبادی میں ہر شخص کو آنے کی اجازے نہیں ہے، بلکہ وہاں کا داخلہ ان وجوہ کی بنا پر کچھ خاص قواعد کا پابند ہے تو اس آبادی کے کسی حصے میں ایسی جگہ جمعہ پڑھنا جائز ہے جہاں اس آبادی کے افراد کو آکر جمعہ پڑھنے کی اجازت ہو، مثلاً بڑی جیل ، فوجی چھاؤنی ، بڑی فیکٹریاں ، ایسے بڑے ایئر پورٹ جو شہر کے اندر ہوں اور ان میں سینکڑوں لوگ ہر وقت موجود رہتے ہیں ، لیکن ان میں داخلے کی اجازت مخصوص قواعد کی پابند ہے، تو ان تمام جگہوں پر جمعہ جائز ہوگا بشرطیکہ وہ شہر میں داخل ہوں اور اس جیل ، چھاؤنی ، بڑی فیکٹری ، ایئر پورٹ یا ریلوے اسٹیشن کے تمام افراد کونماز کی جگہ داخل ہوں اور اس جیل ، چھاؤنی ، بڑی فیکٹری ، ایئر پورٹ یا ریلوے اسٹیشن کے تمام افراد کونماز کی جگہ و اللہ سبحانہ اعلم

احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۱۲۲٫۵٫۲۲۲ه (فتوی نمبر ۱/۴۹۲ ه

# 23

# ائمہ حرمین کی اقتداء میں کھلے میدانوں میں پڑھی جانے والی

## جمعه کی نماز وں کا حکم

سوال: - مسجدِ نبوی کے امام کے پیچھے پاکستان میں نبی لوگوں نے جمعۃ المبارک کی نماز پڑھی ہے، ان کی نماز ہوئی یانہیں؟ بعض لوگ کہتے ہیں کہ ان نبی پیچھے نماز نہیں ہوتی۔

جواب: - حرمین شریفین کے اماموں کے پیچھے شکلے میدانوں میں جمعہ کی جونمازیں پڑھی گئیں وہ بلاشبہ ہوگئیں، جوحضرات یہ کہتے ہیں کہ ان کے پیچھے نمازیں نہیں ہوئیں، وہ بالکل غلط کہتے ہیں، اللہ انہیں ہدایت دے۔

۲۲روار۹۳۱ه (فتوی نمبر ۲۷/۲۴۲۳)

## خطبهٔ جمعه میں کسی بزرگ کا مقوله شامل کرنا

سوال: - سئلہ یہ ہے کہ سکھر شہر کے ایک برزگ کا حال ہی میں انقال ہوا ہے، ان کے انقال کے بعد ان کی معجد کے امام صاحب نے خطبۂ جعد میں پیطرز اختیار کیا ہے کہ پہلے خطبے میں تخمید، تنبیج اور چنداحادیث پڑھنے کے بعد ان بزرگ کے چند ملفوظات عربی میں ترجمہ کرکے "قال شفیت الأمة" کے عنوان سے پڑھتے ہیں، اس میں خلجان بیہ ہے کہ اس سے پہلے بھی ہمارے اکابر کا انقال ہوا ہے، مگر کوئی صورت، مذکورہ صورت حال کی طرح منظور و مسموع نہیں ہوئی۔ شاید جواز کی کوئی صورت نکل آئے، لیکن فی نفسہ مذکورہ طرز عمل پر قلب مضطرب ہے کہ ہوسکتا ہے کہ یعنوں آئندہ چل کر غلو فی اللہ دیسن کا ذریعہ نہ بن جائے اور کہیں پیطریقہ سلف سے ہٹ کر کسی بدعت کا ذریعہ نہ بن جائے، اس لئے برائے کرم اس کی قابلِ اطمینان حیثیت مدل طور پر متعین فر ماکر ممنون فرما ئیں، نیز یہ بھی وضاحت فرمادیں کہ پیطرز عمل لائق اتباع وعمل سے یانہیں؟

جواب: - اگر چہ خطبہ جمعہ میں کسی بڑگ کا کوئی مفید مقولہ بیان کرنا شرعاً جائز ہے، کیکن ہر خطبہ میں کسی بڑگ کا اکتزام کرنے سے یقیناً غلق کا اندیشہ ہے، لہذا خطبے میں کسی ایک ہی شخص کے ملفوظات بیان کرنے کا التزام کرنے سے یقیناً غلق کا اندیشہ ہے، لہذا اسے حکمت اور نرمی سے روکنا جا ہے۔

۲۸/۶/۱۲۸۱ه (فتوی نمبر ۲/ ۲۸م)

## بنج وقتہ نماز کے لئے بنائی گئی جگہ میں جمعہ کا حکم

سوال: - جن مقتدیوں کی نمازِ میّت، امام نہیں پڑھتا، ان لوگوں نے ایک الگ جگہ بنائی ہے جس میں پانچ وقتی نماز پڑھتے ہیں اور جمعہ دُوسری جگہ جاکر پڑھتے ہیں، کیا اس مسجد میں نمازِ جمعہ ان کے لئے جائز ہوگی یانہیں؟

جواب: - ہر وہ مسجد جہاں جمعہ کی نماز شرعی شرائط کے مطابق ہوتی ہو، وہاں جمعہ کی نماز شرعی شرائط کے مطابق ہوتی ہو، وہاں جمعہ کی نماز پڑھی جاسکتی ہے، لہٰذا ان حضرات کا دُوسری مسجد میں جمعہ پڑھنا دُرست ہے۔ واللہ اعلم ۱۳۸۸/۲۹ھ (فقی نمبر ۱۹/۱۲۰ الف)

## مترکِسعی کے گناہ سے بیخنے کے لئے اذانِ اوّل کوتقریر سے مؤخر کرنے کا حکم

(سب سے پہلے اس موضوع کے متعلق حافظ صغیر احمد صاحب کے ایک سوال کے جواب میں دارالا فتاء دارالعلوم کراچی سے درج ذیل فتوی جاری گیا گیا۔)

جمعہ کی اذانِ اوّل کے متعلق ایک استفتاء اور اس کا جواب سوال: - کیا فرماتے ہیں حضراتِ علمائے دین ومفتیانِ شرع متین اس مسئلے کے بارے میں کہ:-

ا: - جمعہ کے دن اذانِ اوّل کے بعد فقہائے کرام کے بزدیک "سعی الی الجمعة" واجب ہے، جس کا مطلب سب کے بزدیک ہے ہے کہ نمازی مسجد کی طرف چلنے میں کوئی چیز مانع نہیں ہونی چاہئے، إلَّا میہ کہ جمعہ کی تیاری میں مشغول ہو، یعنی غسل کر رہا ہو، کپڑے میں کوئی چیز مانع نہیں ،سرمہ یا عطر لگارہا ہواور پھراس سے فارغ ہوتے ہی مسجد کی طرف چل پڑے۔
تبدیل کر رہا ہو، تیل، سرمہ یا عطر لگارہا ہواور پھراس سے فارغ ہوتے ہی مسجد کی طرف چل پڑے۔
نیز اگر بھی اذانِ اوّل سے قبل جمعہ کی ندکورہ تیاری سے فارغ نہ ہوسکا ہو یا تیاری شروع نہ کرسکا ہوتو اذانِ اوّل پر فوراً تیاری میں مشغول ہوجائے بشرطیکہ خطبے کی اذان سے اتنا قبل فارغ ہوکر مسجد میں پہنچ سکے کہ بہ سہولت سنتیں ادا کر سکے، اگر ایساممکن نہ ہوتو پھر جمعہ کی تیاری (غسل وغیرہ) کی سنتوں کوموقوف کر کے واجب (مسجد) کی طرف چل پڑے۔

نیزمصلّی کے لئے ضروری ہے کہ وہ جمعہ کی مٰدکورہ تیاری، اذانِ اوّل کے ساتھ شروع کرنے کو عادت نہ بنائے اور یہ جانے کہ تیاری کی صرف اذانِ اوّل کے بعداجازت ہے، اور اصل یہی ہے کہ اذانِ اوّل کے بعد سعی الی الجمعہ کے تحت فوراً مسجد کی طرف چل پڑے کہ بیمل واجب ہے اور تاُخیر سے واجب کی ادائیگی میں تاُخیر کا گناہ ہوگا۔

۲: - یہ بات بھی سب فقہائے کرام کے نز دیک متفق علیہ ہے کہ اذانِ اوّل سے قبل یا اذانِ اوّل کے ساتھ کو کی مصلی تیاری سے فارغ ہوکر بجائے مسجد میں آنے کے گھر میں ہی صلوّۃ الشبیح، نوافل اوّل کے ساتھ کو کی مصلی تیاری سے فارغ ہوکر بجائے مسجد میں آنے کے گھر میں ہی صلوّۃ الشبیح، نوافل ادا کرتا ہے یا تلاوت میں مشغول ہوتا ہے یا دُرود شریف یا دیگر اوراد و وظائف میں یا مطالعے میں مشغول ہوتا ہے تو یہ شغول ناجائز ہے۔

اب جواب طلب اُمریہ ہے کہ اکثر مساجد میں اذانِ اوّل اور اذانِ خطبہ کے درمیان نصف گفتہ تا زائداز ایک گفتہ بھی وقفہ ہوتا ہے، جس کے دوران ہمارے بلادا پنے اندر سننے والوں کے لئے پیند و ناپیند کی بہت می وجوہ رکھتے ہیں، اسی وجہ سے تقاریر کے سننے اور نہ سننے میں نمازیوں کا ذوق و مزاج مختلف ہوتا ہے۔ اس لئے اکثر نمازی اس تقریر کئے جانے والے وقت کو دیگر اعمال میں گزارنے کو ترجیح دیتے ہیں اور بہت سے اس وقت کو خرید و فروخت کے علاوہ دیگر اپنے کی کاموں کو پورا کرنے میں صرف کرنے کو ترجیح دیتے ہیں۔

آیا صورتِ مذکورہ میں اس بات کی گنجائش ہے کہ نمازی، جمعہ کی تیاری سے فارغ ہوکر گھر میں ہی تلاوت، صلوٰۃ التبیع وغیرہ میں مشغول رہیں؟ ب: - گھر کے یا نجی کاموں میں شامل رہے اور سنتیں بھی گھر ہی میں ادا کرے اور خطبے کی اذان کے ساتھ ساتھ مسجد میں پہنچ جائے؟ اگر اس کی گنجائش نہیں تو ایسا کرنے والاکس درجے کا گناہگار ہوتا ہے؟ جواب سے جلد مطلع فرما کرمنون فرما کیں۔

احسان منزل امير معاوييروڈ راج گڑھ چوبر جی، لا ہور ۲۰۰۰ ۵ ۱۹رزیج الاوّل ۱۳۱۰ھ

(اس استفتاء کا دار الافتاء دار العلوم کراچی کی جانب سے بیہ جواب دیا گیا جو ماہنامہ''البلاغ'' 'کراچی کےشوال ۱۳۱۵ھ کےشارے میں بھی شائع ہوا۔)

جواب: - جن لوگوں پر جمعہ کی نماز فرض ہے ان کے لئے جمعہ کے دن جمعہ کی پہلی اذان سے لئے جمعہ کے دن جمعہ کی پہلی اذان سے لئے کر نمازِ جمعہ سے فارغ ہونے تک مفتیٰ بہ قول کے مطابق خرید و فروخت کرنا، سونا، کسی سے باتوں میں مشغول ہونا، یہاں تک کہ بیٹھ کر قرآن مجید کی تلاوت کرنا اور کسی کتاب وغیرہ کا مطالعہ کرنا وغیر ذالک، غرض وہ سارے کام اور مشاغل جو جمعہ کی طرف جانے کے اہتمام میں مخل ہوں سب کے وغیر ذالک، غرض وہ سارے کام اور مشاغل جو جمعہ کی طرف جانے کے اہتمام میں مخل ہوں سب کے

سب مکروہ تحریکی بعنی ناجائز ہیں۔ صرف کھانے کے مسئلے میں پیفصیل ہے کہ اگر کھانے کی طرف رغبت اتنی غالب ہو کہ نماز کے دوران دِل اس میں لگار ہے کا اندیشہ ہواور نماز سے فراغت تک کھانا ہے لذت ہوجانے کا خطرہ ہوتو کھانا کھایا جاسکتا ہے، بشرطیکہ خطبۂ جمعہ کے فوت ہونے کا اندیشہ نہ ہو، اس کے علاوہ جمعہ کی تیاری کے متعلق جو کام ہیں وہ کئے جاسکتے ہیں، جیسے غسل کرنا، وضو کرنا، لباس پہننا وغیرہ، کیکن قصداً ان کا موں کواذانِ اوّل تک مؤخر نہ کرنا چاہئے۔

البتہ ایک اہم بات جو توجہ طلب ہے وہ یہ کہ احادیث مبارکہ میں آتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وہ کم زوال مشمس کے جلد بعد نماز جمعہ پڑھ لیتے تھے اور ایسا ہی حضرات صحابہ کرام گئے نہا نے میں بشمول خلفائے راشد کی ٹماز جمعہ زوال کے بعد جلد پڑھی جاتی تھی، لہذا جب حضرت عثان گئے زمانے میں اذانِ اوّل شروع ہوئی تو اس اذانِ اوّل اور خطبہ کے درمیان زیادہ وقفہ نہیں ہوتا تھا، لیکن آج کل نماز جمعہ عموماً زوال کے بعد تائج پر سے اداکی جاتی ہے اور پھر خطبہ جمعہ سے قبل تقریر کا دستور ہوجائے کی وجہ سے خطبہ ونماز جمعہ میں مزید تأخیر ہوجاتی ہے اور اذانِ اوّل اور خطبہ کے درمیان بہت وقفہ ہوجاتا ہے، جس کے نتیج میں فرید کی اندر یہ فقلت پائی جاتی ہے کہ لوگ اذانِ اوّل کے بعد سعی الی الجمعہ کا جس کے نتیج میں لوگوں کے اندر یہ فقلت پائی جاتی ہے کہ لوگ اذانِ اوّل کے بعد سعی الی الجمعہ کا اہم منہیں کرتے کہ ابھی خطبے میں بہت وقت ہے، لوگوں کے اس گناہ میں مبتلا ہونے کا ایک سبب ان کی اپنی کو تابی اورستی کے علاوہ مساجد کے نتظمین بھی ہیں، اس لئے منتظمین کو چاہئے کہ وہ اذانِ اوّل کے ایعد جلدی جمعہ میں اور اختہاء کی ابتہام کریں، کیونکہ اگر چہ نماز جمعہ میں ابراد کرنا آوٹی نہیں ہے، بلکہ جمعہ میں کے اعتبار سے) ظہر والا بی ہے، لیکن ظہر کی نماز کی طرح جمعہ میں ابراد کرنا آوٹی نہیں ہے، بلکہ جمعہ میں بحیان سے، چنا نجے فتاوئی رشید ہی میں ہے کہ:۔

جمعہ وظہر کا وفت ایک ہے، مگر جمعہ کو ذرا پہلے پڑھنا کہ لوگ سورے سے آئے ہیں ان کو جلد فراغت ہوجائے تو بہتر ہے، فقط۔

اسی طرح مفتی اعظم مولانا عزیزالرحمٰن صاحب قدس الله سرهٔ اپنے فآوی عزیزالفتاوی میں اللہ سرهٔ اپنے فآوی عزیزالفتاوی میں اس سوال کے جواب میں کہ جمعہ کوسوا بجے پڑھنے والے افضلیت پر ہیں یا ڈھائی بجے پڑھنے والے افضلیت پر ہیں؟ لکھتے ہیں کہ:-

جمعہ میں تعجیل افضل ہے، ایک بجے، سوا بحے پڑھنے والے افضلیت پر ہیں۔

(عزيزالفتاوي ص:۲۷۲)

اور دُوسِری جگہ تحریر فرماتے ہیں کہ:-

حنفیہ کاصحیح مذہب سے ہے کہ جمعہ میں تعجیل مستحب ہے، ابراد یعنی تأخیر جو کہ ظہر کی نماز میں

موسم گرما میں مستحب ہے وہ جمعہ میں نہیں ہے، بلکہ جمعہ کو جلد ادا کرنا مستحب ہے، اور احادیث سے بھی جمعہ کی تعجیل ہی ثابت ہوتی ہے، پس زوال کے بعد مثلاً ساڑھے بارہ بجے اذانِ جمعہ ہونی چاہئے، پھر دس پندرہ منٹ بعد خطبہ اور اس کے بعد نماز ہونی چاہئے مثلاً ایک بجے تک بیسب کام ہوجا کیں یا کسی قدر کم وہیش ہو۔

لہذا منتظمین کو چاہئے کہ وہ زوال کے بعد جلدی جمعہ ادا کیا کریں اور نیز اذانِ اوّل اور خطبہ کے درمیان زیادہ وقفہ نہ کیا کریں، اور اس کی صورت یہ ہے کہ اذانِ اوّل کے کافی دیر بعد تقریر شروع کرنے کے بجائے اذانِ اوّل کے فوراً بعد تقریر شروع ہوجائے اور مختصر تقریر کے بعد خطبے کے لئے اذان دی جائے، اور پھر خطبہ اور نماز پڑھ کی جائے یا اذانِ اوّل، تقریر کے فوراً بعد ہو، اور اس کے بعد صرف اتنا وقت ہو کہ جولوگ ابھی مسجد میں نہیں آئے وہ مسجد میں آگر سنتیں پڑھ سکیں اور اس کے بعد اذان ثانی اور خطبہ ونماز ہوگی میں انہ اور اس کے بعد اذان ثانی اور خطبہ ونماز ہوگی میں انہاں میں انہاں شانی اور خطبہ ونماز ہوگی میں انہاں کے بعد اذان ثانی اور خطبہ ونماز ہوگی میں انہاں کے بعد اذان ثانی اور خطبہ ونماز ہوگی میں انہاں کی جائے بعد اذان ثانی اور خطبہ ونماز ہوگی میں انہاں ہوگی میں انہاں شانی اور خطبہ ونماز ہوگی میں انہاں میں انہاں میں نہانے کی میں انہاں میں نہانے کی میں انہاں میں انہاں میں میں انہاں میں میں انہاں شانی اور خطبہ ونماز ہوگی میں انہاں میں نہانے میں نہانے کیا دور خطبہ ونمان ہوگی میں انہاں شانی اور خطبہ ونمان ہوگی میں انہاں میں نہانے میں نہانے کیا دور خطبہ ونمانے کیا دور خطبہ ونمانے کیا دی خطبہ ونمانے کیا دور خطبہ کی نے دور خطبہ ونمانے کیا دور خطبہ کی خطبہ کی خطبہ کی خطبہ کیا دور خطبہ کیا دور خطبہ کی خطبہ کیا دور خطبہ کی خطبہ کیا دور خطبہ

لیکن چونکہ پیطریقہ آج گل معروف نہیں ہے، اس لئے اس کوشروع کرنے سے پہلے لوگوں کو مسئلہ بتا کر ذہنی طور پر تیار کرلیا جائے تا کہ وقت پر لوگوں کوتشویش نہ ہو، لیکن بہر حال اذانِ اوّل کے بعد گھر کے کام کاج یا گھر میں رہ کر تلاوت یا صلوۃ الشبیح وغیرہ میں مشغول ہونا، جائز نہیں ہے، اور ایسا کرنے والا مکروہ تحریمی کا مرتکب ہوگا۔

قال الله تعالى: "يَا يُهَا الَّذِينَ امَنُوا إِذَا نُودِىَ لِلصَّلُوةِ مِنْ يُومِ الْجُمُعَةِ فَاسُعَوُا اِلَى ذِكُرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ"\_(١)

وفى تنوير الأبصار ج: ٢ ص: ١ ٢ ا (طبع سعيد) ووجب سعى اليها وترك البيع
 بالأذان الأوّل وفى الشامية تحت (قوله وترك البيع) أراد به كل عمل ينافى السعى وخصه
 اتباعًا للأية نهر.

وفى بدائع الصنائع ج: ا ص: ٢٦٥ (طبع ايج ايم سعيد) لما روى عن عمر أنه كان يخطب يوم الجمعة فدخل عليه عثمان فقال له أية ساعة هذه؟ فقال: ما زدت حين سمعت النداء يا أمير المؤمنين! على أن توضأت، فقال: والوضوء أيضًا وقد علمت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمر بالاغتسال.

وفي الدر المختار ج: ٢ ص: ١٦٣ (طبع سعيد) سمع النداء وهو يأكل تركه ان خاف فوت جمعة أو مكتوبة لا جماعة رستاقي. وفي الشامية والأكل أي الذي تميل اليه

<sup>(</sup>۱) سورة الجمعة: ٩.

نفسه ويخاف ذهاب لذته عذر في ترك الجماعة كما مرّ في بابها للكن يشكل ما مرّ من وجوب السعى الى الجمعة بالأذان الأوّل وترك البيع ولو ماشيا والمراد به كل عمل ينافى السعى فتأمل.

وفى تقريرات الرافعى بتقييد ما مرّ بما هنا يندفع الإشكال وذلك لأن حضور الأكل السمذكور حيث كان عذرا فى سقوط واجب الجماعة لشغل بال المصلّى يكون عذرا فى سقوط واجب بخلاف ما اذا خاف فوت الجمعة أو فى سقوط واجب بخلاف ما اذا خاف فوت الجمعة أو الوقت لفوات الفرض لا لواجب، انتهى.

وفى صحيح البخارى ج: ا ص: ١٢٣ (طبع قديمى كتب خانه) عن أنس بن مالكُ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يصلّى الجمعة حين تميل الشمس، وعنه أيضًا قال: كنا نبكر بالجمعة ونقيل بعد الجمعة.

وفي مصنف لعبد الرزاق (ج:٣ ص:١٨٥ رقم الحديث:٥٢١٢) عن عطاء قال: بلغني أن عثمان كان يجمع ثم يقيل الناس بعد الصلوة.

وفي مصنف لابن أبي شيبة (٢٠٢٠) أخبرنا محمد بن سعد الأنصاري عن أبيه قال: كنا نجمع مع عثمان بن عفانٌ ثم نرجع فنقيل.

. وفيه أيضًا (٢: ٨: ١) عن أبي رزين قال: كنا نصلًى مع علي الجمعة فأحيانا نجد فيئًا وأحيانا لا نجده.

وفي الدر المختار (ج: ١ ص:٣١٤) (وجمعة كظهر أصلا واستحبابا) في الزمانين لأنها خلفه.

وفى الشامية (قوله أصلا) أى من جهة أصل وقت الجواز وما وقع فى اخره من الخلاف (وقوله استحبابا فى الزمانين) أى الشتاء والصيف ح، للكن جزم فى الشباه من فن الأحكام انه لا يسن لها الابراد وفى جامع الفتاوى لقارئ الهداية: قيل انه مشروع لأنها تؤدى فى وقت الظهر وتقوم مقامه وقال الجمهور: ليس بمشروع لأنها تقام بجمع عظيم فتأخيرها

 <sup>(</sup>۱) مصنف عبدالرزاق باب وقت الجمعة ج: ٣ ص: ١٥٥ (طبع المكتب الاسلامي بيروت).

<sup>(</sup>٢) مصنف ابن أبي شيبة باب من كان يقيل بعد الجمعة ويقول هي أول النهار رقم الحديث: ١٢٣ ٥ ج: ١ ص: ٣٣٣ (طبع مكتبة الرشد، رياض).

<sup>(</sup>٣) مصنف ابن أبي شيبة باب من كان يقول وقتها زوال الشمس وقت الظهر رقم الحديث: ٥١٣٣ ج: ١ ص:٥٣٣ (طبع مكتبة الرشد، رياض).

<sup>(</sup>م) (طبع ایچ ایم سعید).

مفض المى الحوج و لا كذلك الظهر و موافقة الخلف لأصله من كل و جه ليس بشرط اهـ.
والله المم بالصواب الجواب سيح عبيدالله انورمير بورى الجواب سيح عبيدالله انورمير بورى محدر فيع عثمانى عفا الله عنه احقر محمد تقى عثمانى عفى عنه سيجان محمود دارالانقاء دارالعلوم كراجي ١١٣ مهراه المحمود الجواب سيح المخالى ربانى بنده عبدالرؤف سكهروى محمد عبدالمنان عفى عنه اصغملى ربانى

(ان ہی دنوں میں اس مسئلے ہے متعلق ایک استفتاء کے جواب میں جناب مولانا ڈاکٹر عبدالواحد صاحب نے ایک فتو کی تحریر فرمایا جورجب ۱۳۱۵ھ کے رسالہ''انوار مدینہ'' میں شائع ہوا، یہ فتو کی درج ذیل ہے۔) جمعہ کی ا ذائِ اوّل کے بعد بیچے و شراء وغیرہ ممنوع کا مول کے ارتکاب سے لوگوں کو جمعہ کی ا ذائِ اوّل کے لئے کیا ا ذائِ اوّل کومؤخر کرنا جائز ہے؟

سوال: - جمعہ کی اذانِ اوّل کے بعد خرید وخروخت اور نماز کے منافی ہرکام کوچھوڑ کرمسجد میں آنا واجب ہے، لیکن چونکہ لوگوں میں اس کا اہتمام بہت کم ہے کہ اذانِ اوّل کے وقت مسجد میں آجا ئیں اس لئے ترک واجب کے مرتکب ہونے ہیں، لوگ اس معصیت سے نیج جائیں اگر میصورت اختیار کی جائے کہ اذانِ اوّل کو تأخیر سے کہا جائے اور دونوں اذانوں کے مابین فقط اتنا وقفہ کیا جائے کہ لوگ سنتیں پڑھ لیس، تو کیا ایبا کرنا جائز ہے؟ مثلاً دُوسری اذان سوا ایک بجے ہواور پہلی اذان ایک کہ یا ایک نیج کر پانچ منٹ پر کہی جائے جبکہ زوال کا وقت سوا بارہ بجے ہو، اُردو میں تقریر اذانِ اوّل سے پہلے ہی ہوجائے اس طرح بہت زیادہ لوگ اذانِ اوّل کے وقت مسجد میں موجود ہوں گے، بعض مساجد میں اس طریقے پر عمل ہورہا ہے۔

جواب: - جمعہ کی اذانِ اوّل کا وقت زوال کے متصل بعد ہے، اسی پرعملی توارث چلا آرہا ہے، کتبِ حدیثیہ وفقہیہ میں بھی اس کی تصریح ہے۔ ا: - المغنی لابن قدامیّہ میں ہے: -

ويبدأ وجوب السعى اليها .... وعند الحنفية بالأذان الأول عند الزوال. (بحواله الفقه الاسلامي وأدلته ج:٢ ص:٢٩٢)\_

<sup>(</sup>١) (طبع دار الفكر).

(ترجمہ: - حنفیہ کے نز دیک جمعہ کے لئے سعی کا وجوب زوال کے وقت اذانِ اوّل سے شروع ہوتا ہے۔)

٢: - معارف السنن ميں مولا نا يوسف بنوري رحمه الله لکھتے ہيں: -

وبالجملة فهاذا الأذان كان قبل التأذين بين يدى الخطيب وكان في أول وقت الظهر متصلًا بالزوال. (ج:٣ ص:٣٩١)\_(١)

(ترجمہ: - اذانِ اوّل خطیب کے سامنے اذان سے پیشتر ہوتی تھی اور ظہر کے اوّل وقت میں زوال کے ساتھ متصل ہوتی تھی۔)

··· - مجمع الأنهر في شرح ملتقى الأبحر مين ہے: -

(ویجب السعی و ترک البیع بالأذان الأول) عقیب الزوال. (ج: اص: ۱۵۱)\_ (ترجمہ: - جمعہ کے لئے سعی اور ترک بیع، زوال کے بعد اذانِ اوّل سے واجب ہوتی ہے۔) من: -عمدة القاری میں علامہ عینی رحمہ اللّہ لکھتے ہیں: -

قوله زاد النداء الثالث انما سمى ثالثًا باعتبار كونه مزيدًا لأن الأول هو الأذان عند جلوس الامام على المنبر والثاني هو الاقامة للصلوة عند نزوله والثالث عند دخول وقت الظهر. (ج:٢ ص:٢١١)\_

(ترجمہ: - پہلی اذان کو جو تیسری اذان کہا گیا تو اس اعتبار سے کہ اس کو زیادہ کیا گیا تھا،
کیونکہ پہلی اذان وہ ہے جوامام کے سامنے ہوتی ہے جب وہ منبر پر ببیٹیا ہوتا ہے، اور دُوسری سے مراد
نماز کے لئے اقامت ہے جوامام کے منبر سے اُتر نے پر ہوتی ہے، اور تیسری اذان وہ ہے جوظہر کا وقت
شروع ہونے پر ہوتی ہے۔)

۵: - فتح الباري ميں علامه ابن ججر رحمه الله فرماتے ہيں: -

وتبين بما مضى ان عثمان أحدثه لاعلام الناس بدخول وقت الصلوة ... الخ. (ج:٢ ص:٣٩)\_ (٣٩)

(ترجمہ:- سابقہ کلام سے ظاہر ہوا کہ حضرت عثمانؓ نے پہلی اذان اس لئے شروع کی کہ لوگوں کونماز کے وقت کے شروع ہونے کی اطلاع ہوجائے۔)

<sup>(</sup>۱) (طبع ایچ ایم سعید).

<sup>(</sup>٢) مجمع الأنهر شرح ملتقي الأبحر ج: ١ ص:٣٥٣ (طبع دار الكتب العلمية بيروت).

 <sup>(</sup>طبع دار الفكر).

 <sup>(</sup>٣) (طبع دار نشر الكتب الاسلاميه لاهور).

#### ٢: - تبيين الحقائق مين علامه زيلعي رحمه الله لكصته بين: -

وقال بعض العلماء يجب السعى وترك البيع بدخول الوقت لأن التوجه الى الجمعة يجب بدخول الوقت الأذان قبل الوقت. (ج:ا ص:٣٢٣)\_(١)

(ترجمہ: -بعض علماء نے کہا ہے کہ سعی اور ترک بیج کا وجوب، جمعہ کا وقت شروع ہونے سے ہوتا ہے، کیونیکہ جمعہ کی طرف توجہ کا وجوب، وقت شروع ہونے سے ہوتا ہے، اگر چہ کسی اس کے لئے اذان نہ کہی ہو،اسی لئے وقت سے پیشتر اذان کا اعتبار نہیں کیا جاتا۔)
لئے اذان نہ کہی ہو،اسی لئے وقت سے پیشتر اذان کا اعتبار نہیں کیا جاتا۔)

2: - تِفْسِراتِ احمد به مِين حضِرتِ مُلَّا جيون رحمه الله لكصة بين: -

وقال الامام الزاهد المراد بالنداء دخول الوقت اذ به يحرم البيع دون الأذان نفسه.

ُ (ترجمہ: - امام زاہد نے کہا کہ''نداء'' سے مراد وقت کا شروع ہونا ہے کہ اس سے آیج حرام ہوتی ہے اور عین اذان مرادنہیں ہے۔)

۸: - احکام القرآن میں مولانا ادریس کا ندھلوی رحمہ اللہ لکھتے ہیں: -

قوله تعالى وَذَرُوا البَيْعَ اختلف السلف في وقت النهى عن البيع فروى عن مسروق والضحاك ومسلم بن يسار أن البيع يحرم بزوال الشمس، وقال مجاهد والزهرى يحرم بالنداء وقد قيل ان اعتبار الوقت في ذلك أولى اذا كان عليهم الحضور عند دخول الوقت فلا يسقط ذلك عنهم تأخير النداء ولما يكن للنداء قبل الزوال معنى دل ذلك على أن النداء الذي بعد الزوال انما هو بعد ما قد وجب اتيان الصلوة. (ح: ۵ ص ٢٣٠)\_

(ترجمہ: - ارشادِ باری تعالیٰ: "وَ ذَرُوا الْبَیْعَ" بیجے ہے ممانعت کے وقت کے بارے میں سلف میں اختلاف ہوا ہے، مسروق، ضحاک اور مسلم بن بیار رحم ہم اللہ سے روایت ہے کہ زوالِ آفتاب سے ہی بیجے حرام ہوجاتی ہے، مجاہد اور زہری رحم ہما اللہ کا قول ہے کہ اذان سے حرام ہوتی ہے، یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس بارے میں وقت کا اعتبار کرنا آؤلی ہے کیونکہ وقت شروع ہونے پرلوگوں کے ذمے جمعہ کے لئے حاضری واجب ہوتی ہے، لہذا اذان کومؤخر کرنا ان سے اس واجب کوسا قطنہیں کرے گا ....الخ۔)

اس عبارت سے درج ذیل باتیں سامنے آئیں۔

<sup>(</sup>١) (طبع مكتبه امداديه ملتان).

<sup>(</sup>٢) تفسيرات احمدية سورة الجمعة ص: ٥٠٥، ٢٠٥ (مطبع الكريمي، بمبئي).

<sup>(</sup>٣) (طبع ادارة القرآن كراچي).

الف: - جمعه كي اذ انِ اوّل كا وفت زوال ہے متصل بعد كا ہے۔

ب:-بعض علماء کے نزدیک نیج وشراء وغیرہ کی حرمت کا تعلق وقت زوال ہے ہے، تنہا اذان سے نہیں، اگر زوال کے وقت ہی اذان ہوت تو وقت اور اذان دونوں کے ساتھ حکم ممانعت کا تعلق ہوا، اور اگر اذانِ اوّل کو تأخیر ہے کہا گیا تو حکم ممانعت کا تعلق وقت زوال کے ساتھ ثابت ہوگا، اذان کے جانے تک مؤخر نہیں ہوگا، ان دونوں باتوں کو پیشِ نظر رکھیں تو یہ سمجھنا دُشوار نہیں ہوگا کہ اصلاحِ احوال کے لئے جس صورت کا ذکر سوال میں کیا گیا ہے انتہائی غیر مناسب ہے کہ اس میں ترک واجب کے ارتکاب سے بچاؤ تو کیا ہوتا اُلٹاعملی توارث اور ایک حکم کی خلاف ورزی ہور ہی ہے، یعنی اذانِ اوّل کی اس کے اصل وقت سے تا خیر۔

جن مساجد میں اذانِ اوّل کومؤخر کرنے کا طریقہ اختیار کیا گیا ہے،ضروری ہے کہ وہاں اس طریقے کوختم کردیا جائے۔

اصلاح احوال کی متبادل صورت میہ ہوسکتی ہے کہ اذانِ اوّل کو اپنے وقت پر رکھتے ہوئے اذانِ ثانی کو جہاں تک ہوسکے مقدم کرلیا جائے ،لیکن اس میں بھی اتنا وقفہ ضرور رکھا جائے کہ لوگ اذانِ اوّل کو سی جمع ہوجا کیں اور فرضوں سے پہلے سنتیں پڑھ سکیں ، کیونکہ ایک روایت میں ہے:۔
اوّل کو سن کرمسجد میں جمع ہوجا کیں اور فرضوں سے پہلے سنتیں پڑھ سکیں ، کیونکہ ایک روایت میں ہے:۔
فیاحدث عشمان النا فینہ الشالثة علی الزوراء لیجتمع الناس. (عمرة القاری ج:۲)۔
سناس)۔

(حضرت عثمانؓ نے زوراء پرتیسری اذ ان شروع کرائی تا کہلوگ اسکھے ہوجا ئیں۔)

اور ایک اور روایت میں ہے: فأذن بالزوراء قبل خروجه لیعلم الناس ان الجمعة قد حضرت. (فتح الباري ج:۲ ص:۳۹۳)\_(۲)

(اپنے نکلنے سے پیشتر زوراء پراذان دِلوائی تا کہ لؤگوں کوعلم ہوجائے کہ جمعہ کا وفت ہوگیا ہے۔) موجودہ حالات کو دیکھتے ہوئے ہماری رائے میں بیہ وقفہ آ دھ گھنٹہ کا تو ضرور ہونا چاہئے، یعنی اذانِ اوّل تو زوال ہوتے ہی کہہ دی جائے اور آ دھ گھنٹے بعد اذانِ ثانی کہہ دی جائے۔

فقط والله تعالى اعلم عبدالواحد غفرلهٔ جامعه مدنیه لا ہور

الجواب صحيح عبدالحميد الجواب صحيح محمد قاسم (اس فتویٰ کی اشاعت کے بعد حافظ صغیر اجمد صاحب کی طرف سے جناب ڈاکٹر عبدالواحد صاحب کو درج ذیل تحریج بھیجی گئی۔)

محترم ومکرم حضرت مولانا مفتی عبدالواحد صاحب زید مجدہ! سلامِ مسنون عرض میہ ہے کہ جناب کے علم میں ہے کہ بندہ ایک کوشش میں مشغول ہے کہ نمازِ جمعہ ادا کرنے والے مسلمان (بالعموم) اذانِ اوّل اور اذانِ ثانی کے درمیانی وقفے پرسعی الی الجمعہ کے منافی امور میں مشغول رہتے ہیں، جس کی وجہ سے ترک واجب کے گناہ کے مرتکب ہوتے ہیں، اس سلسلے میں ایک استفتاء مرتب کرکے پاکستان کے اہم اہم مدارس سے جواب بھی منگایا، اور جناب کے ہاں سے بھی

جواب موصول ہوا تھا، مگر'' انوارِ مدینہ' کے جلد: ۳ شارہ: ۳ ماہ رجب المرجب ۱۹۹۵ (دیمبر۱۹۹۴ء) میں

اسی ذیل میں ایک مضمون (استفتاءاوراس کا جواب) دیکھا جسے دیکھے کر خیال ہوا کہ حضراتِ مفتیانِ کرام

کی خدمت میں اس کوروانہ کر کے رہنمائی جا ہوں اور اس کی تیاری بھی کرلی (تیاری کا ایک صفحہ بھی لف

ہے) مگرایک مشفق ومحب عالم نے بیرہنمائی فرمائی کہ اپنے اشکال کے لئے جناب کی خدمت

میں پہلے عرض کر دوں ، خدا کرے جنا ہے ہی توجہ فر ماکرحل فر ماویں ، اِشکال ہیہ ہے کہ:-

یہ بات تو متفق علیہ ہے کہ زوال سے نماذِ جمعہ کا وقت شروع ہوجا تا ہے، اور فضیلت بھی اسی میں ہے کہ اس سے یعنی زوال سے بھی قبل یا زوال پر تیاری شروع کر ہے، مگر فتو کی کس پر ہے کہ وجوب سعی الی الجمعہ کا اطلاق زوال کے فوراً بعد ہوگا یا جہال (جس مسجد میں) جس نمازی نے نماز پڑھی ہے وجوب کا اطلاق اس نمازی پر اس مسجد کی پہلی اذان سے ہوگا؟ اگر وجوب کا اطلاق زوال سے ہوگا تو پھر سارے عالم کے مسلمانوں کو اس گناہے کہیرہ سے بچانے کی سعی کیا ہو؟

اُمید ہے جبابِ والامفتیٰ بہ قول کی روشنی میں رہنمائی فرما کرممنون فرما کیں گے، جزاکم اللہ تعالیٰ۔

جواب: - (ازمفتی عبدالواحدصاحب)

جناب کی جانب سے پہلے جوسوال نامہ آیا تھا اس کا اور جواب کا حاصل بیتھا کہ اذانِ اوّل کے بعد سعی الی الجمعہ واجب اور دُنیوی کاموں میں لگنا یا ایسے شغل میں مشغول ہونا جس سے سعی الی الجمعہ میں خلل آتا ہو، ناجائز ہے۔

لیکن ایک بات قابل ِغورتھی ، اور وہ بیہ کہ اذانِ اوّل کا وقت کیا ہے؟ کیا زوال ہوتے ہی کہی جائے یا جب مناسب خیال کیا جائے کہی جائے؟ خواہ زوال کے پندرہ منٹ بعد یا ایک گھنٹے بعد یا اس سے بھی زیادہ تأخیر ہے۔ اس بات سے نہ تو جناب کے سوال نامے میں کچھ تعرض تھا اور نہ ہی اس کے جواب میں اس سے کچھ بحث کی گئی تھی،'' انوارِ مدینۂ' میں اسی بات کے بارے میں تحقیق پیش کی گئی تھی۔

حوالہ جات سے یہ بات بالکل واضح ہے کہ اذانِ اوّل کا وقت زوال ہوتے ہی ہے (لہذا اذانِ اوّل کے وقت کے بارے میں یہی مفتیٰ بوقول ہے) فتح الباری کے حوالے سے معلوم ہوا کہ حضرت عثمان ؓ نے پہلی اذان اس لئے شروع کی تا کہ لوگوں کونماز کے وقت کے شروع ہونے کی اطلاع ہوجائے، معارف السنن کے حوالے سے معلوم ہوا کہ دورِسلف میں اسی وقت اذان ہوتی تھی اور اسی پر توارثِ عملی چلا آ رہا ہے۔

ایک متوارث عمل کو تبدیل کرنا جبکه:-

ا:- اذانِ اوّل اس لئے شروع ہوئی کہلوگوں کو جمعہ کے وفت کے شروع ہونے کاعلم ہوجائے۔ ۲:- اذانِ اوّل کا وفت زوال ہوتے ہی ہے۔

":- بعض حضرات کے نزدیک بیج وغیرہ کی حرمت زوالِ شمس سے ہے (اور اس قول کے قوی ہونے کاعلم اس سے ہوتا ہے کہ علامہ زیلعی رحمہ اللہ نے تبیین میں اور مولا نا اور لیس کا ندھلویؓ نے اُحکام القرآن میں بیقول نقل کرکے نہ تو اس کی تضعیف کی اور نہ ہی اس کے خلاف کیا)۔

۳:- جومصلحت جناب کے پیشِ نظر ہے، اس کی تفصیل کا متبادل طریقہ موجود ہے، جو کہ ''انوارِ مدینہ'' ہی میں ذکر کیا گیا ہے۔

ایک غیرمناسب اور قابلِ ترک بلکہ واجب الترک اور واجب الاحتر از طریقہ ہے۔
یہ تو ایک اتفاقیہ بات (Accidental) ہوگی کہ اذانِ اوّل زوال ہوتے ہی نہ کہی گئی بلکہ
پچھ تاُخیر ہے کہی گئی ہواس وقت بیہ اختلاف سامنے آتا ہے کہ وجوبِ سعی زوال سے ہو یا اذان سے ،
لیکن اس اتفاقیہ بات کو ہم عملی معمول نہیں بناسکتے ، عملی معمول وہی ہوگا جوحوالہ جات سے ثابت ہوا کہ
زوال ہوتے ہی اذانِ اوّل کہی جائے اور اس طرح عملاً (Practically) وجوب سعی ، زوال اور اذانِ
اوّل دونوں ہی کے ساتھ مقتر ن ہو۔

عبدالوا حدغفر لهٔ ۲۰ رشعبان ۱۳۱۵ ه

<sup>(</sup>١) تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق ج: ١ ص: ٢٢٣ (طبع مكتبه امداديه ملتان).

 <sup>(</sup>٢) احكام القرآن، المسئلة السابعة ج: ٥ ص: ٦٣ (طبع ادارة القرآن والعلوم الاسلاميه كراچي).

(اس کے بعد ماہنامہ''البلاغ'' اور ماہنامہ''انوارِ مدینہ'' میں شائع ہونے والی تحریرات ایک سوال کے ساتھ حضرت مولا نامفتی عبدالشکور تر مذی صاحبؓ کی خدمت میں پیش کی گئیں تو حضرتِ موصوفؓ نے اس کا درج ذیل جواب تحریر فرمایا۔)

جواب: - (از حضرت مولا نامفتی عبدالشکورتر مذی رحمه الله)

جمعہ کے خطبے سے پہلے تقریر کا متعدّد صحابہ کرامؓ سے ثبوت ملتا ہے، جیسا کہ متدرک حاکم میں ہے کہ حضرت ابو ہریرہؓ جمعہ کے دن خطبے سے پہلے اپنی تقریر میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث بیان کیا کرتے تھے، جب امام خطبے کے لئے آتے تو وہ اپنی تقریر موقوف کردیا کرتے تھے۔ (متدرک حاکم ج: اص: ۱۰۸ و ج: ۳ ص: ۵۱۲)۔

(r) قال الحاكم والذهبي صحيح. (از راهِ سنت مولانا محد سرفراز خان صاحب)\_

اسی طرح اس مشدرک میں حضرت عبداللہ بن بسر کا جمعہ کے دن خطبے سے قبل وعظ کہنا متقدرک میں حضرت عبداللہ بن بسر کا جمعہ کے دن خطبے سے قبل وعظ کہنا منقول ہے، اور اصابہ فی تذکرہ الصحابہ جا ہے۔ اس ۱۸۴ میں ہے کہ حضرت تمیم داری کے اصرار پر حضرت عمر نے ان کواجازت دے دی تھی کہ جمعہ کے دن اس سے قبل کہ میں خطبہ کے لئے آؤں، تقریر کرسکتے ہو۔

متدرک حاکم اور اصابہ میں ذکر کردہ ان واقعات ہے ثابت ہوتا ہے کہ بعض صحابہ کرام گا معمول خطبۂ جمعہ سے پہلے تقریر و وعظ کہنے کا تھا۔

اور بیبھی صحیح احادیثِ مبارکہ سے ثابت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم زوالِ شمس کے بعد جلد نمازِ جمعہ ادا کر لیتے تھے اور یہی طریقہ خلفائے راشدینؓ کا تھا کہ نمازِ جمعہ زوال کے بعد جلد پڑھی جاتی تھی۔

صحیح بخاری میں ہے: عن أنس بن مالك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يصلى

<sup>(</sup>۱) وفي المستدرك على الصحيحين، كتاب معرفة الصحابة ج ٣٠ ص ٢٠ ٢ (طبع دار الكتب العلمية بيروت) عن عاصم بن محمد عن أبيه قال: رأيت أبا هريرة يخرج يوم الجمعة فيقبض على رمانتي المنبر قائمًا ويقول: حدثنا أبوالقاسم رسول الله الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم فلا يزال يحدّث حتى اذا سمع فتح باب المقصورة لخروج الامام للصلوة جلس، هذا حديث صحيح الاسناد .... الخ.

<sup>(</sup>۲) و یکھنے حاشیہ نمبرا۔

<sup>(</sup>٣) راوِسنت ص:١٠٠١ (طبع نصرة العلوم گوجرانواله)\_

<sup>(</sup>٩) وكميح مستدرك حاكم، كتاب الجمعة ج: ١ ص: ٣٢٨، ٣٢٥ (طبع دار الكتب العلمية بيروت).

۵) ان روایات کے حوالہ وتفصیل کے لئے راہ سنت ص:۳۰۱ (طبع نصرة العلوم گوجرانواله) مؤلفہ حضرت مولانا سرفراز صفدر صاحب دامت برکاتہم ملاحظہ فرمائیں۔(محدز بیر)

الجمعة حين الشمس وعنه أيضًا قال: نبكر بالجمعة ونقيل بعد الجمعة. (ج: اص: ١٢٣) وفي الجمعة حين الشمس وعنه أيضًا قال: بلغني أن عثمان كان يجمع ثم يقيل الناس مصنف لعبد الرزاق (ج: ٣٠٠ ص: ١٨٥) عن عطاء قال: بلغني أن عثمان كان يجمع ثم يقيل الناس بعد الصلوة. وفي مصنف لابن أبي شيبة (ج: ٢٠٠ ص: ١٠٠١) أخبرنا محمد بن سعد الأنصاري عن أبي أبيه قال: كنا نجمع مع عثمان بن عفان ثم نرجع فنقيل. وفيه أيضًا (ج: ٢٠٠ ص: ١٠٨) عن أبي رزين قال: كنا نصلي مع علي الجمعة فأحيانًا نجد فينًا وأحيانًا لا نجده.

#### اور فقہائے کرام کی عبارات سے بھی راجح یہی معلوم ہوتا ہے۔

وفى الشامية لكن جزم فى الاشباه من فن الأحكام أنه لا يسن لها الابراد وفى جامع الفتاوى لقارئ الهداية قيل انه مشروع لأنها تؤدى فى وقت الظهر وتقوم مقامه وقال الجمهور ليس بمشروع لأنها تقام بجمع عظيم فتأخيرها مفض الى الحرج ولا كذلك الظهر وموافقة الخلف لأصله من كل وجه ليس بشرط. (ج: اص: ٣١٧)\_(٥)

اب بی تو ظاہر ہے کہ جب تک اذان اور خطبے سے پہلے ہی ہوتی تھی کیونکہ اذانِ اور خطبے ہے ، اس وقت تک تو بی تقریر اور وعظ یقینا اذان اور خطبے سے پہلے ہی ہوتی تھی کیونکہ اذانِ اور خطبے کے درمیان تقریر و وعظ کی نفی صراحۃ اُوپر کی روایات سے ہور ہی ہے، ان میں تصریح ہے کہ جب امام خطبے کے لئے آتا تھا تو بی تقریر و وعظ موقوف کر دیا جاتا تھا، اور بیجی ظاہر ہے کہ اس زمانے میں جمعہ میں تبکیر کا لحاظ بھی بہت تھا، اکثر لوگ جمعہ میں تبکیر کی فضیلت حاصل کرنے کے لئے صبح سے ہی معبد میں آجاتے تھے، تو ان کے لئے وعظ وتقریر اذان سے پہلے ہی مناسب تھی، لیکن جب لوگوں میں سستی ہوئی تو اذانِ اوّل کے وقت لوگوں کو وقت جمعہ بتلانے کے لئے شروع کی گئی تو اُب کہ جب زوال کے وقت اذانِ اوّل کی ابتداء زوراء پر ہوئی اور اذانِ ثانی عند المنبر خطبے سے قبل ہونے گئی تو معلوم نہیں اس وقت یہ تقریر و وعظ اذان علی الزوراء سے پہلے ہوتی تھی یا بعد میں؟

لوگوں کے تکاسل اور ستی پر نظر کرتے ہوئے تو بظاہریہی معلوم ہوتا ہے کہ بیرتقریر و وعظ اذان علی الزوراء کے بعد ہوتی ہوگی کہ اب تبکیر کی فضیلت کی تخصیل پرلوگ اپنے حریص نہیں رہے تھے

 <sup>(</sup>۱) (طبع قدیمی کتب خانه).

<sup>(</sup>٢) مصنف عبدالرزاق باب وقت الجمعة ج:٣ ص: ١٥٥ (طبع المكتب الاسلامي بيروت)

<sup>(</sup>٣) مصنف ابن أبى شيبة باب من كان يقيل بعد الجمعة ويقول هي أول النهار رقم الحديث: ٥١٢٣ ج: ١ ص:٣٣٣ (طبع مكتبة الرشد، رياض).

 <sup>(</sup>٣) مصنف ابن أبي شيبة باب من كان يقول وقتها زوال الشمس وقت الظهر رقم الحديث: ٣٣ ٥ ٦ ج: ١ ص: ٣٥ ٥
 (طبع مكتبة الرشد، رياض).

<sup>(</sup>۵) (طبع ابح ایم سعید).

کہ اذان سے پہلے خود بخو د جمع ہوجاتے ہوں ، اس لئے ان کو جمع کرنے اور وفت ِ جمعہ کے ایذان کے لئے ہی تو بیاذان علی الزوراء مشروع ہوئی۔

جب لوگوں کا اجتماع اذان کے بعد ہی ہوتا ہوتو کھر اجتماع سے پہلے تقریر و وعظ کا کوئی فائدہ متصوّر نہیں ہے اور اذان سے پہلے اجتماع کا معمول جب زمان خیرالقرون میں کم ہوگیا تھا تو اُب اس کے لئے لوگوں کو تیار کرنا جوئے شیر لانے کے مترادف ہوگا۔

' اس لئے''البلاغ'' کی یہی تجویز متعین اور سلف کے عمل کے موافق ہے کہ''اذانِ اوّل کے فوراً بعد تقریر شروع ہوجائے اور مختصر تقریر کے بعد خطبے کے لئے اذان دی جائے اور پھر خطبہ اور نماز پڑھ لی جائے۔'' (۵۳)

دُوسری تجویز که 'اذانِ اوّل تقریر کے فوراً بعد ہواوراس کے بعد صرف اتنا وقت ہو کہ جولوگ ابھی مسجد میں نہیں آئے وہ مسجد میں آکر سنتیں پڑھ سکیں ، اوراس کے بعد اذانِ ثانی اور خطبہ ونماز ہو' ، یہ طریقہ علاوہ اس کے کہ معروف نہیں اور اس پر ہر جگہ اور ہر مسجد کے لوگوں کو جمع کیا جانا مشکل ہے ، اذانِ اوّل سے پہلے لوگوں کا مسجد میں آنا اس حرص اور دُنیا میں انہاک کے زمانے میں ازبس دُشوار ہے ، سلف کے معمول کے بھی خلاف معلوم ہوتا ہے ، اور اذانِ اوّل کی مشروعیت سے جو ایذان اور جمعہ کی وعوت تھی اس کے بھی خلاف ہے۔

جمعہ کے لئے اصل داعی اذان ہی ہے، اور ''اِذَا نُوُدِی لِلصَّلُوہِ'' پہی ''فَاسُعَوُا اِلٰی ذِکُوِ اللهٰ '' مرتب ہے، اس جویز ثانی میں اصل داعی وعظ وتقریر ہوگی، لوگ اس کے لئے جمع ہوں گے پھراس صورت میں تقریر و وعظ کا اذانِ اوّل کے ساتھ اتصال ہوگا، جومعمولِ سلف کے خلاف ہے، ان کا معمول تقریر و وعظ کا اذانِ خطبہ سے پہلے اور اس کے ساتھ اتصال کا تھا، پھر اس صورت میں اذان کا ایپ اصل وقت سے مؤخر کرنا ہے کیونکہ اس کا اصل وقت ''عند الزوال'' ہے، اس تجویز میں پہلے تقریر ہوگی اس کے بعد اذانِ اوّل ہوگی، اذانِ اوّل کواپنے وقت زوال پر ہی کہنا چاہئے، اس کوا بنی جگہ سے ہٹانا نہیں چاہئے، جمعہ کی اذانِ اوّل کا وقت زوال سے متصل بعد ہے، اس پر عملی توارث چلا آرہا ہے، ہٹانا نہیں چاہئے، جمعہ کی اذانِ اوّل کا وقت زوال سے متصل بعد ہے، اس پر عملی توارث چلا آرہا ہے، کشب حدیثیہ وفقہ یہ میں بھی اس کی صریح موجود ہے۔

المغنی لابن قدامه میں ہے:-

ا: - ويبدأ وجوب السعى اليها .... عند الحنفية بالأذان الأوّل عند الزوال. ( بحواله الفقه الاسلامي و أدلّته ج: ۲ ص: ۲۲۲) \_

حنفيه كنزديك جمعه كے لئے سعى كا وجوب زوال كے وقت اذانِ اوّل سے شروع ہوتا ہے۔ ۲:-مجمع الأنهر شرح ملتقى الأبحر ميں ہے: (ويجب السعى و ترك البيع بالأذان الأوّل) عقيب الزوال. (ج:اص:اكا)\_(۱)

> جمعہ کے لئے سعی اور ترک بیع ، زوال کے بعد اذانِ اوّل سے واجب ہوتی ہے۔ س: - فتح الباری میں علامہ ابن ججرٌ فرماتے ہیں: -

وتبين بما مضى أن عثمان أحدثه لاعلام الناس بدخول وقت الصلوة. (٢:٥) ص:٣٩٣)\_ ص

سابقہ کلام سے ظاہر ہوا کہ حضزت عثمانؓ نے پہلی اذان اس لئے شروع کی کہ لوگوں کو نماز کے وقت کے شروع ہونے کی اطلاع ہوجائے۔

سم: - معارف السنن ميں مولا نامحد يوسف بنوريٌ لكھتے ہيں: -

وبالجملة فهذا الأذان كان قبل التأذين بين يدى الخطيب وكان في أول وقت الظهر متصلًا بالزوال. (ج:٣٠ ص:٣٩١)\_

اذانِ اوّل خطیب کے سامنے اذان ہے پیشتر اور ظہر کے اوّل وقت میں زوال کے ساتھ متصل ہوتی تھی۔

ندکورہ بالا حوالہ جات میں فتح الباری کی عبارت سے واضح ہے کہ اذانِ اوّل کی مشروعیت کی غرض ہی یہ بتلائی گئی ہے کہ لوگوں کو نمازِ جمعہ کے داخل ہونے کی اطلاع ہوجائے، اور دُوسرے حوالوں میں بھی اس اذان کو "عند الزوال"، "عقب الزوال" کے ساتھ مقید کیا گیا ہے، جس سے واضح ہورہا ہے کہ اس اذان کا اصل وقت زوال کے فوراً بعد متصل ہی ہے، کیونکہ عرف میں "عند" اور "عقب" کو گھنٹے کے بعد کے لئے استعال نہیں کیا جاتا، اور علامہ بنوریؓ نے تو "فی اُوّل وقت السطھ و متصلًا بالزوال" کھورگی۔

اس لئے جن مساجد میں اذانِ اوّل کو اس کے اصل وقت سے مؤخر کرکے کہنے کا طریقہ اختیار کیا گیا ہے، اس کوختم کر دینا ضروری ہے، کیونکہ بیمل توارث اور تصریحاتِ سلف کے خلاف ہونے کے ساتھ اس اذانِ کی غرضِ مشروعیت کے بھی خلاف ہے، کیما موّ۔

اس لئے پہلی تجویز پرعمل کرنا چاہئے ، اذانِ اوّل ظہر کے وفت شروع ہوتے ہی کہد دی جایا

 <sup>(</sup>١) مجمع الأنهر ج: ١ ص: ١٥٣ (طبع دار الكتب العلمية بيروت).

<sup>(</sup>٢) (طبع دار نشر الكتب الاسلاميه لاهور).

<sup>(</sup>٣) (طبع ایچ ایم سعید).

کرے اور پندرہ ہیں منٹ کا وقفہ نمازیوں کے مسجد میں آنے اور وضو وغیرہ کے لئے مخص کردیے کا اعلان کردیا جائے، اس کے بعد آ دھا گھنٹہ مخضر ضروری وقتی مسائل پرمشتمل وعظ ہوجایا کرے، پھراذانِ عانی، خطبہ اور نماز ہوجایا کرے، لمبی چوڑی تقریروں اور بے ضرورت مضامین بیان کرنے کا جو رواج ہوگیا ہے اس کی اصلاح کرنے کی طرف توجہ کرنے اور توجہ دِلانے کی ضرورت ہے، نہ یہ کہ اصل وعظ و تقریر ہی کو بند کردیا جائے یا عمل توارثِ سلف سے ہٹ کرنیا طریقہ جاری کیا جائے۔

آج کل تعلیم یافتہ طبقہ اور مغربی تہذیب کا دِلدادہ گروہ چاہتا ہے کہ ہر ہفتے جو کلمہ خیر تمام مسلمانوں کے کانوں میں خطبہ جمعہ سے پہلے پڑجاتا ہے اس کا موقع نہ رہے، حالانکہ ان مواعظ سے بہت بڑے طبقے کی اصلاح ہورہی ہے اور بکٹر ت مسلمان اس سے استفادہ کر کے اپنے عقائد واعمال کی اصلاح کرتے ہیں اور یہ بھی ہفتہ وار تبلیغ عام اور عوامی اصلاح کا پروگرام ہے، مگر ہر چیز میں حدود شریعت کی پابندی اور اعتدال کا لحاظ رکھنا ضروری ہے اور غلق سے احتیاط کرنا لازم ہے، خطباء اور مبلغین و واعظین کو اپنے منصب کا لحاظ رکھنا ضروری ہے۔

اگر حدودِ شریعت میں رہتے ہوئے جارے خطباء اس پڑمل کریں توبیہ "یہ خولنا بالدہ وعظة" پرا متنال کا ذریعہ ہوسکتا ہے، آزاد طبقہ اس کوختم کرنا چا ہتا ہے اور کئی قتم کے اعتراضات ہے اس ممل خیر پر قدغن لگانا چا ہتا ہے، اصل یہ ہے کہ وہ علائے کرام اور خطبائے عظام کی بات سننا گوارانہیں کرتا، اللہ تعالیٰ فہم سلیم عطا فرمائیں اور ہمیں اپنی اور اصلاح کی توفیق نصیب فرمائیں۔ واللہ اعلم سیّد عبدالشکور تر مذی عفی عنہ سیّد عبدالشکور تر مذی عفی عنہ جامعہ حقانیہ ساہیوال سرگودھا جامعہ حقانیہ ساہیوال سرگودھا ۱۲۱مول ۱۲۱مول سرگودھا

(بیتمام تحریرات حضرت مولانامفتی محمد تقی عثانی دامت برکاتهم کی خدمت میں پیش کی گئیں، حضرت دامت برکاتهم نے ان سب تحریرات کے مطالع کے بعد درج ذیل جواب تحریر فرمایا جس پرشنخ الحدیث حضرت مولانا سحبان محمود صاحب رحمة الله علیه اور مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد رفیع عثانی صاحب دامت برکاتهم نے بھی تائیدی دستخط فرمائے۔)

جواب: - (از حضرت مولانا مفتى محمد تقى عثمانى صاحب دامت بركاتهم) الحمدالله و كفلى و سلام على عباده الذين اصطفى، أما بعد:

احقر نے اس موضوع پر مرسلہ تمام تحریروں کا مطالعہ گیا، ان تمام تحریروں میں احقر اس تحریر سے حرف بہ حرف متفق ہے جو دار الافقاء دار العلوم کراچی ہے جاری ہوئی اور'' البلاغ'' میں شائع ہوئی۔ خرابی یہاں سے پیدا ہوئی ہے کہ جمعہ کواس کے وقت مستحب (تعجیل) نے بہت مؤخر کردیا گیا ہے، اوّلاً اس بات کی ترغیب کی ضرورت ہے کہ تعجیلِ جمعہ کی سنت کوزندہ کیا جائے۔

دُوسرے اذانِ اوّل اور اذانِ ثانی کے درمیان طویل فصل نہ ہو، جس کی صورت یا تو ہے کہ تقریر زوال سے پہلے کی جائے اور زوال کے متصل بعد اذانِ اوّل اور دس پندرہ منٹ کے بعد اذانِ ثانی ہو، یا پھرتقریر اذانین کے درمیان ہوتو وہ پندرہ، بیس منٹ سے زائد نہ ہو، اور مفصل تقریر جمعہ کے بعد یا زوال سے پہلے ہو، اذانِ اوّل سے پہلے اُردوتقریر کے بارے میں بیاندیشہ کہ لوگ تقریر سننے نہیں آئیں گے، تجر بے سے دُرست " سے نہیں ہوا۔

جولوگ تقریر سننا جاہتے ہیں وہ پہلے بھی آ جاتے ہیں، اور جوسننا نہیں چاہتے وہ محض اذانِ اوّل کی وجہ سے عموماً نہیں آتے بلکہ اذانِ ثانی کا انتظار کرتے رہتے ہیں اور گنہگار ہوتے ہیں۔

والله سبحانه اعلم احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه دریون مدیند

(فتؤى نمبر ۱۷۸/۳۳)

011/0/11/1

مذکورہ بالاتح ریناچیز کی رائے میں ڈرست ہے اور دارالعلوم کراچی کے دارالافتاء سے جوفتو کی جاری ہوا اور 'البلاغ'' میں شائع ہوا ہے وہ بھی ڈرست ہے، البتہ احقر کے بزد یک اذا نین کے درمیان وقفہ اگر نصف گھنٹے کا بھی ہوجائے تو مضا کفتہ ہیں، جس میں ہیں پچیس منٹ تقریبا ور ۵ منٹ سنتوں کے لئے مل سکتے ہیں، اور لوگوں کے لئے اس میں ان شاء اللہ دُشواری بھی نہیں ہوگی، اور جو گناہ سے بچنا چاہے گا وہ دُشواری کے بغیر نے سکے گا۔

واللہ اعلم واللہ عنہ نے سکے گا۔

واللہ اعلم عنانی عفا اللہ عنہ سحبان محمود نیج عثانی عفا اللہ عنہ

## ر عیدین کے متعلق مسائل کا بیان )

#### نمازِ عبد کے بعد دُعا مانگی جائے یا خطبے کے بعد؟

سوال: - نماز عید کے متصل اگر دُعا نہ مانگی جائے تا کہ ایک ہی دُعا تاُخیر سے خطبے کے بعد مانگی جائے تو کوئی قباحت بعد مانگی جائے تو کوئی قباحت تو نہ ہوگی؟

جواب: - رُعا، نماز کے متصل بعد ہی مسنون ہے، خطبے کے بعد اجتماعی طور سے رُعا مانگنا کہیں سے ثابت نہیں۔ کہیں سے ثابت نہیں۔

( فتوی نمبر ۱۸/۱۳۵۷ الف)

#### تکبیراتِ تشریق کے بارے میں امامِ اعظم اور صاحبین میں اختلاف کی شخفیق

سوال: - مسئلہ یہ ہے کہ سوال تکبیراتِ تشریق کے بارے میں امام صاحبؓ اور صاحبینؓ کے درمیان اختلاف ہے، اس مسئلے میں مفتیٰ بہ قول امام صاحبؓ کا ہے یا صاحبینؓ کا؟

جواب: - دراصل تکبیرتشریق کے سلسلے میں حضرت امام ابوصنیفہ اور صاحبین کے درمیان دو مسئلوں میں اختلاف ہے۔ پہلا مسئلہ یہ ہے کہ تکبیرتشریق کب تک جاری رہے گی؟ اس میں امام صاحب کا مسئلہ یہ ہے کہ تکبیرتشریق کب تک جاری رہے گی۔ اور صاحبین آیام صاحب کا مسلک یہ ہے کہ یوم عرفہ کی فجر سے یوم النحر کی عصرتک جاری رہے گی۔ اور صاحبین آیام تشریق کے آخری دن (یعنی ۱۳ ارذی الحجہ) کی عصرتک واجب کہتے ہیں۔ اس مسئلے میں تو فقہائے حنفیہ تشریق کے آخری دن (یعنی ۱۳ ارذی الحجہ) کی عصرتک واجب کہتے ہیں۔ اس مسئلے میں تو فقہائے حنفیہ

<sup>(</sup>۱) دلائل اور تفصیل کے لئے اسی فصل میں صفحہ نمبر ۵۵۲ کا فتوی اور اس کا حاشیہ نمبر ۳ ملاحظہ فرمائیں۔

کی بھاری اکثریت نے صاحبین ہی کے قول پر فتوی دیا ہے۔ اور شاید علامہ ابن ہما م اور صاحب بدائع کے سوامعروف فقہائے حنفیہ میں ہے کسی نے بھی اس مسئلے میں امام صاحب کے قول پر فتوی نہیں دیا۔ اور خود حضرت مولانا ظفر احمد صاحب عثانی رحمۃ اللہ علیہ بھی اس مسئلے میں جمہور فقہائے حنفیہ کے مطابق اس کے قائل ہیں کہ اس مسئلے میں فتوی صاحبین کے قول پر ہے۔ اور چونکہ اُمت کا متوارث عمل مطابق اس پر چلا آتا ہے، اور ائمہ شلا شہری اس کے قائل ہیں اس لئے اس مسئلے میں عمل صاحبین ہی کے قول پر ہے۔ اور چونکہ اُمت کا متوارث عمل تول پر جائے۔ قول پر جائے میں عمل صاحبین ہی کے قول پر جائے۔ قول پر کرنا جائے۔

البتہ ؤوسرا مسئلہ یہ ہے کہ تعبیر تشریق کن لوگوں پر واجب ہوتی ہے؟ اس میں صاحبین کا قول یہ ہے کہ تکبیر ہرائ شخص پر واجب ہے جس پر نماز فرض ہے، لہذا منفرد، مرد، عورت، مسافر اور گاؤں والوں سب پر تکبیر واجب ہے۔ لیکن امام صاحب فرماتے میں کہ صرف تیم اہل شہر پر جماعت مستجہ میں واجب ہے، لبذا منفرد، مر فورت پر، عورتوں کی جماعت پر، مسافروں پر (جبکہ ان کے ساتھ کوئی تیم نہ واجب ہو) اور گاؤں والوں پر تکبیر واجب نہوں ہے۔ اس مسئلے میں فقہائے حنفیہ کی تر جیجات مختلف ہیں، بعض فقہاء مشئلا صاحب بحر، صاحب سراج وہاج اور صاحب جو ہرہ نے اس مسئلے میں بھی صاحبین آ کے قول پر فقہاء مشئلا صاحب بحر، صاحب سراج وہاج اور صاحب جو ہرہ نے اس مسئلے میں امام صاحب آ کے قول کو افتتیار کیا ہے، اور بعض فقہاء کی عبارتیں دونوں کو محتل ہیں۔ اس معاطع میں جن مولانا ظفر احمد صاحب عثانی آ کی تحقیق ہے ہے کہ فتو کی امام صاحب کے قول پر (ہے، کیونکہ وہ روایۂ و در ایٹ افور احمد صاحب عثانی آ کی تحقیق ہے ہے کہ فتو کی امام صاحب کے قول پر (ہے، کیونکہ وہ روایۂ و در ایٹ افور کی ہے، بہتی گوہر میں کی تحقیق ہے ہے۔ ایکن ساتھ ہی ہے جو لگر میاں کو افتیار کیا ہے، ایکن ساتھ ہی ہے جو لگر میا فر اور عورت بھی کہہ لے تو بہتر ہے۔ اس میں شک نہیں کہ حضرت مولانا عثانی کے دلائل قوی ہیں بالخصوص حضرت میں گی کہ دیث: "لا جہ صعۃ و لا میں شک نہیں کہ حضرت مولانا عثانی کے دلائل قوی ہیں بالخصوص حضرت علی گی کہ دیث: "لا جہ صعۃ و لا تشریب بھی دلائل ہیں، اور بعض فقہاء نے اس کو ترجے دی ہے، اس لئے اگر کوئی اس پر عمل کر ہے دور میں جانب بھی دلائل ہیں، اور بعض فقہاء نے اس کو ترجے دی ہے، اس لئے اگر کوئی اس پر عمل کر ہے

<sup>(</sup>١) وفي الدر المحتار قبيل باب الكسوف ج: ٢ ص: ١٨٠ .... الى عصر اليوم الخامس اخر أيام التشريق وعليه الاعتماد. وفي الشامية (قوله وعليه الاعتماد) هذا بناء على أنه اذا اختلف الامام وصاحباه فالعبرة لقوة الدليل وهو الأصح .... وبه اندفع ما في الفتح من ترجيح قوله هنا ورد فتوى المشائخ بقولهما بحر.

<sup>(</sup>٢) وكيمة: فتح القدير ج:٢ ص:١٣١، ٣٩.

<sup>(</sup>٣) وكين بدائع الصنائع ج: ١ - ١٩١،١٩٥٠ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٣) و لمحتر اعلاء السنن ج ٨٠ ص ١٢٥ (١٢٥ (طبع ادارة القوآن كواچي).

 <sup>(</sup>۵) راجع اعلاء السنن أبواب العيدين، باب تكبيرات التشريق وانها لا تجب الا على أهل المصر ج: ٨ ص: ١٢٨،
 (طبع ادارة القرآن كراچي).

<sup>(</sup>٢) اعلاء السنن ج: ٨ ص: ١٢٤ (طبع ادارة القرآن كراچي). (مُدرْبيرشُ أوازً)

تو اس پر بھی نکیر ڈرست نہیں ، بالحضوص جبکہ بہشتی گو ہرنے عدم ِ وجوب کی تقدیر پر بھی اسے بہتر کہا ہے۔ واللہ اعلم

01144/11/40

(فتؤى نمبر ۲۲/۱۷۲۲ ه)

ا: - عرب امارات میں عبید برڑھ کر آنے والے کے لئے پاکستان میں دوبارہ نمازِ عبید برڑھنے کا حکم پاکستان میں دوبارہ نمازِ عبید برڑھنے کا حکم

۲: - اور ابیاشخص شوال کے فلی روز ہے کب سے شروع کر ہے؟

سوال: - جناب گرامی قدر .....السلام علیم ورحمة الله و بر کاته

مشکور ہوں گا اگر مندرجہ ذیل سوالات کا اسلامی تغلیمات کی روشنی میں جواب دیں، جوابی

لفافہ شامل ہذا ہے۔

ا؛- سائل، ماہِ رمضان میں عرب امارات گیا تھا، وہاں عید کا چاندایک دن پہلے نظر آیا (یا عید ایک دن پہلے کی گئی)،عید کی نماز پڑھ کر رات کو کراچی (بذریعہ ہوائی جہاز) پہنچا، کراچی میں اگلے دن عیدتھی۔ یو چھنا یہ ہے کہ آیا سائل کو یہاں بھی عید کی نماز پڑھنی ضروری تھی یانہیں؟

۲: - دُوسری بات یہ ہے کہ کہا جاتا ہے کہ رمضان ختم ہونے کے بعد چھروزے رکھے جائیں تو اس کا بہت ثواب ہے، اور پورے سال روزے رکھنے کا ثواب ملتا ہے۔ پوچھنا یہ ہے کہ سائل نے عید کی نماز امارات میں ادا کی تھی، اب کراچی میں اسے یہ چھ دن کے روزے کراچی میں عید کے دن سے رکھنے چاہئیں یا کراچی میں عید کا دن گزار کر ابتداء کرے؟ کہا جاتا ہے کہ عید کے دن صرف شیطان روزہ سے ہوتا ہے۔ پھ

جواب : - صورتِ مسئولہ میں سائل کو گراچی پہنچ کر بھی عید کی نماز میں شامل ہونا چاہئے،
اور نمازِ عید ہی کی نیت کرنی چاہئے، کیونکہ اس صورت کا کوئی صرح حکم تو فقہ کی کتب میں نہیں ملا، لیکن اُصول یہ ہے کہ آ دمی جس ملک یا شہر میں ہوائی کے آ دکام کا اعتبار ہوتا ہے۔ لہذا کراچی پہنچنے کے بعد اس کے لئے یہ عید ہی کا دن ہے، اس بات کا لحاظ کیا جائے تو عید کی نماز اس کے لئے ضروری ہے۔ لیکن دُوسری طرف وہ ایک مرتبہ عید کی نماز پڑھ چکا ہے، اس کا لحاظ کیا جائے تو ضروری نہیں۔ دونوں احتمالات پڑمل کی مختاط شکل یہی ہے کہ وہ عید کی نماز میں بہ نیت عید شامل ہوجائے، تا کہ واجب ہونے کی صورت میں واجب ادا ہوجائے، ورنہ وہ نفل بن جائے گی۔

۲:- شش عید کے روزوں کا متصل ہونا ضروری نہیں، لہذا وہ روزے کراچی کے لحاظ سے ۲رشوال سے شروع کرے، اس میں کوئی شبہیں۔

۳۸۳/۲۲ اه (فتوی نمبر ۳۸۳/۷۲)

#### حنفيوں كاغيرمقلد كى اقتذاء ميں نمازِعيد پڑھنے كاحكم

سوال: - ایک میدان میں پہلے ہے مغربی جانب اہلِ حدیث نمازِ عید پڑھتے ہیں، اب حنی بھی ایک مشرقی جانب پڑھنے گئے ہیں، اب حنی کہتے ہیں کہ جارے پیچھے پڑھو، اور وہ کہتے ہیں کہ جارے پیچھے پڑھو، اور وہ کہتے ہیں کہ جارے پیچھے پڑھو، اور وہ کہتے ہیں کہ جارے ہاں چھ تکبیریں ہوتی ہیں، لہذا تمہارے پیچھے نماز ہڑھ سکتے ہیں؟ جبکہ باہمی جھڑے نے تم بھی نہ ہوسکیں۔

جواب: - نمازِ عید میں جس تعارض کا ذکر کیا گیا ہے وہ واقعۂ مناسب نہیں، چونکہ اہلِ حدیث حضرات کو جاہئے کہ وہ کسی حدیث حضرات کو جاہئے کہ وہ کسی دوسری جگہ نماز پڑھیں یا کچھ وقفہ و کے کرای میدان کے کسی دُوسرے جھے میں نماز ادا کرلیں، اور اگر یہ صورت ممکن نہ ہوتو باہمی نزاع ہے بچنے کے لئے بارہ تکبیروں کے ساتھ نمازِ عیدادا کریں، اگر چہ حنفیہ کے نزدیک خلاف اُولی ہے۔

ولو زاد تابعه الى ستة عشر لأنه مأثور، وقال الشامي في اخر "مطلب تجب طاعة الامام في ما ليس بمعصية" وذكر في البحر ان الخلاف في الأولولية ونحوه في الحلية. (الدر المختار)- والتدسيحانه المختار)-

احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ۱۷۱۷/۱۸۷۱ه

الجواب صحیح محمد عاشق الهی بلند شهری

(فتوی نمبر ۱۸/۱۳۳۳ الف)

#### ایک ہی مقام برعید کی دو جماعتیں کرانے کی دوصورتوں کا حکم سوال: - کیا فرماتے ہیں علائے دین ومفتیانِ شرعِ متین اس مسئلے میں کہم لوگ پاکستان

<sup>(</sup>۱) وفي البحر الرائق كتاب الصوم ج: ۲ ص: ۲۵۸ (طبع سعيد) ومنه أيضًا صوم ستة من شوال عند أبي حنيفة متفرقًا كان أو متتابعًا وعن أبي يوسف كراهته متتابعًا لا متفرقًا، لكن عامة المتأخرين لم يروا به بأسًا .... الخ. (۲) الدر المختار مع رد المحتار ج: ۲ ص: ۱۷ ا (۲) (طبع سعيد) وفي الهندية الباب السابع عشر في صلوة العيديين ج: ۱ ص: ۱۵ ا (طبع رشيديه كوئنه) قال محمد رحمه الله في الجامع اذا دخل الرجل مع الامام في صلوة العيد وهذا الرجل يرى تكبير ابن مسعود رضي الله عنهما فكبر الأمام غير ذلك اتبع الامام الا اذا كبر الامام تكبيرا لم يكبره أحد من الفقهاء فحينئذ لا يتابعه كذا في المحيط. (محمز برح الواز)

اسٹیل ملز کراچی لیبر شفٹ میں کام کرتے ہیں، اور ایک شفٹ کی ڈیوٹی سے فراغت کے نصف گھنٹے بعد دُوسری شفیہ \* \* ، ٹی پر حاضر ہوتی ہے، اس مناسبت سے ہمارے ہاں عیدین کی نمازیں بھی دومر تبہ ایک ہی جگہ اداکی جاتی ہیں، جس کی صورت مندرجہ ذیل ہے:-

ا:- ایک ہی جگہ میں ایک مسجد میں دو مرتبہ صلوق عید نصف گھنٹے اور وقفے کے بعد ایک ا، م کی اقتداء میں اداکی جاتی ہے، جبکہ امام ایک ہے اور مقتدی پہلی صلوق میں ایک شفٹ کے لوگ ہوتے ہیں اور دُوسری مرتبہ اقتداء کرنے والے دُوسری شفٹ کے لوگ ہوتے ہیں۔

۲:- ایک ہی جگہ اور ایک مسجد میں دو مرتبہ جماعت عیدین اس طرح ہوتی ہے کہ اوّل مرتبہ پہلی شفٹ ایک امام کی اقتداء میں اور دُوسری شفٹ دُوسرے امام کی اقتداء میں ادا کرتی ہے۔

اب سوال ہیہ ہے کہ ایک جگہ اور ایک مقام میں صلوق عیدین کی جماعت اوّل اور جماعت فانیہ ایک ہی امام کی افتداء میں جائز ہے یا ناجائز؟ جبکہ پہلی صورت میں مقتدی تبدیل ہو گئے کیکن امام ایک ہی ہی اور دُوسری صورت میں امام بھی مختلف اور مقتدی بھی مختلف ہیں، لیکن عیدگاہ و جائے نماز ایک ہی ہے، اور دُوسری صورت میں جماعت فانیہ سے صلوق عیدین جائز ہوگی یا نہیں؟ اور ان دونوں میں ایک ہے کونسی نماز صحیح ہوگی؟

جواب: - مسئولہ دوصورتوں میں پہلی صورت یعنی ایک ہی امام کے پیچھے دو الگ الگ جماعت سے بوگوں کی نماز بھی نہیں ہوگی، اور جماعت سے بوگوں کی نماز بھی نہیں ہوگی، اور وُسری صورت بھی بغیر شدید اور ناگزیر مجبوری کے اختیار کرنی دُرست نہیں، لہٰذا یا تو ایک ہی امام کے پیچھے تمام افراد کے بیک وقت نماز ادا کرنے کا انتظام کیا جائے یا اگر دو جماعتیں کسی وجہ سے ناگزیر ہوں تو دوالگ الگ ماموں کے پیچھے ادا کی جائیں۔ موں تو دوالگ الگ اماموں کے پیچھے ادا کی جائیں۔

۱۳۰۶/۱۳۰۲ ماه (فتوی نمبر ۱۲۸۷/ سره)

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار ج: ۱ ص: ۵۷۹، ۵۸۰ (ولا يصح اقتداء) ... مفترض بمتنفل ... الخ. نيز و كيجئے: قرآوي دار العلوم ديو بند ج:۵ ص: ۲۲۴ (سوال نمبر ۱/۲۲۸۷) \_

#### جگه کی تنگی کی بناء پرایک ہی جگه عید کی دو جماعتوں کا حکم

سوال: - ایک مسجد میں عیدین کے موقع پر جگہ کی تنگی کی وجہ سے اور مستقل الگ جگہ نہ ہونے کی وجہ سے یا نہ کر سکنے کی وجہ سے عید کی نماز اسی مسجد میں جہاں پہلی جماعت ہوتی ہے، دُوسری جماعت مذکورہ شکایات کی بناء پر جائز ہے یانہیں؟

جواب: - جگه کی تنگی کی بناء پراگرایک ہی جگه عید کی دو جماعتیں کرلی جائیں تو عدم جواز کی کوئی وجہ نہیں، حضرت مولانا عبدالحی لکھنوگ ایک سوال کے جواب میں تحریر فرماتے ہیں: ' ظاہر عبارات فقہ یہ سے معلوم ہوتا ہے کہ تعدّ دِنمازِ عید مطلقاً جائز ہے، ایک موضع میں ہو یا دوموضع میں، جبیبا کہ طحطاوی خواشی مراقی الفلاح میں لکھتے ہیں: و لوقدر بعد الفوات مع الامام علی ادراکھا مع غیرہ فعل، مواثی مراقی الفلاح میں لکھتے ہیں: و لوقدر بعد الفوات مع الامام علی ادراکھا مع غیرہ فعل، للا تفاق علی جواز تعدد ھا'۔ (مجموعة الفتاوی جناص ۳۴۹)۔

(فتوی نمبر ۳۷/۲۷۰ پ)

#### نمازِ عید کے بعد دُعا ہو یا خطبے کے بعد؟

سوال: - عیدالفطر کے دن ایک اہام صاحب نے جو کہ عالم بھی ہیں، اثناء تقریر میں کہا کہ عیدین کی نمازوں کے سلام بھیرتے ہی وُعا مانگنا سنت ہے، اس بات کی تحقیق میں علم الفقہ دیکھی، اس میں یہ عبارت درج بھی: ''بعد نمازعیدین کے یا بعد خطبے کے دعا مانگنا نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے اصحاب سے منقول نہیں، اگر ان حضرات نے بھی وُعا مانگی ہوتی تو ضروری نقل کی جاتی، الہذا بغرضِ اتباع نہ مانگنا بہتر ہے۔'' (ص: ۲۹۰) یہ عبارت مولوی صاحب کی تغلیط کے لئے کافی ہے۔ بہتی زیور میں نہ مانگنا بہتر ہے۔'' (ص: ۲۹۰) یہ عبارت مولوی صاحب کی تغلیط کے لئے کافی ہے۔ بہتی زیور میں اس کے برعکس عبارت مذکور ہے، یعنی ''صحابہ و تا بعین سے منقول نہیں، مگر چونکہ ہر نماز کے بعد وُعا مسنون ہو اس کے برعکس عبارت نہیں بھی وُعا مانگنا مسنون ہوگا' اس کی وضاحت فر مادیں تا کہ اطمینان ہو۔ جو ابت کہی ہے وہ صحیح ہے، عبیرین میں نماز کے بعد وُعا اجتماعی مسنون ہے، خطبے کے بعد مسنون نہیں، حقیقت وہی ہے جو بہتی زیور میں گھی ہے کہ اگر چہ خاص عبدین میں نماز کے بعد وُعا کرنا ثابت اجتماعی مسنون ہے، خطبے کے بعد مسنون نہیں، حقیقت وہی ہے جو بہتی زیور میں گھی ہے کہ اگر چہ خاص عبدین میں نماز کے بعد وُعا کرنا ثابت اجتماعی مسنون ہے، خطبے کے بعد مسنوں نہیں، حقیقت وہی ہے جو بہتی زیور میں گھی کے اگر چہ خاص عبدین میں نماز کے بعد وُعا کرنا ثابت نہیں، عیاری میں نماز کے بعد وُعا کرنا ثابت نہیں، میں نماز کے بعد وُعا کرنا ثابت نہیں، عبدین میں نماز کے بعد وُعا کرنا ثابت نہیں، عبدین میں نماز کے بعد وُعا کرنا ثابت نہیں، عبدین میں نماز کے بعد وُعا کرنا ثابت نہیں، عبدین میں نماز کے بعد وُعا کرنا ثابت

 <sup>(</sup>١) حاشية الطحطاوي على مراقى الفلاح ص٢٠١ (طبع نور محمد كتب خانه).

<sup>(</sup>٢) مجموعه فبآوي عبدالحيٌ ج: اص ١٣٧ (طبع النج الم سعيد ) و

ہے اس لئے اس میں عیدین بھی شامل ہیں، اور خطبے کے بعد دُعا کرنے کا ثبوت کہیں نہیں ہے اور اکا بر دیو بند کا معمول بھی یہی رہا ہے، اور بہتی زیور فقہی اعتبار ہے' علم الفقہ'' کے مقابلے میں زیادہ متنداور معتبر کتاب ہے۔

۱۳۹۷/۳۸۲۹ (فتوی نمبر ۲۸/۳۵۷ ب)

#### نمازِ عید میں تکبیرات جھوڑ کرامام سور و فاتحہ شروع کردے تو کیا حکم ہے؟

سوال: - عیدالفطر کی نماز میں امام صاحب نے نیت باندھ کر ثناء پڑھ کرالحمد شریف پڑھنا شروع کردیا، اس کے بعد پیچھے ہے کسی نے لقمہ دیا، لقمہ ملنے پرامام صاحب نے الحمد شریف کوروک کر دو زائد تکبیریں کہہ کر پھر ہے الحمد شریف شروع کی ، ایک تکبیر پھر بھی رہ گئی ، کیا اس صورت میں نماز ہوئی یانہیں ؟

جواب: - عید کی تکبیراتِ زواکد واجب ہیں، اگر امام بھول جائے اور انہیں چھوڑ کر سورہ فاتحہ شروع کردے تو جب تک قراء ت مکمل نہ ہوئی ہو یاد آنے یا کسی کے لقمہ دینے پر تکبیریں کہنی چاہئیں اور تکبیروں کے بعد قراء ت از سرنو کرنی چاہئے، لہذا امام صاحب نے بدکام توضیح کیا کہ سورہ فاتحہ روک کر تکبیریں کہیں، لیکن ایک تکبیر چھوڑ دی، قاعدے سے اس پر مجدہ سہولازم ہونا چاہئے تھا، لیکن عیدین میں سجدہ سہولازم نہیں ہوتا، اس لئے مذکورہ نماز ہوگئی۔

في رد المحتار: ان بدأ الامام بالقراءة سهوًا فتذكر بعد الفاتحة والسورة يمضى في (١) صلاته، وان لم يقرأ الا الفاتحة كبّر وأعاد القراءة لزوما

وفيه أيضًا: ان العود الى التكبير قبل اتمام القراءة ليس لأجل المستحب الذي هو الموالاة، بل لأجل استدراك الواجب الذي هو التكبير (شامي باب العيدين)-

وفى الدر المختار (والسهو في صلوة العيد والجمعة والمكتوبة والتطوع سواء) والمختار عند المتأخرين عدمه في الأوليين لدفع الفتنة كما في جمعة البحر واقره المصنف وبه جزم في الدر (شامي باب سجود السهو)\_

۵/۱۲۹۳۱ه (فتوی نمبر ۲۲/۲۳۵۳ ه)

(١٠١) رد المحتار ج: ٢ ص: ١٤٣ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>٣) رد المحتار ج:٢ ص:٩٢ (طبع سعيد). (محمد زبير من نواز عفا الله عنهما)

## ﴿ فصل في المسائل الجديدة والمتفرقة المتعلقة بالصلوة ﴾ (نماز عصمتعلق جديداورمتفرق مسائل كابيان)

#### نمازيين اسپيكر كا استعال

سوال: - احقر کی معجد میں جمعہ کے دن قریبی خطیب سے شدید آواز تقریبی سخت مشوش ہے، احبابِ خصوصی کی رائے ہے کہ اگر صرف اندرونِ معجد کا ہارن استعال کیا جائے تو تمام نمازیوں کی نماز سکون سے اوا ہوگی۔ ور نہ تمام نمازی خطیب صاحب کی تقریب سے پریشان رہتے ہیں، بعض بزرگانِ دین نماز اور خطبے میں اندرونِ معجد کا ہارن استعال کرنا بھی پہند نہیں کہ تے، اس لئے احقر بھی نماز اور خطبے میں یہاں آلۂ مبر الصوت کا استعال نہ کرتا تھا، لیکن تمام نمازیوں کے اضطراب اور تشویش کے پیشِ فظب میں یہاں آلۂ مبر الصوت کا استعال نہ کرتا تھا، لیکن تمام نمازیوں کے اضطراب اور تشویش کے پیشِ نظر آپ سے مراجعت ہے کہ اندرونِ معجد کے ہارن سے اگر خطبہ اور نماز جمعہ ادا کی جائے تو کیا کوئی شرعی قباحت ہے؟ جبکہ احتیاطاً مبترین کا انتظام بھی رکھا جائے کہ اگر خداخواستہ بجلی فیل ہوتو نماز میں خلل نہ ہو، اور آلۂ مبتر الصوت وہ ہے جو بیٹن کے پاس لگا لیتے ہیں۔

والسلام

(استفتی: مولانا) حکیم محمداختر (صاحب مدخلهم) خانقاهِ امدادیه اشر فیه، گلشن اقبال کراجی

جواب: - نماز میں آلۂ مکبتر الصوت کا استعال جائز ہے، اور اس سے نماز فاسد بھی نہیں ہوتی، تاہم اگر کوئی بعض علاء کے اختلاف کی بناء پر احتیاط کرے تو اچھا ہے، لیکن استعال کرنے والوں پر نکیر نہ کرنی چاہئے، بشرطیکہ وہ حدود کے اندر استعال کرتے ہوں مسئلے کی علمی تحقیق حضرت مولانا مفتی محد شفیع صاحب قدس سرۂ کی کتاب'' آلاتِ جدیدہ'' میں موجود ہے۔''

للہذا صورتِ مسئولہ میں اندر کا مکبّر الصوت کھو لنے میں شرعی قباحت نہیں ہے۔

واللداعلم احقر محمد تقی عثمانی اجره ۱۳۰۵ ه

(فتوی نمبر ۲۸/۸۰۹ ج)

<sup>(</sup>۱) اورخود حضرت والا دامت بركاتهم كاتفصيلي فتوى آ كة آرباب- (مرتب عفي عنه)

#### کیالاؤڈ اسپیکر پرنماز ہوجاتی ہے؟

سوال: - آلهٔ مکبر الصوت (لاؤڈ الپیکر) پر فرض نماز جائز ہے یا نہیں؟ اگر جائز ہے تو کیوں؟ کریم آباد بلاک نمبر؟ کی مسجد میں بید مسئلہ انتہائی نزاعی صورت اختیار کر گیا ہے، دوگر ہوں میں شدید کشید گی ہے۔

جواب: - لاؤڑ اسپیکر پرنماز فرض جائز ہے اور بلاکراہت ہوجاتی ہے، البتہ بہتر یہ ہے کہ ضرورت کے بغیر لاؤڑ اسپیکر استعال نہ کیا جائے ، اس مسکلے کے تفصیلی دلائل مفتی اعظم حضرت مولا نامفتی فحر شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے رسالے'' آلۂ مکبٹر الصوت'' میں موجود ہیں، یہ رسالہ'' آلاتِ جدیدہ'' میں طبع ہوا ہے، تفصیل کے لئے اس کو دیکھ لیا جائے۔''

١٣٩١/١٠/٢٢

(فتوی نمبر ۲۲/۲۴۱ ه)

### كيالاودا سيبيكر برنماز برصنے ميں زيادہ تواب ہے؟

سوال: - کیا جهری نمازین لاؤڈ انپیکر پر پڑھنا زیادہ ثواب ہے جبکہ آواز دُور دُور تک

جاتی ہے؟

جواب: - جب تک ضرورت نہ ہونماز بغیر لاؤڈ انبیکر کے پڑھنی چاہئے، لاؤڈ انبیکر پرنماز کا جواز تو ضرورت کے حالات میں ہے، بلاوجہ لاؤڈ انبیکر کا استعمال پسندیدہ نہیں، بالخصوص جبکہ اس سے دُور دُور آواز جاتی ہو جہاں لوگ نیند یا دُوسرے کاموں میں مشغول ہوں، تو اس کے استعمال کی کراہت اور بڑھ جاتی ہے۔

۹ر۱۹۷۷هماه (فتوی نمبر ۲۸/۹۲۲ ج)

#### مسجد میں خانهٔ کعبہ ومسجدِ نبوی کی تصاویر آویزاں ہوں تو ایسی صورت میں نماز کا حکم

سوال: – اکثر مسجدوں میں کعبہ شریف اور مدینه منوّرہ کی تصویریں آ ویزاں ہوتی ہیں، اس حالہ یہ میں نماز میں کوئی نقص تو نہیں ہوگا؟

جواب: - نمازتو ہوجاتی ہے، لیکن اس کی تصویریں نمازی کے سامنے ہونا کچھ بہتر نہیں ہے۔ واللہ سبحانہ اعلم ۲۱ر۹۷۹۹۱۵

#### مساجد میں لاؤڈ البیکیر کے شرعی اُحکام

سوال: - کیا فرماتے ہیں علمائے دین کہ آلۂ مکبر الصوت (لاؤڈ الپیکر) تراوی کے لئے اس قدر تیز استعال ہوتا ہے کہ بورے محلے میں اس کی آواز پہنچ جاتی ہے، جس میں حسبِ ذیل قباحتیں معلوم ہوتی ہیں: -

ا: - محلے کی خواتین کونماز ادا کرنامشکل ہوجا تا ہے۔

۲: - محلے کے مریض اور ضعفاء جن کوعلاجاً جلد سونا ضروری ہو، نہیں سو سکتے۔

m: - تلاوت کوادب سے ساعت کا اہتمام محلّہ والوں سے نہیں ہوتا۔

ہم:-سحبرهُ تلاوت کا اگر وجوب لاؤڈ اسپیکر سے ہوتا ہے تو اہلِ محلّہ کے ضعفاء اور خواتین پر

سجدہ تلاوت واجب کرنا اور ان کی طرف ہے اس کی ادائیگی کے اہتمام کا فقدان یا مشکل ہونا۔

اس سلسلے میں شریعت کے اُحکام سے از راہ کرم مطلع فرمایتے، بینوا تؤجووا۔

العارض

(مولانا) حكيم محمد اختر عفا الله عنه

مدرسه اشرف المدارس، گلشن ا قبال كرا چي

جواب: - ہراوی میں لاؤڈ اسپیکراس قدر اُو کی آواز سے استعال کرنا کہ جس سے سوال میں مذکورہ قباحین لازم آئی ہوں، جائز نہیں۔ چنا نچہ فقہائے کرام کے اس بات کی صراحت کی ہے کہ ذکر اللہ اتنی آواز سے کرنا کہ جس سے کسی کی عبادت یا نیند میں خلل آتا ہو صحیح نہیں، نیز مشکلوۃ شریف میں حضرت ابوقادہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ایک رات باہر تشریف لائے تو دیکھا کہ حضرت عمر ٹنماز میں ہیں اور بہت بلمز آواز سے خلا ون فرام ہے ہیں، پھر جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ کے پاس پہنچ تو دیکھا کہ وہ بھی نماز میں ہیں اور آبست میں اللہ تعالی عنہ کے پاس پہنچ تو دیکھا کہ وہ بھی نماز میں ہیں اور آبست علیہ وسلم کا فرار ہے تیں، پھر جب دونوں حضرات حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عاضر ہوئے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے خصرت ابو بکر صدیق نے فرمایا کہ: میں تنہارے پاس سے گزرا تو تم نماز میں نے اس ذات کو سادیا ہے جس سے میں سرگوشی کر رہا تھا۔ پھر آپ صلی اللہ کے رسول! طاح وسلم نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ: میں تنہارے پاس سے گزرا تو تم نماز میں تھے اور زور راسلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ: میں تنہارے پاس سے گزرا تو تم نماز میں تھے اور زور راسلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ: میں تنہارے پاس سے گزرا تو تم نماز میں تھے اور زور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عمر ضی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عمر شی اللہ علیہ وسلم نے قرمایا: اے ابو بکر ان تم آواز ( کیچھے) بلند کرو اور حضرت عمر شی تو تو آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے قرمایا: اے ابو بکر ان تم آواز ( کیچھے) بلند کرو اور حضرت

عمرٌ سے فرمایا: اپنی آواز کچھ بیت کرو۔ (مشکوۃ شریف ج: اص: ۱۷۰، باب مایقول اذا قام اللیل)۔ اس حمر مرایا: اپنی آواز کچھ بیت کرو۔ (مشکوۃ شریف ج: اص: ۱۷۰، باب مایقول اذا قام اللیل)۔ اس حدیث شریف سے بیماروں کے اس حدیث شریف سے بیماروں کے آرام اور خواتین کی نمازوں میں خلل ہوتا ہو تیجے نہیں، اس سے اجتناب کرنا ضروری ہے، اور لاؤڈ اسپیکر کا استعال بوقت ضرورت اور بقد رِضرورت کرنا چاہئے۔

قال الشامى: وفى حاشية الحموى عن الامام الشعراني أجمع العلماء سلفًا و خلفًا على استحباب ذكر الجماعة في المساجد وغيرها الا أن يشوش جهرهم على نائم أو مصل أو قارئ. اهد (ج: اص: ١٣٨٨) والتدسيحان اعلم والتدسيحان اعلم اختر محمر تقى عثماني المخروبين المحمد المحروبين المحمد المحمد المحمد المحروبين المحمد ال

#### نماز میں ( آلہ مکبر الصوت ) اسپیکر کے استعال کی شرعی حثیت

سوال: - نومبر ۱۹۹۰ء کے رائے ونڈ کے بلیغی اجتاع میں شرکت کی ، ایک چیز نے مجھ کو بڑا مکر رکیا، وہ تھا نماز کے دوران لاؤڈ اسپیکر کا عدم استعال اس سے اتنی خرابیاں پیدا ہوئیں کہ لاکھوں نہیں تو ہزاروں لوگوں کی نمازیں خراب ہوئیں، تین دن تک اکثر لوگوں کے سامنے زیادہ تر ایک ہی موضوع زیر بحث رہا کہ بھائی میں سجدے میں تھا، اور میں رکوع میں تھا، اور پیتنہیں کہ امام صاحب اس وقت کس حالت میں تھے؟ کافی لوگوں نے کئی گئی اوقات کی نمازیں لوٹائیں، مزید یہ کہ خشوع جونماز کی جان ہے سرے سمیت اکثر حضرات سجدہ اور کوع میں کان لگائے رہتے کہ تکبیر س سکیں۔ اکثر حضرات کو امام سے پہلے سرائھا کر دیکھتے بھی دیکھا گئی، وہ سے مقود ہوجاتا تھا، میرے سمیت اکثر حضرات سجدہ اور گئیا، وہ یہ دیکھنے کی کوشش کر رہے تھے کہ اگلی صف کا کیا حال ہے؟ استے بڑے اجتماع میں لاؤڈ اسپیکر اگر دورانِ نماز استعال کرلیا جائے تو کیا نماز زیادہ بہتر طریقے پر ادانہیں ہوگی؟ کیا بچھ شرعی رُخصت اگر دورانِ نماز استعال کرلیا جائے تو کیا نماز زیادہ بہتر طریقے پر ادانہیں ہوگی؟ کیا بچھ شرعی رُخصت اگر سے سلطے میں نہیں ہے؟ اگر ہے تو اس سے اجتناب کیوں؟

جواب: - نماز میں لاؤڈ امپیکر کے استعمال کے مسئلے پر مفتی اعظم حضرت مولا نامفتی محمد شفیع صاحب قدس سرۂ کامستفل رسالہ'' آلۂ مکبر الصوت کے شرعی اَحکام'' شائع ہو چکا ہے، جس میں حضرت

<sup>(</sup>١) (طبع قديمي كتب خانه).

<sup>(</sup>٢) رد المحتار في رفع الصوت بالذكر ج: ١ ص: ٢١٠ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>٣) یفتوی 'البلاغ'' کے شارہ محرم الحرام ۲۰۸۱ھ سے لیا گیا ہے۔ (از مرتب)

<sup>(</sup>م) ''آلات جدیدہ کےشرعی اُحکام''۔

قدس سرۂ نے بیتحقیق فرمائی ہے کہ آلۂ مکبتر الصوت پر نماز پڑھانے سے نماز بلا کراہت ہوجاتی ہے، اور یا کستان و ہندوستان کے دُوسرے جلیل القدر علماء نے جن میں حضرت علامہ شبیر احمد عثمانی ٌ، حضرت مولا نا ظفر احمد صاحب عثمانی ؓ وغیرہ بھی داخل ہیں، اسی فتویٰ کی تصدیق فرمائی ہے۔ البتہ ساتھ ہی حضرت مفتیُ اعظم قدس سرۂ نے بیجھی تحریر فر مایا ہے کہ نماز جتنی سادگی ہے ادا کی جائے اور اس میں خارجی آلات کا استعال جتنا کم سے کم کیا جائے ، اور بندے کا براہ راست تعلق اپنے اللہ سے جتنا بلا واسطہ ہوا تنا ہی بہتر ہے، نیز آلۂ مکبر الصوت کے استعمال سے لاؤڈ امپیکر کے خراب ہوجانے وغیرہ کی صورت میں بعض مفاسد بھی سامنے آئے تھے، اس لئے مذکورہ رسالے میں مشورہ یہی یا گیا تھا کہ جہاں تک ہوسکے اس کے بغیر نماز پڑھنی جا ہے ، تاہم اگر نماز پڑھ لی جائے تو نماز ہوجائے گی۔بعض وُوسرے اہل فتویٰ مثلاً حضرت مولانا ظفر احمر صاحب عثانی قدس سرہ نے اپنی تحریر میں اور زیادہ توسع کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ '' جبکہ امام کی آواز سامعین کو نہ پہنچی ہوتو ان کو آواز پہنچادینا غلونہیں، بلکہ مختصیل مقصود ہے، بالخصوص جبکہ تخصیل مقصود بآسانی ہو، دُشواری سے نہ ہو، اور ظاہر ہے کہ آلہ مکبر الصوت سے آ واز کا بلند ہونا اور دُور دُور تک پہنچنا، بناءِ محراب و بناءِ گنبد سے زیادہ آ سان ہے، اور بناءِ محراب و بناءِ گنبد بلانکیر مدت مدیدہ سے رائج ہے، اور اس سے بھی رفع صوتِ امام مقصود ہے ..... مگر نماز میں لاؤڈ الپیکر کا استعال دوشرطوں ہے جائز ہے، ایک بیہ کہ لاؤڈ الپیکر اعلیٰ قشم کا ہو کہ امام کو اس کی طرف منہ کرنے کی ضرورت نہ ہو کہ توجہ الی غیراللہ مقصودِ صلوٰۃ کے منافی ہے، دوسرے مکبّرین کا انتظام مکمل ہو، تا كەمىكروفون فىل ہوجائے تو نماز میں گڑ بڑنہ ہو۔'' (آلات جديده ص: ۷)

اس تشری سے مواکہ آلہ مکبر الصوت کا استعال نماز میں ان شرطوں کے ساتھ جائز ہے،
البتہ جہاں مکبترین سے کسی انتشار کے بغیر کام چلا سکتا ہو، وہاں زیادہ بہتر اور مناسب یہی ہے کہ لاؤڈ اسپیکر استعال نہ کیا جائے، تا کہ علاء کے قول پر کسی ادنی کراہت کے بغیر نماز ہوجائے ۔ لیکن جوصورت آپ نے سوال میں کھی ہے، اگر وہ صحیح ہے کہ مجمع کی کثرت کی وجہ سے لاؤڈ اسپیکر کے بغیر زیادہ اشار پیدا ہوا، تو جہاں ایسا اندیشہ ہو، وہاں لاؤڈ اسپیکر کا استعال یقیناً زیادہ مناسب ا ۔ بہتر ہوگا اور اس کے ساتھ نماز کے بلاکراہت ڈرست ہوجانے میں کوئی شبہیں ۔ واللہ سبحانہ اعلم الجواب صحیح میں کوئی شبہیں۔ واللہ سبحانہ اعلم الجواب صحیح الجواب صحیح الحواب صحیح الحواب صحیح الحق میں کوئی شبہیں۔ الحقر محمد تقی عثانی عفی عنہ الجواب صحیح الحواب صحیح الحد میں کوئی شبہ الحداث الحد

۸ربراانهاه (فتوی نمبر ۱۰/ ۱/۱۱۱هه) محدر فيع عثماني عفااللدعنه

## تراوی میں لاؤڈ الپیکر کے استعمال کا حکم اور الپیکر میں تراوی کے دوران آبیت ِسجدہ آنے والی ہوتو کیا کیا جائے؟

سوال: - میں جس مسجد میں قرآن سنا رہا ہوں وہ مسجد چھوٹی ہے، اور امام کی آواز مقتدیوں تک بہنچ جاتی ہے، اس کے باوجود آٹھ سال سے اس مسجد میں لاؤڈ انپلیکر پرترا، یکے ہور ہی ہے اور اکثریت کی رائے بھی یہی ہے کہ لاؤڈ انپلیکر پرحسب سابق تراوی ہوتی رہے لیکن ایک دوآ دمی اس کے مخالف ہیں، اور وہ بغیر لاؤڈ انپلیکر کے تراوی کے پڑھانے پر زور دیتے ہیں۔

اسی اثناء میں ایک دوروز لاؤڈ اسپیکر خراب رہا تو متصل کی دُکانوں اور ہوٹل سے ریکارڈ نگ کی آوازیں اس فقدر آتی رہیں کہ تراوح پڑھنا دُشوار ہوگیا، منع کرنے کے بعد بھی وہ نہ مانے، اس کے علاوہ اگر لاؤڈ اسپیکر پر نماز نہ پڑھی جائے تو قریب کی مسجد کی آوازیں بھی خلل انداز ہوتی ہیں، جن کی وجہ سے پریشانی ہوتی ہے، اگر ہم اپنی مسجد میں حسب سابق لاؤڈ اسپیکر پر تراوح پڑھتے رہیں، تو ان خللوں سے محفوظ رہ سکتے ہیں، لیکن ایک دوآ دمی جھگڑا کرتے ہیں کہ بغیر لاؤڈ اسپیکر کے تراوح پڑھو، کل رات تو اس پر جھگڑے کی نوبت زیادہ آگئ تھی، ان حالات میں شرعاً کیا تھم ہے؟

۲:- آیت ِسجدہ اگر تراویج کی رکعتوں میں آ جائے تو کیالاؤڈ اٹپیکر بند کرکے پڑھنی ہوگی یا حسبِ سابق دُوسری رکعتوں کے، پیجمی لاؤڈ اسپیکر پر پڑھی جاتی رہے؟

جواب ا: - سوال میں آپ نے جو حالات لکھے ہیں ان کے پیشِ نظر لاؤڈ اسپیکر پر تراویک پڑھنے میں کوئی مضائقہ نہیں، البتہ بہتریہ ہے کہ لاؤڈ اسپیکر کی آواز اتنی پیت رکھی جائے کہ مسجد سے باہر دُور تک آواز نہ جائے۔

۲: - اگرمسجد کے باہر آواز نہ جاتی ہو یا بہت ہلکی جاتی ہوتب تو آیت ِسجدہ بھی لارڈ اسپیکر پر پڑھ لیں، ورنہ آیت ِسجدہ پڑھتے ہوئے اور اپنی آواز نسبۂ پست کردے، اور اگر بیمکن نہ ہوتو جن دو رکعتوں میں آیت ِسجدہ آنے والی ہولاؤڈ اسپیکر بند کردیں۔

واللہ سجانہ اعلم

۴۶۱/۹۷۲۹ه (فتوی نمبر ۴۸/۹۹۱ ج)

#### ریل میں دورانِ سفرنماز کیسے پڑھی جائے؟ سوال: - ریل میں دورانِ سفرنماز کیسے پڑھی جائے، بیئھ کریا کھڑے ہوکر؟ نیزیہ بیا بیٹے کہ

دورانِ سفرا گر قبلے کی طرف رُخ صحیح نہ ہوتو کیا نماز ہوجائے گی؟

جواب: - کھڑے ہوکر ہی پڑھنا واجب ہے، اور قبلے کی طرف رُخ کرنا فرض ہے، اس کے بغیر نماز نہ ہوگی۔ اگر رُخ معلوم نہ ہوتو معلوم کرنے کے لئے اپنی سی پوری کوشش کریں، اور جس طرف مگان غالب ہو، ادھر رُخ کر کے نماز پڑھ لیں۔

۸رارا۳۲اه (فتویل نمبر ۵۸/۲۵)

ہوائی جہاز میں نماز ادا کرنا جائز ہے

سوال: - ہوائی جہاز میں سفر کے دوران نماز پڑھی جاستی ہے یانہیں؟ جہاز میں نماز پڑھنا

جائز ہے یانہیں؟

والله سبحانه اعلم ۸راز۱۳ اص فتوی نمبر ۵۸/۲۵) جواب کائز ہے۔

بے نمازی کا حکم

سوال: - بے نمازی کا کیا حکم ہے؟ سا ہے بے نمازی کتے سے بھی بدتر ہے؟ کیا اس کا جھوٹا

جائزے؟

جواب: - بنمازی فاسق ہے،لیکن کسی مسلمان کو کتے ہے بدتر کہنا وُرست نہیں۔ (۲)

فقط والله اعلم احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه ال۱۳۸۸/۲/۱۱

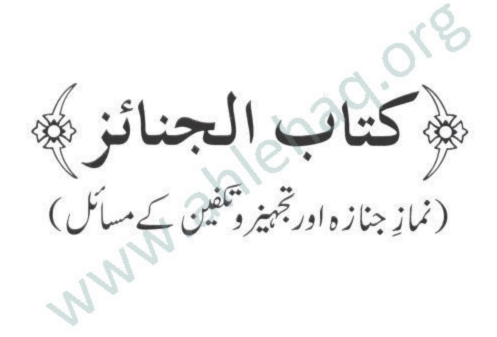
الجواب صحيح بنده محد شفيع عفا الله عنه

\*\*\*

<sup>(</sup>١) وفي تنوير الأبصار ج: ١ ص: ٣٣٨، ٣٨٨ (طبع سعيد) من فرائضها .... ومنها القيام في فرض لقادر عليه.

<sup>(</sup>٢) تفصیل کے لئے امداد الفتاوی ج: اص:۳۹۳ تا ۳۹۲ ملاحظہ فرمائیں۔

 <sup>(</sup>٣) وفي مشكّوة المصابيح، بـاب حفظ اللسـان والغيبة والشتم ج: ٢ ص: ١١٦ (طبع قديمي كتب خانه) سباب المسلم فسوق وقتاله كفر.



www.ahlehad.or8

# ۱:- نمازِ جنازہ پڑھانے میں کس امام کومقدم کیا جائے گا؟ ۲:- مردنہ ہونے کی صورت میں کیاعورت پرنمازِ جنازہ پڑھنالازم ہے؟

سوال: - هل امام الجمعة مقدم على امام مصلى العيد لصلوة الجنازة أم امام مصلى العيد مقدم على امام الجمعة؟ مع الحوالة.

جواب: - لم أر من صرح بهذا والذي ينبغي أن يقدم امام الجمعة لان الرضاء به أتم وأكثر من امام مصلى العيد وهو العلة في التقديم في صلوة الجنازة، والله اعلم.

سوال: - اذا نقل الميت من موضعه الى موضعة أخرى لضرورة فأيها أحق بالامامة؟ امام موضعة الميت أم امام موضعة الذي نقل فيها الميت؟

جواب: - امام الحيّ الذي كان يسكنه الميت أولى من امام الحيّ الذي انتقل اليه لأن علة تقدم امام الحيّ ان الميت رضى بالصلوة خلفه حال حياته فينبغي أن يصلى عليه بعد وفاته كما صرح به الشاميّ في رد المحتار والحلبيّ في شرح المنية (ص: ١٩٥١) وهذه العلة انما توجد في امام الحيّ الذي كان الميت يسكنه دون الحيّ الذي انتقل فيه.

سوال: - اذا مات الرجل في نساء ليس فيها أحد من الرجال فعلى المرأة صلوة الجنازة أم لا؟

جواب: - نعم لا مانع من و جوب صلوة الجنازة على النساء اذا لم يكن في الحق رجل غير أنه لا يجوز لهن غسله وانما عليهن التيمم، لما في الدر المختار ماتت بين رجال أو هو بين نساء يممه المحرم فان لم يكن فالأجنبي بخرقة. (شامي). والتّداعم الجواب صحيح الجواب محمد قيع عقائل عقى عنه محمد شفيع عقا الله عنه محمد شفيع عقا الله عنه (فتوى نم م ١٩٨٨مهه ١٩٨٨مهه الم ١٩٨٨مهه ١٩٨٨مهه الم ١٩٨٨مهه الم ١٩٨١هه الف)

<sup>(</sup>۱) وفي الدر المختار ج: ۲ ص: ۲۲۰ (طبع ايچ ايم سعيد) امام الحيّ وفي الشامية تحته .... وانّما كان أولي، لأن الميت رضي بالصّلوة خلفه في حال حياته فينبغي أن يصلّي عليه بعد وفاته .... الخ.

غنية المتملى ص: ٥٨٥ (طبع سهيل اكيدمي لاهور).

<sup>(</sup>٣) الدر المختار ج: ٢ ص: ٢٠١ (طبع سعيد).

#### جنازہ لے جاتے وقت جالیس قدم گن کر میّت کوایصالِ ثواب کرنے کا حکم

سوال: - میت کا جنازہ اُٹھاتے وقت ہمارے ہاں عوام میں بیہ مرق ج کہ جالیس قدم
تک گنے جاتے ہیں اور میت کواس کا ثواب پہنچایا جاتا ہے، کیا شرعی طور پراس کا کوئی جواز ہے؟
جواب: - اس طرح قدم گننے اور ان کا ثواب پہنچانے کا شرعاً کوئی ثبوت نہیں، یہ رسم
واجب الترک ہے۔

۲۲/۱۰۱۲۱ه (فتوی نمبر ۳۲/۱۰۹۱ ج)

چ مردے کو دومر تبع<sup>س</sup>ل دینے کی رسم

سوال: - ہمارے پہاں رواج ہے کہ مردے کو دو مرتبہ عسل دیا جاتا ہے، ایک عسل انقال کے وقت فوراً قرآن پڑھنے کے لئے دیا جاتا ہے، اور دُوسراغسل جنازہ ادا کرتے وقت اگر اوّل عنسل ٹھیک ہوا بھی ہو، کوئی نجاست وغیرہ طاہر نہ بھی ہو، تب بھی دُوسراغسل ضرور دیتے ہیں، شرعاً کیا تھم ہے؟

جواب: - مردے کوصرف ایک مرتبہ عنسل دینا مشروع ہے اور پیام وفات کے بعد جلد از جلد ہونا چاہئے ، دومرتبہ عنسل دینے کا کوئی ثبوت شریعت میں نہیں ہے، پیطریقہ واجب الترک ہے۔ واللہ اعلم

۲۱/۲۹۸/۳۹۱ھ (فتویٰ نمبر ۲۹/۵۹۱ ب)

#### بیوی کے انتقال کے بعد شوہر کے لئے اس کا چہرہ دیکھنا کیسا ہے؟

سوال: – ایک شخص کی بیوی کا انتقال ہوجائے تو کیا اس کا خاوند بعد از وصال اس کا چہرہ د کمچے سکتا ہے یانہیں؟ اور جنازہ بھی اُٹھا سکتا ہے یانہیں؟ اسی طرح عورت اپنے خاوند کے چہرے کو دیکھے سکتی ہے یانہیں؟

جواب: - شوہر کے لئے اپنی بیوی کا چہرہ مرنے کے بعد دیکھنا بالا تفاق جائز ہے، البتہ اسے چھونے یاغنسل دینے سے فقہائے حنفیہ نے منع کیا ہے، اور بیوی اپنے شوہر کے مرنے کے بعد اسے

 <sup>(1)</sup> وفي الدر المختار ج: ٢ ص: ٢٣٩ (طبع ايج ايم سعيد) يندب دفنه في جهة موته وتعجيله وفي الشامية تحته
 (قوله وتعجيله) أي تعجيل جهازه عقب تحقق موته .... الخ.

د مکیر بھی سکتی ہے اور عنسل بھی دے سکتی ہے۔

لما في الدر المختار: ويمنع زوجها من غسلها ومسها لا من النظر اليها على الأصح، وهي لا تمنع من ذلك. (شامي)-

۱۳۹۸/۲/۷ (فتوی نمبر ۲۹/۱۴۷ الف)

مسجد میں نمازِ جنازہ پڑھنے کا حکم

سوال: - آدم بھاری مکہ مجد کو تعمیر ہوئے ۱۵ سال تقریباً ہوگئے، تب ہے جنازے کی نماز مسجد کے میدان میں ہوا کرتی تھی، امام صاحب کی امامت کے آخری ایام میں محراب کے بیج میں کھڑکی توڑ کر دروازہ بنادیا گیا اور محراب کے باہر چارفٹ اُونچا چبوترہ بنایا گیا، اب چبوترے پر جنازہ رکھ دیا جاتا ہے اور محراب کا دروازہ کھول دیا جاتا ہے، جنازہ کی نماز مسجد میں پڑھی جاتی ہے، خامام صاحب نے جنازے کی نماز کا پیطر ایقہ ہند کردیا ہے اور پہلے کی طرح نماز کھلے میدان میں ہونے لگی ہے، مولانا مفتی محمد اساعیل صاحب نے گجراتی کتاب میں جوفتو کی کی کتاب ہے، لکھا ہے کہ جنازے کی نماز کی مارت میں میجد میں پڑھنا مذہب جنی میں مگر وقتر کی ہے۔ اب کون ساطریقہ دُرست تھا؟ بہتی گو ہر مات میں مسجد میں پڑھنا مذہب جنی میں مگر وقتر کی ہے۔ اب کون ساطریقہ دُرست تھا؟ بہتی گو ہر میں مسئلہ کیا لکھا ہے؟ اور کہا جاتا ہے کہ حرمین میں محمد میں نماز جنازہ پڑھی جاتی ہے، آپ واضح میں کیا حکم ہے؟

جواب: - میت کومحراب سے باہر رکھ کراگر نماز جنازہ مبجد کے اندر پڑھی جائے تو رائح قول کے مطابق بیصورت بھی مکروہ ہے، البتہ آس پاس نماز جنازہ پڑھنے کے لئے کوئی اور جگہ نہ ہوتو مجوراً فقہاء نے اس کی اجازت دی ہے، لین چونکہ صورتِ مسئولہ میں مسجد کے ساتھ مسجد ہی کا کھلا میدان موجود ہے اس کی اجازت دی ہو بارے میں سوال ہے وہاں مسجد کے اندر بلاعذر نماز پڑھنا مکروہ ہے، نئے امام صاحب کا طریقہ دُرست ہے جونماز جنازہ کھلے میدان میں پڑھاتے ہیں، ایسا ہی کرنا چاہئے، لما فی الدر المختار: واختلف فی الخارجة عن المسجد وحدہ اُو مع بعض القوم والمختار الکراھة مطلقًا خلاصة ... وھو الموافق لاطلاق حدیث اُبی داؤد من صلّی علی میّت فی الکراھة مطلقًا خلاصة کہ، (وقال الشامیؓ انما تکرہ فی المسجد بلا عذر فان کان فلا، شامی)۔ (۲)

<sup>(</sup>١) الدر المختار ج:٢ ص:١٩٨ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) الدر المختار مع رد المحتار ج: ٢ ص: ٢٢٩ ، ٢٢٦ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>۳) بهشتی گوہر ص:۹۴ مسئله نمبر ۷۱ (طبع میرمحد کتب خانه) ۵۳۴،۵۳۳ میراد الفتاوی ج:۱ ص:۵۳۳،۵۳۳ میر

#### مسجد میں نمازِ جنازہ کا حکم (فارسی)

سوال: - در صحن مسجد بنج وقتی یا در صحن جامع مسجد بصورت غیر معتاد نمازِ جنازه جائز بلا کراہت

است یا نه؟

جواب: - نمازِ جنازه درمسجد جائز نيست كذا في كتب الفقه - والله اعلم الجواب على عثماني عفى عنه الجواب على عثماني عفى عنه بنده محمد شفيع عفا الله عنه بنده محمد شفيع عفا الله عنه

(فتؤى نمبر ١٩/٣٢٦ الف)

#### لحد گر جانے کی وجہ سے دوبارہ قبر بنانے کا حکم

سوال: - میت کو دفن کر کے لحد میں رکھ دیا، اور لحد میت کے اُوپر گرگئی، اب اکثر لوگ جا ہتے ہیں کہ لحد صاف کر دیں یا کوئی اور قبر کھود کر دفن کریں، اس میت کے بارے میں عسل اور دوبارہ کفن کا کیا حکم ہے؟

جواب: –غنسل تو دوبارہ نہیں دیا جائے گا،لیکن لحد گرجانے کی وجہ سے دوبارہ قبر بنانے میں پینفصیل ہے کہا گرقبر پرمٹی نہیں ڈالی گئی تھی تب تو مردے کو نکال کر دوبارہ قبر بنانے کی اجازت ہے۔

لأنه ليس بنبش كما في البدائع، ولو وضع لغير القبلة فان كان قبل اهالة التراب عليه وقد سردوا اللبن ازالوا ذلك لأنه ليس بنبش وان اهيل عليه التراب ترك ذلك لأن النبش حرام. (بدانع ج: اص: ٩ اس)-

اورا گرمٹی ڈال دی گئی تھی تو مردے کومنتقل نہ کیا جائے بلکہ اس کو وہیں باقی رکھتے ہوئے لحد کی مرمت کردی جائے۔

<sup>(</sup>۱) وفي المغنى لابن قدامة مع الشوح الكبير ج:۲ ص:۳۵۸ (طبع دار الكتاب العربي بيروت) ولا بأس بالصلوة على الميّت في المسجد اذا لم يخف تلويئه .... الخ.

<sup>(</sup>٢) حوالے کے لئے ویکھتے پچھلے صفحے کا حاشیہ نمبر تا ۲، وامداد المفتین ص: ۴۲۵\_ (محد زبیر)

<sup>(</sup>m) (طبع ایچ ایم سعید).

لما في الدر المختار ولا يخرج منه بعد اهالة التراب الا لحق ادمي\_ وفي ردّ المحتار وأما نقله بعد دفنه فلا مطلقًا. (شامي ج: ١ ص: ٢٠٢)-اور مرمت کے لئے قبر کو پچھ کھودنا بڑے تواس کی اجازت ہے، لما فی تنقیع الحامدية: -سئل فيما اذا قرر القاضي زيدا المعماري في حفر قبور الموتلي وتعميرها واصلاحها للاحتياج لـذلك لأهلتيه واتقانه، ويريد بعض الحفارين منعه من ذلك بلا وجه شرعي فهل واللداعكم يمنع المعارض (الجواب) نعم يمنع. (تنقيح الحامدية ج: ١ ص: ٨) -01194/1/11

(فتؤي نمبر ۱۵۱/۲۸ الف)

میت کونسل دینے کے بعدجسم سے خون نکلنے کی صورت میں شرعی حکم سوال: - میت کوغسل دینے کے بعد اگر کان سے خون نکل آئے تو رُوئی کا فوس کان میں خون کے بند ہونے کے لئے رکھنا جائز ہے؟ اسی طرح بدن کے دُوسرے اجزاء میں بھی؟ جواب: -غسل دینے کے بعد اگرجسم کے کسی حصے سے خون وغیرہ نکلے تو چونکہ غسل کا لوٹانا واجب نہیں ہے، اس لئے اسے محض صاف کر دینا کافی ہے، تاہم اگر کان وغیرہ میں رُوئی رکھ دی جائے

تو يجهرج نهيل \_ ولا بأس بجعل القطن على وجهه وفي مخارقه كدبر وقبل وأذن وفم. (الدر (۵) المختار على هامش الشامي ج: ا ص:۸۵۳)\_ واللداعكم

احقر محمر تقي عثاني عفي عنه

الجواب صحيح محمه عاشق الهي بلندشهري

(فتوى نمبر ۱۹/۱۷۳ الف)

میّت کوایک جگہ سے دُ وسری جگہ منتقل کرنے کاحکم

سوال: - بہت ساری وُشواریوں اور مشکلات کے پیش نظر ہر علاقے ہے تعلق رکھنے والوں نے اپنی انجمنیں اور رفاہی سوسائٹیاں بنالیں اور انجمن یا سوسائٹی کے ہر رکن پر با قاعد گی ہے ماہوار

<sup>(1)</sup> الدر المختار ج: ٢ ص: ٢٣٨ ، ٢٣٨ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>٢) شامي ج: ٢ ص: ٢٣٩ (طبع ايج ايم سعيد).

 <sup>(</sup>٣) (طبع المكتبة الحبيبية كوئثه). وفي التاتارخانية ج: ٢ ص: ١٥١ اذا خربت القبور فلا بأس بتطيينها لما روى أن النبي صلى الله عليه وسلم مر بقبر ابنه ابراهيم فراي فيه حجرا سقط منه فسده وأصلحه ثم قال: من عمل عملًا فليتقنه. وفي حاشية اعلاء السنن ج: ٨ ص: ٢٦٦ (طبع ادارة القرآن) نقلًا عن المغنى لابن قدامة عن ابن عمرٌ أنه كان يتعاهد قبر عاصم ابن عمر، قال نافع توفي ابن له، وهو غائب فقدم فسألنا عنه فدللناه عليه فكان يتعاهد القبر، ويأمر باصلاحه.

 <sup>(</sup>٣) وفي الدر المختار ج:٢ ص:١٩٤ (طبع ايچ ايم سعيد) ولا يعاد غسله ولا وضوءه بالخارج منه.

<sup>(</sup>۵) الدر المختار ج: ۲ ص: ۱۹۸ (طبع مذکور).

چندہ مقرّر کردیا جو با قاعدگی ہے دیا اور لیا جاتا ہے، اور ہرانجمن کے سالانہ انتخابات ہوتے ہیں، جس میں انتظامیہ کے ممبر چنے جاتے ہیں، وغیرہ وغیرہ۔

اب تمام گاؤں کی سوسائٹیوں اور انجمنوں کو ملاکر پورے علاقے کے نام سے یہاں کراچی میں ایک فیڈریشن بنائی گئی ہے، جس کا نام ''یونا یکٹڈسٹی ویلفیئر فیڈریشن' ہے، فیڈریشن کو چلانے کے لئے ہرایک سوسائٹی سے ممبران لئے جاتے ہیں جن کا با قاعدہ کوئے مقرّر ہے، اور ہرسوسائٹی فیڈریشن کو مقرّرہ چندہ ماہانہ دیتی ہے اور اس طرح فیڈریشن کا نظام بہطریقہ احسن چلتا ہے، بعض اوقات فیڈریشن متعلقہ سوسائٹیوں سے ہنگامی چندہ یا رُقوم بھی وصول کرتی ہے۔

اب مندرجہ ذیل دومسئلے اس کی روشنی میں عنایت فر مادیں۔

ا: - ہماری فیڈریشن کی زیرِ گرانی اور اخراجات پراگر خدانخواستہ ہمارے علاقے کا کوئی شخص یہاں کراچی میں حادثاتی یا طبعی موت مرا ہواور فیڈریشن میں شامل کسی بھی سوسائٹی کا با قاعدہ ممبر اور رکن ہواور متعلقہ سوسائٹی اس کی نصدیق کرے تو ایسے شخص کی لاش کو ہماری فیڈریشن پورے کفن اور ضروری چیزوں کے ساتھ اہتمام سے بذریعہ ہوائی جہاز گھر پہنچانے کا انتظام کرتی ہے، اور اس کے ساتھ ایک اور شخص بھی لاش کی دیکھ بھال اور گھر پہنچانے کے لئے بھیجا جاتا ہے تا کہ لاش اس کے لواحقین کے پاس بحفاظت پہنچائی جائے، یا در ہے کہ ہمارے علاقے کا یہاں سے فاصلہ کم از کم ایک ہزار میل ہے، مسئلہ بیدا ہوتا ہے: ۔

الف: - کیا یہاں کراچی ہے اتنی دُور متوفیٰ کے آبائی گاؤں میں اس کے لواحقین کے پاس لاش کو پہنچانا شرعاً جائز ہے یانہیں؟

> ب: - اگر ہے تو شرعاً اس کی کیا حیثیت ہے؟ ج: - اگر نہیں ہے تو بھی شرعاً اس کی حیثیت کیا ہے؟

جواب ویتے وقت لاش بھیجنے کی اہمیت اور اس کی ضرورت کو مدِنظر رکھا جائے، چونکہ بعض اوقات جب علاقے اور قوم کا کوئی شخص بیہاں طبعی یا حادثاتی موت کا شکار ہوجاتا تھا تو اپنے کسی شخص یا علاقے کے آدمی سے کوئی رابطہ نہ ہونے کی بنا پر وہ متوفی لا وارث قرار پاتا اور لا وارث سمجھ کریہاں ہی فن کردیا جاتا اور اس کے لواحقین کو کچھ خبر بھی نہ ہوتی۔

نیز علاقے سے متعلق کئی نئے حضرات بسلسلۂ روزگار یہاں کراچی آتے ہیں، لیکن تعلق کا کوئی آدی نہ ملا یا ملازمت نہ ملی تو بہت پریشانی ہوتی ہے، اپنا آدمی یا کوئی رفاہی ادارہ نہ ہونے کی وجہ سے ایسے لوگوں کو بہت تکلیف ہوتی ہے، دریافت طلب یہ ہے کہ اتنے دُور اپنے علاقے میں اپنے گاؤں

کے نادار اورغریب لوگوں کی مدداس طریقے سے شرعاً جائز ہے؟

چواب: - مردے کو وفن ہے پہلے موت کی جگہ ہے اُٹھا کر وُوسے شہر لے جانا مکروہ ہے،
البتہ بعض فقہاء نے اس کو جائز بھی کہا ہے، لہذا اس عمل کو عام معمول بنالینا وُرست نہیں کہ فق کی کراہت ہی پر ہے، البتہ کی خاص واقع میں کوئی شدید ضرورت دائی ہوتو بعض وُوسر فقہاء کے قول پرعمل کر کے میّت کو منتقل کرنے کی گنجائش معلوم ہوتی ہے۔ قال فی شرح السمنية: ویستحب فی القتیل والمیت دفنہ فی المکان الذی مات فیہ فی مقابر اُولئک القوم وان نقل قبل الدفن قدر میل اُو میلین فلا باس به، قبل هذا التقدیر من محمد یدل علی اُن نقله من بلد الی بلد لا یجوز اُو میلین فلا باس به، قبل هذا التقدیر من محمد یدل علی اُن نقله من بلد الی بلد لا یجوز اُو الی بلد اخر وقبل یجوز ذاُک ما دون السفر .... و لا یکرہ فی مدة السفر اُیصًا. (کبیری جنائز متفرقات). وقال الشامی (قوله و لا باس بنقله قبل دفنه) قبل مطلقًا وقبل الی ما دون مدة السفر وقیدہ محمد بقدار میل اُو میلین، لأن مقابر البلد ربما بلغت ہذہ المسافة فیکرہ فیما زاد، قال فی النہر عن عقد الفرائد وہو الظاہر. (شامی)۔

۹ر۸ر۹۸۳۱ھ (فتویٰ نمبر ۱۹/۸۶ ج)

نمازِ جنازہ شروع کرنے سے پہلے امام کا نبیت وغیرہ بتانا (دارالافتاء دارالعلوم کراچی کے ایک صاحب کے فتویٰ پرمشفتی کا اِشکال اوراس کا جواب) سوال: - آپ کا فتویٰ۴ارزی قعدہ ۱۳۹۲ھ کوملاجس میں بیلھاتھا کہ:-

''اس فعل کو اگر سنت سمجھ کر کیا جائے تو واقعۃ بدعت ہے، اس لئے کہ خیر القرون میں اس کا شہوت نہیں ملا، کیکن اس زمانے میں دین کی طرف رغبت بالکل نہیں ہے، لوگوں کو نمازِ جنازہ اور عیدین وغیرہ کی نیت تک نہیں آتی، اس لئے انہیں بتادیئے میں کوئی حرج نہیں۔' اگر کسی کو مسئلہ بتلانے کے لئے تیم کر کے دِکھلایا لیکن دِل میں اپنے تیم کرنے کی نیت نہیں ہے بلکہ اس کو دِکھانا مقصود ہے اس کا تیم نہ ہوگا، کیونکہ تیم ہونے میں تیم کرنے کا ارادہ ہونا ضروری ہے، جب ارادہ نہ ہوصرف بتلانا اور دُوسرے کو دِکھلانا مقصود ہوتو تیم نہ ہوگا، سائل نے لکھا تھا کہ امام کا نیت نماز عیدین و جنازہ بتلادینا قالین من الخلاج ہے، اس لئے نماز فاسد ہوتی ہے، اور نیت نماز شروع کرنے سے پہلے بتلائی جاتی تلقین من الخلاج ہے، اس لئے نماز فاسد ہوتی ہے، اور نیت نماز شروع کرنے سے پہلے بتلائی جاتی

<sup>(</sup>١) غنية المتملى ص: ٢٠٠ (طبع سهيل اكيدُمي لاهور).

<sup>(</sup>۲) فتساوی شسامیة ج:۲ ص: ۲۳۹ (طبع ایج ایم سعید). میت کوایک جگه سے دُوسری جگه نتقل کرنے سے متعلق حضرت والا دامت برکاتهم کامفصل و مدلل فتویٰ آ کے ص: ۵۷ پر ملاحظه فرمائیں۔ (محمد زبیر حق نواز)

ہے، اگر نیت بتلانا جہالت کی وجہ ہے کوئی حرج نہیں رکھتا تو پانچ وقت کی نمازوں میں بھی بتلانا چاہئے، جبکہ خیرالقرون اور صحابہؓ ہے اس کا ثبوت نہیں کہ عیدین و جنازہ کی نماز میں مسلمانوں کو امام نے نیت جہراً اور بلند آ واز سے پڑھ کر سنائی ہو، بلکہ نیت کے الفاظ حدیث سے ثابت نہیں ہیں، مجھے آپ کا جواب تسلی بخش نظر نہ آیا۔ (خلاصہ از سوال و جواب مستفتی)

جواب: - آپ کی تحریر غور سے بہ نیتِ قبول پڑھی لیکن گزشتہ فتو کی میں جو بات لکھی تھی اس میں تبدیلی نہیں ہوئی ، جہاں تک آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام ؓ سے ثابت ہونے کا تعلق ہے ، ثابت تو زبان سے نیت کے الفاظ ادا کرنا بھی نہیں ہے ، اس کے باوجود فقہا ؓ نے تلفظ بالنیۃ کو نہ صرف جائز بلکہ بہتر قرار دیا ہے۔

في الدر المختار والتلفظ بها مستحب هو المختار وقيل سنة يعني أحبه السلف أو سنة علماءنا اذ لم ينقل عن المصطفى ولا الصحابة ولا التابعين بل قيل بدعة\_

اس کے ماتحت علامہ شامی کی سے ہیں: وقد استفاض ظهور العمل به فی کثیر من الاعصار فی عامة الأمصار فیلا جرم الله ذهب فی المبسوط والهدایة والکافی الی انه ان فعله لیجمع عزیمة قلبه فحسن فیندفع ما قبل انه یکره. (شامی ج: اص: ۲۷۸) وار جب تلفظ بالنیة کو بهتر کها گیا تو اگر امام مقتدیوں کونیت بتادے تو اس میں شرعا کوئی اَمر مانع نہیں، اِلَّا یہ کہ اس کو سنت نبویہ یا واجب ولازم سمجھ لیا جائے تو وہ بدعت ہوجائے گا، لیکن محض اس خیال سے کہ لوگوں کو الفاظ نیت معلوم ہوجا میں اگر امام بتادے تو کھرج نہیں، اور امام جب نیت کے الفاظ بتاریا ہوان الفاظ سے امام کی نیت محقق نہ ہوگی، بلکہ نماز کے وقت اے با قاعدہ نیت کرنی پڑے گی، للبذا تیم کی جو مثال آپ نے دی سے وہ اس صورت میں صادق نہیں آتی، ھذا ما عندی۔ والسّ صورت میں صادق نہیں آتی، ھذا ما عندی۔ والسّ صورت میں صادق نہیں آتی، ھذا ما عندی۔

۱۳۹۷/۲/۱۰ه (فتوی نمبر ۲۸/۲۶۳ الف)

#### میت کو ایک جگہ سے دُ وسری جگہ منتقل کرنے کا حکم سوال: - اگرکسی شخص کا کراچی میں انتقال ہوتو میت کو پنجاب بھیجنا جائز ہے؟

<sup>(</sup>۱) ج: ا ص: ۱۵،۳۱۵ (طبع ایچ ایم سعید).

<sup>(</sup>٢) شامى بحث النية ج: ١ ص: ١١ ٢ (طبع سعيد). وفي اعلاء السنن ج: ٢ ص: ١٣٩ (طبع ادارة القرآن كراچي) واباحه بعض لما فيه من تحقيق عمل القلب وقطع الوسوسة وما روى عن عمر انه ادب من فعله فهو محمول على انه انما زجر من جهر به فاما المخافتة به فلا بأس بها فمن قال من مشائخنا ان التلفظ بالنية سنة لم يرد بها سنة النبى صلى الله عليه وسلم بل سنة المشائخ لاختلاف الزمان و كثرة الشواغل على القلوب. وفي الهندية ج: ١ ص: ١٥ ولا عبرة للذكر باللسان فان فعله لتجتمع عزيمة قلبه فهو حسن كذا في الكافي.

جواب: - فن سے پہلے میت کو ایک شہر سے دُوسرے شہر نتقل کرنے کے بارے میں فقہائے حفیہ میں اختلاف ہے، بعض حضرات اسے جائز کہتے ہیں اور بعض مکر ووتح کی بتاتے ہیں، لہذا شدید ضرورت کے بغیراییا کرنے سے پر ہیز کرنا چاہئے۔

قال في شرح المنية: ويستحب في القتيل والميّت دفنه في المكان الذي مات فيه في مقابر أولئك القوم وان نقل قبل الدفن قدر ميل أو ميلين فلا بأس به قيل هذا التقدير من محمد يدل على أنّ نقله من بلد الى بلد لا يجوز أو مكروة ولأن مقابر بعض البلدان ربما بلغت هذه المسافة ففيه ضرورة ولا ضرورة في النقل الى بلد اخر وقيل يجوز ذلك ما دون السفر لما روى أن سعد بن أبي وقاص مات في قرية على أربعة فراسخ من المدينة فحمل على اعناق الرجال اليها وقيل لا يكره في مدة السفر أيضًا. (كبيرى ص: ٥٦٣، مسائل متفرقة من الجنائن) -

DITA9/2/0

میت کوایک شہر سے دُوسر ہے شہر منتقل کرنے کا حکم اور مجتہد فیہ اُ مور میں نکیر کے درجات (حضرت مولا نا صدیق احمہ باندویؓ کی تدفین کے تعلق تفصیلی فتویٰ) باسمہ سبحانہ و تعالیٰ

بقية السلف عارف بالله محى السنة بركة العصر محترم المقام واجب الاحترام حضرت والاجردوئي دامت بركاتهم ، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته!

بعدہ معروض خدمت اقدی میں نہایت عاجزانہ اور پُرخلوص گزارش بیہ ہے کہ حضرت ہرانسان کا مقدر وُنیا میں آنے سے قبل لکھا جاچکا ہے، یہاں تک کہ اہلِ علم حضرات سے بارہا سنا رُوح قبض ہونے کا وقت و مقام اور جہاں انسان کو دفن ہونا ہے وہاں کی مٹی بھی مقرر ہے، چاہے انسان وُنیا کے کسی بھی کونے میں ہو، اس کی موت وہاں اس کو کھینچ کرلے جائے گی جہاں دفن ہونا ہے اور وہاں کی مٹی اس کو وہاں تھینچ لے جائے گی۔ اس کی تائید و تصدیق حضرت مولانا قاری سیّد صدیق احمد باندوگ کے وصال سے ہوتی ہے، حضرت کو باندھا (باندہ) سے جب کھنؤ لے جانے کا فیصلہ ہوا تو حضرت نے اور اور مایا: یہ موت کی تکلیف ہے، آگے یہ فرمایا: میرا سلام سب ملنے والوں کو کہد دینا اور سب

<sup>(</sup>۱) غنیة المتملی ص: ۲۰۷ (طبع مہیل اکیڈی لاہور) تفصیل کے لئے اگامفصل فتوی ملاحظہ فرمائیں۔

مل کر مدرسہ کا خیال رکھنا۔ اتنا فر ما کر ذکر میں مشغول ہوگئے یہاں تک کہ آپ کو لکھنو کے جایا گیا، وہاں تھوڑی ہی دیر کے بعدرُ وح کو اپنے پیدا کرنے والے کے سپر دکردیا، (انّا بلقہ وَ اِنّا اللّهِ وَ اَجِعُونَ ) پھر وہاں سے حضرت والا کو ہتھورہ لانے کی تیاری ہونے لگی، اس موقع پر حضرت مولانا سیّد ابوالحن علی صاحب ندوی دامت برکاتہم نے انکار فر مایا کہ حضرت کو یہیں دفن کر دیا جاوے، اور حضرت والا نے بھی اس بات پر اصرار فر مایا ہے کہ حضرت کو ہتھورہ نہ لے جایا جائے، ہزار کوششوں کے باوجود ایسا نہیں ہوسکا، اس سے صاف ظاہر ہے کہ موت اور مٹی کو اپنے مقام پر کھینچنے میں وظل ہے، ان تمام باتوں پر بھینے نین وظل ہے، ان تمام باتوں پر لیتین کے باوجود پھرکوئی انسان اس ضد پر اُڑ جائے کہ جہاں رُوح قبض ہوئی ہے وہیں دفن کیا جائے گا تو میں جنازہ میں شریک ہوں گا ورنہ نہیں، اور اس بات پر شم کھالینا کہ میں اس مقام پر بھی نہیں جاؤں گا جہاں سے کو فن کیا ہے ہوگا ؟ حضرت والا سے مؤدّ بانہ، عاجزانہ التماس جہاں س کو دفن کیا ہے، اس ضد پر اُڑے رہنا کیا ہے تھے ہوگا ؟ حضرت والا سے مؤدّ بانہ، عاجزانہ التماس ہوگی۔ خدا حافظ گتا خی معاف ہے کہ قرآن وحدیث کی روشنی میں ہم لوگوں کی رہبری فر ما ئیں، عین نوازش ہوگی۔ خدا حافظ گتا خی معاف ہے کہ قرآن وحدیث کی روشنی میں ہم لوگوں کی رہبری فر ما ئیں، عین نوازش ہوگی۔ خدا حافظ گتا خی معاف مختاج دُ عا عبدالخالق

محانِ دعا حبرای ک جامع مسجد رسلی کرود بھو پال

#### مدرسہ اشرف المدایل مردوئی کی طرف سے جواب

جواب: - ہرمسلمان کے لئے جیسے تقدری اُمور پرایمان لا نا ضروری ہے، ای طرح تشریعی اُمور پربھی ایمان لا نا ضروری ہے، البتہ بندوں کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے ذریعہ صرف تشریعی اُمور کا مکلّف بنایا ہے، تکویٰی اُمور کا مکلّف نہیں بنایا ہے، "لا یُک لِفُ اللهُ نَفُسًا إِلَّا وُسُعَهَا"، للہٰذا کسی مسلمان کی موت کہاں ہوئی یا کہاں ہوئی چاہئے؟ مسلمان اس کا مکلف نہیں ہے، البتہ موت واقع ہوجانے کے بعد میّت کے ساتھ کیا معاملہ ہونا چاہئے؟ اس کو علائے کرام سے معلوم کرنے کے بعد اس کے موافق معاملہ کرنا چاہئے۔ چنانچہ قاوی محمود یہ ج: اس کو علائے کرام سے معلوم کرنے کے بعد اس کے موافق معاملہ کرنا چاہئے۔ چنانچہ قاوی محمود یہ ج: اس می ہونا چاہئے۔ اُس کو علیہ الرحمۃ میں ہے: اصل ہے ہے کہ آ دمی کا جس بستی میں انتقال ہوا ہی بستی میں اس کو دفن کیا جاوے، اگر اس نے وصیت کی ہو کہ مجھ کو فلاں جگہ دفن کرنا تو اس وصیت پرعمل کرنا لازم نہیں، یہ وصیت باطل ہے۔ یہ دفنہ فی جہۃ مو تہ آی فی مقابر اُھل المکان الذی مات فیہ اُو قتل (شامی ج: اص ۲۰۰۲)۔ (۲)

حضرت عبدالرحمٰن بن ابی بکڑ کوانقال کے بعد دُوسرے مقام پر لے جاکر دفن کیا گیا، جہاں

<sup>(</sup>١) سورة البقرة:٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) فتاوى شامية مطلب في دفن الميت ج: ٢ ص: ٢٣٩ (طبع سعيد).

انقال ہوا وہاں ون نہیں کیا گیا تو حضرت عائشہ ایک سفر میں جاتے ہوئے جب ان کی قبر پر گزریں تو فرمانے لگیں: اگر میرا بس چلتا تو تم یہاں وفن نہ کئے جاتے ، بلکہ جہاں انقال ہوا تھا وہیں وفن ہوتے۔
تاہم اس مسئلے میں اتنی تنگی نہیں ہے ، امام محمد علیہ الرحمة نے میل دومیل کو مقام وفات سے حسب مصالح دور لے جاکر وفن کرنے کی بھی گنجائش بتائی ہے ، ولا باس سفلہ قبل دفنہ قبل مطلقا وقبل الی ما دون مدة السفر وقیدہ محمد سقدر میل او میلین لأن مقابر البلد رہما بلغت هذه المسافة فیکرہ فیما زاد قال فی النہ عن عقد الفرائد وهو الظاهر . (فاوئ شائی ج: اص ۲۰۲)۔

نیز فآوی دار العلوم میں حضرت مفتی عزیز الرحمٰن صاحب مفتی اعظم علیه الرحمة نے اس سوال کے جواب میں کہ نقلِ میت کیا حرام ہے یا مکر وہ تحریکی یا تنزیبی ہے؟ عبارات فقہا نقل کر کے لکھا ہے کہ: اُن عبارات سے واضح ہے کہ قبل فن نقلِ میت میں اختلاف ہے، بعض جائز کہتے ہیں، اور بعض ناجائز اور مکروہ، اور ظاہراً مکروہ سے مرادان کی مکروہ تحریکی ہے، اور صاحب نہر کا اس کو ہو السظاہر کہنا اس کی ترجیح کو مقتضی ہے (فاوی دارا علوم دیوہند ج: ۵ ص: ۳۸۰ مطبع ڈار الاشاعت کراچی)۔

اوراحس الفتاوي يعنى فتاوي فقيد العصر حضرت مولانا مفتى رشيد احمد صاحب كرا في ميس تصريح عن نقل ميت مكروة تحريم عن فقيد العصر حضرت وقال شمس الأئمة السرخسي وقول محمد في الكتاب لا بأس أن ينقل الميت قدر ميل أو ميلين بيان ان النقل من بلد الى بلد مكروه، قاله قاضى خان وقال العلامة الطحطاوى رحمة الله عليه مكروه أى تحريما وقد جزم في التاجية بالكراهة وفي التجنيس وذكر أنه اذا مات في بلدة يكره نقله الى أخرى لأنه اشتغال بما لا يفيد وفيه تأخير دفنه وكفى بذلك كراهة. البحر الرائق ٢:٢ ص ١٩٥٠

نقلِ میّت میں تأخیرِ تدفین وخطرۂ فسادِ میّت کے علاوہ آج کل مزید مندرجہ ذیل مفاسد پیدا ہوگئے ہیں:-

ا:- اس کا التزام ہونے لگا ہے۔ ۲:- مصارفِ کثیرہ و مشقت شدیدہ کا مخل۔ ۳:- آبائی قبرستان میں دفن کرنے کا التزام اور اس پر اصرار سے بیعقیدہ ثابت ہوتا ہے کہ ایک مقام میں دفن ہونے والی اموات کی آپس میں ملافات ہوتی ہے، حالانکہ بیعقیدہ غلط ہے۔ ۲:- جنازے کو منتقل کرنا عموماً نمازِ جنازہ کے تکرار کا سبب بنتا ہے جو ناجائز ہے۔ (احسن الفتاوی ج: ۲ ص:۲۱۸)۔

<sup>(</sup>١) فتاوى شامية مطلب في دفن الميت ج: ٢ ص: ٢٣٩ (طبع سعيد).

<sup>(</sup>٢) شرح السير الكبير رقم: ٣٠٣ ج: ١ ص: ٢٣١ (طابع مولانا نصر الله منصور).

<sup>(</sup>٣) حاشية الطحطاوي على مراقى الفلاح ص:٣٣٧ (طبع نور محمد كتب خانه).

<sup>(</sup>٣) منحة الخالق على هامش البحر الرائق ج: ٢ ص: ٩٥ ا (طبع ايچ ايم سعيد).

<sup>(</sup>۵) احسن الفتاوى باب الجنائز ج: ٣ ص: ٢٠٨، ٢٠٩ (طبع ايج ايم سعيد).

اور بہشتی زیور میں مذکور ہے کہ قبل دفن کے تعش کا ایک مقام سے دُوسرے مقام میں دفن کرنے کے لئے لے جانا خلاف اَوُلی ہے، جبکہ دُوسرا مقام ایک دومیل سے زیادہ نہ ہو، اور اگر اس سے زیادہ ہوتو جائز نہیں، اور بعد دفن کے نغش کھود کر لے جانا تو ہر حال میں ناجائز ہے (بہثتی زیور ج:۱۱ ص:۱۰۲)۔

نیز مشکوة شریف میں ہے: عن جابر قال: لما کان یوم أحد جاءت عمتی بأبی لتدفنه فی مقابر نا فنادی منادی رسول الله صلی الله علیه وسلم ردوا القتلی الی مضاجعهم۔

اورای طرح سننِ ابوداؤدشریف میں ج:۲ ص:۲۰ پر ہے۔

(وقال في شرح هذا الحديث) وكذا من مات في موضع لا ينقل الني بلد اخر قاله بعض علمائنا وقال في الأزهار الأمر في قوله صلى الله عليه وسلم ردوا القتلى للوجوب مرقات شرح مثكوة شريف حن ٢٠٥٠، وبذل المجهود حن ١٩٧٠.

ان ندکورہ بالا کتابوں ہے واضح ہوا گہ ایک جگہ ہے دُوسری جگہ میت کو منتقل کرنا ناجائز اور منکوشری ہے، اس کی اصلاح کی سعی ہرایک کے ذمہ بشرطِ قدرت ہے، جس کی توضیح بھی حضراتِ فقہاء نے فرمائی ہے، اگر عامی شخص ہے تو بشرطِ قدرت کرے اور صبر کرے، اگر مقتداء ہے تو کیبر کے ساتھ علیحدگی اختیار کرے، اصلاح کی خاطر ترکِ کلام اور ترکِ تعلق بھی کر حکتا ہے اور اس پرفتم بھی کھاسکتا ہے۔ وفی الهدایة فان قدر علی المنع منعهم وان لم یقدر یصبر وهذا اذا لم یکن مقتدای فان کان ولم یقدر علی منعهم یخرج و لا یقعد لأن فی ذلک شین الدین و فتح باب المعصیة علی المسلمین ... اللی لقوله تعالی: فَلَا تَقُعُدُ بَعُدَ الذِّ کُوری مَعَ الْقَوُمِ الظّلِمِیْنَ، وهذا کله بعد المحصور ولو علم قبل المحضور لا یحضر. هدایة جسم ۵۵۰ (طبع مکتبہ شرکت علیہ ماتان)۔

اور حضرت مولانا عبد الحى فرنگى عليه الرحمة اس كے حاشيه ميں لكھتے ہيں: قوله فى ذلك شين الدين لأن المقتدى امام فى الدين و فعل امام الدين على خلاف الدين استخفاف بالدين فى نظر الناظرين. هامش الهداية ج: ٣ ص ٢٥٥ (طبع ندكور) \_

بخاری شریف میں ہے کہ حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے از واج مطہرات ﷺ ہے ان کی

<sup>(</sup>١) مشكّوة المصابيح باب دفن الميّت الفصل الثاني ج: ١ ص: ١٣٨ (طبع قديمي كتب خانه).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داؤد ج: ٢ ص: ٩٥ (طبع مكتبه حقانيه ملتان).

<sup>(</sup>٣) مرقاة المفاتيح شرح مشكوة المصابيح رقم الحديث: ١٤٠٣ ج: ٢ ص: ١٨٣ (طبع مكتبه حبيبيه كوئشه).

<sup>(</sup>٣) بذل المجهود كتاب الجنائز ج: ١ ص: ١٣٢ (طبع دار الريان للتراث قاهرة).

اصلاح کی خاطرا کی دفعہ ایک ماہ تک ترکِ تعلق رکھا، اور ابوداؤدشریف جلد دوم ص:۱۳۳۰ میں ہے کہ حضرت زینبؓ کے حضرت صفیہؓ کوایک شخت جملہ کہہ دینے کی وجہ سے ان کی اصلاح کی خاطر دو ماہ سے بھی زائد ترکِ تعلق رکھا، اور بخاری شریف جلد دوم ص:۵۹۷ میں ہے کہ: حضرت عبداللہ بن زبیرؓ کے ایک جملہ کہہ دینے کی وجہ سے حضرت عائشہؓ نے زندگی بجر کلام نہ کرنے کی قشم کھالی تھی، اور پھر حضرت عائشہؓ نے عبداللہ بن زبیرؓ نے ان کی بہت خوشامد کی اور دُوسرے حضرات سے سفارش کرائی تب حضرت عائشہؓ نے ان کومعاف کیا اور قشم کے خلاف کرنے کی وجہ سے چالیس غلام آزاد گئے۔

حضرت عبداللہ بن عمرؓ نے اپنے بیٹے سے ایک جملے کی وجہ سے جس سے حدیث کی مخالفت کا وجم ہوتا تھا، ترکِ تعلق کرلیا، پھرتا حیات ان سے کلام نہیں فرمایا، مشکوۃ شریف ج: اص: ۹۷- پس کی پر شرعی نکیر کرنا اور ان کے ترکِ تعلق کرنا یا اس کی قشم کھالینا جبکہ وہ اس کے عقد میں بھی ہواوراً مید ہو کہ وہ اپنی اصلاح کریں گے، بلا شبہ دُرست ہے بلکہ بعض صورتوں میں ضروری اور لازم ہے، محما لا یہ خفی ، اور قشم کھا کر پھر مصالح کی بنا پر اس کے توڑنے اور اس کے کفارہ ادا کرنے کا بھی اختیار حاصل ہے، اور یہ حدیثِ مذکور سے ثابت ہے۔

... تنبیه: - ضد کهتے بین ناخق پر اُڑنے کو، اور کسی دینی مسئلے پر اُڑنا ضدنہیں بلکہ عین اتباع

الصحيح للبخاري باب قول النبي صلى الله عليه وسلم اذا رأيتم الهلال فصوموا .... الخ. رقم الحديث: ١٨١١
 و ١٨١٢ ج: ٢ ص: ١٤٥٤ (طبع دار ابن كثير يمامة بيروت)

<sup>(</sup>٢) أبو داؤد باب ترك السلام على أهل الأهواء ج: ٣ ص: ٩٩١ (طبع دار الفكر).

<sup>(</sup>m) صحیح بخاری شریف باب الهجرة ج: ۲ ص: ۸۹۷ (طبع قدیمی کتب خانه).

<sup>(</sup>م) مشكوة المصابيح قبيل باب تسوية الصفوف ج: ١ ص: ٩٤ (طبع مذكور).

## جامعه علوم اسلاميه علامه بنوري ٹاؤن كافتوى

حامدًا ومصلیًا و مسلمًا، اما بعد! یه که جوابِ استفتاء اَمرِ منگر پرنگیر کرنے کی حد تک مدلل اور اقرب الی انتحقیق ہے، البتہ میّت کے دفنانے کے بعد اس مقام پر نہ جانے کا حلف اُٹھانامخاج دلیل ہے، اس لئے کہ منکر کا سبب میّت نہیں، میّت کی تدفین کے بعد مقام دفن پر نہ جانے کی قتم سے ضد کا شائبہ ہوسکتا ہے۔

محمد عبدالمجید دین پوری عفی عنه دارالافتاء جامعه علوم اسلامیه بنوری ٹاؤن کراچی الجواب صحيح محمد عبدالسلام عفا الله عنه

011/11/11/07

دارالا فتاء والارشاد ناظم آباد كا فتو ي

الجواب باسم ملہم الصواب، ہر دوئی سے لکھا ہوا جواب سیجے ہے، بنوری ٹاؤن کے جواب میں جو ضد کے شائبہ کو ظاہر کیا گیا ہے وہ سیجے معلوم نہیں ہوتا، کیونکہ حالف کا مقصد میت سے دُشمنی اور اس کے مدن سے صدنہیں بلکہ اہلِ میت کو اس منکر کے ارتکاب پر تنبیہ کرنا اور اس کے نم میں شریک نہ ہونے کا اظہار ہے۔

عبدالوا حد دار الافتاء والارشاد ناظم آباد

٣رذ والحجه ١٨٣٨ اھ

الجواب صحيح الجواب صحيح احمد مویٰ

## فتوى حضرت مولا نامفتي محمرتقي عثاني صاحب دامت بركاتهم

( دارالا فتاء جامعه دارالعلوم کراچی )

(مذکورہ بالا تمام فتاویٰ اُستاذِ محتر م حضرت مولا نامفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکاتہم کی خدمت میں پیش سکتے گئے، حضرتِ والا دامت برکاتہم نے اس کا جو جواب لکھاوہ درج ذیل ہے۔) (مرتب)

جواب: - سب سے پہلے تو یہ مجھنا چاہئے کہ ہم بحثیت مسلمان تکوینی اُمور کے مکلف نہیں،

بلکہ اَ حکامِ شریعت کے مکلف ہیں، لہذا اگر کسی شخص کے بارے میں بیہ مقدر ہو کہ وہ فلال جگہ پر دفن ہوگا

تو اس سے بیدلازم نہیں آتا کہ اس جگہ دفن کرنا شرعاً جائز یا مناسب تھا، لہذا صورت مسئلہ میں بیاستدلال

دُرست نہیں ہے کہ چونکہ حضرت مولانا صدیق احمد باندویؓ کو اس شہر میں دفن نہیں کیا گیا جہال ان کی
وفات ہوئی بلکہ دُوسرے شہر لے جایا گیا، لہذا شرعاً بھی ایسا ہی ہونا چاہئے تھا۔ البتہ اصل دار و مدار اس

بات پر ہے کہ شرعاً میت کوایک شہر سے دُوسرے شہر لے جاکر ذن کرنا کیا حیثیت رکھتا ہے؟ واقعہ یہ ہے کہ اس مسئلے میں فقہائے کرام کا اختلاف ہے، خود فقہائے حفیہ کے بھی اس میں مختلف اقوال ہیں، بعض حضرات اس کو جائز کہتے ہیں اور بعض مکروہ، جن میں سے بعض نے اس کے مگروہ تح کی ہونے کی بھی تضریح کی ہے، لہٰذا یہ بات واضح ہے کہ میّت کو ای شہر کے قبرستان میں فن کرنا چاہئے جہاں اس کا انتقال ہوا ہو، اور بلاعذر دُوسرے شہر کی طرف منتقل نہیں کرنا چاہئے، لہٰذا اگر کسی بزرگ نے اس شرعی مسئلے پر ممل کے لئے میّت کو دُوسرے شہر کے جانے ہے منع کیا، جبکہ ہمارے زمانے میں اس نقل مکانی مسئلے پر ممل کے لئے میّت کو دُوسرے شہر لے جانے ہیں تو اس کو مور دِطعن بنانا ہرگز دُرست نہیں، بالحضوص پر دُوسرے متعدد مفاسد بھی مرتب ہونے لگے ہیں تو اس کو مور دِطعن بنانا ہرگز دُرست نہیں، بالحضوص جبکہ اس بزرگ کی حیثیت ایک مقتدا کی ہواور وہ لوگوں کی اصلاح اور تربیت کی خاطر ایسا کرے، یہ اور بات ہوتے ہیں اور کسی غلط بات پر نگیر اس کی نکارت اور مفاسد کے بقدر ہی ہونی جائے۔

صورت مسئولہ میں کئیر کے لئے جونمازِ جنازہ پڑھنے سے انکار اور میت کی قبر پر نہ جانے کی قسم کھانا مذکور ہے، اس میں کوئی بات شرعاً ناجائز نہیں، کیونکہ نمازِ جنازہ فرضِ کفایہ ہے، اس لئے کسی کی نمازِ جنازہ میں شرکت نہ کرنے کو جبکہ دُوسرے لوگوں نے اس کی نماز پڑھی ہو، ناجائز نہیں کہا جاسکتا ہے۔ اس طرح کسی قبر پر جانا کوئی واجب نہیں ہے، اس لئے وہاں نہ جانے کا عزم ظاہر کرنا یا اس پر قسم کھانا ایسا امر ہے کہ اس کو ناجائز نہیں کہا جاسکتا۔ ربی یہ بات کہ اس مسئلے میں نکیر جس درج کی کی گئ وہ وزیادہ مناسب تھی یا اس سے کم درج کی نکیر بھی کافی ہوسکتی تھی؟ تو اس میں آراء مختلف ہوسکتی ہیں، اور مختلف عالی ہوسکتی تھی؟ تو اس میں آراء مختلف ہوسکتی ہیں، اور مختلف عالی کے پہلے مختلف حالات میں اس کا جواب مختلف ہوسکتا ہے، لہذا جس درج کی نمیر بھی اُصولاً جائز واب میں مذکور ہے اس کوبھی شرعاً ناجائز نہیں کہا جاسکتا، اور اس سے زم درج کی نکیر بھی اُصولاً جائز اور کی ہوسکتا ہے۔ اور کی نہیں کہا جاسکتا، اور اس سے زم درج کی نکیر بھی اُصولاً جائز اور کی ہوسکتا ہے۔ اور کی ہوسکتا ہوسکتا ہوں کہ ہوسکتا ہوں کہ ہوسکتا ہوں کیر بھی اُس کو ہوسکتا ہوں کہ ہوسکتا ہوں اُس کے بہلے جواب میں مذکور ہے اس کوبھی شرعاً ناجائز نہیں کہا جاسکتا، اور اس سے زم درج کی نکیر بھی اُس کو لؤل سے واضح ہے۔

ایک شہر سے دُ وسرے شہر لے جانے کا شرعی حکم اور مجہد فیہ مسائل میں نکیر کے درجات

ورأينا هذا مبنى على ما يأتي:-

ا:- ان المسئلة فيها أقوال مختلفة للفقهاء الحنفية فضلا عن غيرهم من المالكية
 والحنابلة كما هو ظاهر من العبارات الملحقة.

٢: - من ذهب الى الكراهة فالظاهر من عبارات القوم أنه أراد التنزيهية ولم يصرح

بكونها تحريمية الا الطحطاوي في حاشيته على مراقى الفلاح ولعله أخذ ذلك باطلاق الكراهة وقد صرح من هو أقدم منه بكونه خلاف المستحب كما يظهر من العبارات الملحقة. ٣: - ولئن سلم أن الكراهة تحريمية ولا شك أن العمل به أحوط فلا اقل من أن

المسئلة محل خلاف بين الفقهاء الحنفية ومثل هذه الأمور المجتهد فيها لا تستحق التشدد في الانكار كما تستحقه المحرمات القطعية.

٣: - الانكار ينبغي أن يكون على من يرتكب المنكر وينبغي أن يتوجه التأديب اليه ولا شك أن في الصورة المسئولة انما نقل الميت أهله فلا انكار على الميت فترك الصلوة عليه أو الحلف على عدم الذهاب الى قبره متوجه الى الميت الذي هو برئ عن عهدة نقله والا سيما اذا كان عالمًا ورعًا يقتدي به الناس ومن المعروف أن الحلف لا يصار اليه الا عند الضرورة قال في المحيط الأفضل في اليمين بالله تعالى تقليلها وفي تكثير اليمين المضافة الى المستقبل تعريض اسم الله تعالى للهتك.

(طحطاوي على الدر ج: ٢ ص: ٣٢٣، طبع مكتبة عربيه كوئثه، وبهشتي زيور ج: ٣ ص: ٢٦٧) ۵: - وقد أنكرت عائشة على نقل أخيها عبدالرحمن بن أبي بكر الى غير المكان الذي توفي فيه لكنها زارت قبره ولم تترك الزيارة الأجل نقله الى ذلك المكان.

واللدسبحا نبراعكم الجواب صحيح الجواب سيح احقر محرتقي عثاني عفي عنه محدر فع عثاني عفااللدعنه 21719/10 سحبان محمود (فتوی نمبر ۲۳/۳۰۳)

#### اختلاف العلماء في جواز نقل الميّت

المالكية والحنابلة صرحوا بجواز نقل الميت من بلد الى اخر قال الدردير في شرحه لمختصر خليل الشرح الصغير "وجاز نقله أي الميت من مكان الى اخر وان من بلد لأخر قبل دفنه أو بعده لمصلحة كان يخاف عليه أن يأكله البحر أو السبع وكرجاء بركته للمكان المنقول اليه أو زيارة أهله أو لدفنه بين أهله ونحو ذلك (ان لم تنتهك حرمته) بانفجاره أو نتانته. (ج: ١ ص: ٣٦٦) طبع دار المعارف مصر)

وقال ابن قدامة في المغني:-

وقال أحمد ما أعلم بنقل الرجل يموت في بلده اللي بلد اخر بأساً، وسئل الزهري

عن ذلك فقال قد حمل سعد بن أبي وقاص وسعيد بن زيد من العقيق الى المدينة وقال ابن عينة مات ابن عمر هنا فأوصى أنه لا يدفن ههنا وأن يدفن بسرف. (ج: ٢ ص: ٣٩٠).

وأما مذهب الشافعية فما جاء في شرح الاقناع:-

و يحرم نقل الميت قبل دفنه من محل موته اللي محل أبعد من مقبرة محل موته ليدفن فيه الا أن يكون بقرب مكة أو المدينة أو بيت المقدس.

وفي حاشيته: -

المراد بالقرب مسافة لا يتغير الميت فيها قبل وصوله والمراد بمكة جميع الحرم ولا ينبغى التخصيص بالثلاثة بل لو كان بقرب مقابر أهل الصلاح والخير فالحكم كذلك لأن الشخص يقصد الجار الحسن. (أوجز المسالك ج: ٢ ص: ٢٥٣ طبع اداره تاليفات اشرفيه ملتان) و مثله في تحفة المحتاج لابن حجر هيتمي.

#### اختلاف الأقوال فيما بين الحنفية:

قال في الدر المختار:-

ولا بأس بنقله قبل دفنه.

وقال ابن عبادين تحته: -

رقوله و لا بأس بنقله قبل دفنه) قبل مطلقًا وقبل الى ما دون مدة السفر وقيده محمد بقدر ميل أو ميلين لأن مقابر البلد ربما بلغت هذه المسافة فيكره فيما زاد قال في النهر عن عقد الفرائد وهو الظاهر.

#### تحقيق كراهة النقل:

قد مرّ عن رد المحتار أنه يكره نقل الميت قبل الدفن وذكر الطحطاوى في حاشيته على مراقى الفلاح (ص: ٣٣٧ طبع نور محمد كتب خانه) أنها تحريمية وللكن الظاهر أنه فهم التحريم من اطلاق لفظ الكراهة وللكن يظهر من كتب الفقهاء الحنفية أنهم انما أرادوا الكراهة التي هي ضد المستحب ويظهر ذلك من العبارات الاتية.

قال العلامة بحر العلوم رحمه الله في رسائل الأركان:-

النقل بعد نبش القبر كما هو المتعارف اليوم مكروه تحريمًا أشد الكراهة لأن نبش القبر واخراج الميت لا يجوز لأنه قد سلم الى الله تعالى وأما قبل النبش فمكروه والأفضل أن

<sup>(</sup>١) المغنى لابن قدامة ج: ٣ ص: ٣٣٣ (طبع دار عالم الكتب، رياض).

لا ينقل. (رسائل الأركان ص: ١٥٩ طبع قديم مطبع يوسفي فرنگي محل لكهنؤ)

فصرح العلامة رحمه الله بأن النقل بعد الدفن مكروه تحريمًا ثم ذكر مسألة النقل قبل الدفن فأطلق الكراهة ولم يقيدها بالتحريم فظهر أنه أراد به ما هو دون الكراهة التحريمية ولذلك أعقبه بقوله: "الأفضل أن لا ينقل".

وانما ذكروه من انه حيث أطلق الكراهة فالمراد به التحريمية ليست بكلية قال ابن عابدينٌ نقلا عن البحر:-

المكروه في هذا الباب نوعان أحدهما ما كره تحريمًا وهو المحمل عند اطلاقهم الكراهة .... ثانيهما المكروه تنزيهًا ومرجعه الى ما تركه أولى وكثيرًا ما يطلقونه كما في شرح المنية فحينئذ اذا ذكروا مكروهًا فلا بد من النظر في دليله فان كان نهياً ظنياً يحكم بكراهة التحريم الالصارف للنهى عن التحريم الى الندب فان لم يكن الدليل نهياً بل كان مفيدًا للترك الغير الجازم فهي تنزيهية.

(رد المحتار ج: ۱ ص: ۱۳۲ طبع سعيد، قبيل مطلب في الاسراف في الوضوء) وانـما استدل على كراهة النقل أو لا بما روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال في شهداء أحد: "ردوا القتلى اللي مضاجعهم". (رواه أحمد والترمذي وأبوداؤد والنسائي) وللكن قال الامام السرخسي رحمه الله في شرح هذا الحديث:-

وهذا حسن ليس بواجب وانما صنع هذا رسول الله صلى الله عليه وسلم لأنه كره المشقة عليهم بالنقل مع ما أصابهم من القرح. (شرح السير الكبير ج: اص: ٢٣٣ فقره نمبر ١٠٠١) والدليل الثاني للكراهة هو حديث عائشة حيث قالت عند زيارة قبر أخيها عبدالرحمن ابن أبي بكر الذي نقل من الحبش الى مكة: "والله لو حضرتك ما دفنت الاحيث مت" وقد علق عليه الامام السرخسي بقوله: -

وفيه دليل أن الأولى أن يدفن القتيل والميت في المكان الذي مات فيه في مقابر أولئك القوم. (شرح السير الكبير ج: ١ ص: ٢٣٦ رقم: ٣٠٣)

واستدل الامام السرخسي بحديث عائشة على أن الأولى عدم النقل والنقل خلافه فهو مكروه تنزيهًا.

وانما أخذ الفقهاء الحنفية الكراهة من قول الامام محمد في السير الكبير ولو نقل ميلين أو نحو ذلك فلا بأس به فاستنبطوا من هذا القول أن النقل الى ما زاد مكروه

ولذلك قال السرخسي رحمه الله:-

وفى هذا بيان أن النقل من بلد الى بلد مكروه لأنه قدر المسافة التى لا يكره النقل فيها بميل أو ميلين وهذا لأنه اشتغال بما لا يفيد فالأرض كلها كفات للميت قال الله تعالى: الله نجعل الله وهذا الله الله الله الله أن الحى ينتقل من موضع الى موضع لغرض له فى ذلك وذلك لا يوجد فى حق الميت ولو لم يكن فى نقله الا تأخير دفنه أيا ما كان كافيا فى الكراهة.

وقد سبق أن الامام السرخسي جعل عدم النقل أولى فظاهر أن مراده من الكراهة هنا التنزيهية وما يدل على كون الكراهة تنزيهية أن كثيرًا من الفقهاء صرحوا بعدم الإثم في النقل ومن مقدمتهم صاحب الهداية كما ذكره ابن الهمام عنه فقال:-

قال المصنف في التجنيس: في النقل من بلد الى بلد لا اثم، ثم ذكر عن صاحب الهداية نفسه أنه قال:-

اذا مات في بلدة يكره نقله الى أخرى لأنه اشتغال بما لا يفيد.

(فتح القدير ج: ٢ ص: ١٠١، ٢٠١ طبع مكتبه رشيديه كوئثه)

فظهر بهذا أن المراد بالكراهة ما يجتمع مع عدم الاثم وهو الكراهة التنزيهية لذلك ذكر كثير من الفقهاء عدم الإثم بدون التصريح بالكراهة وانما ذكروا أن المستحب أن يدفن في المكان الذي مات فيه.

قال ابن نجيم: -

ولم يتكلم المصنف على نقل الميت من مكان الى اخر قبل دفنه قال فى الواقعات والتجنيس: القتيل أو الميت يستحب لهما أن يدفنا فى المكان الذى قتل أو مات فيه فى مقابر أولئك القوم لما روى عن عائشة رضى الله عنها أنها زارت قبر أخيها عبدالرحمن بن أبى بكر وكان مات بالشام وحمل من هناك فقالت: لو كان الأمر فيك بيدى ما نقلتك ولدفنتك حيث مت. لكن مع هذا اذا نقل ميلا أو ميلين أو نحو ذلك فلا بأس وان نقل من بلد الى بلد فلا إثم فيه.

وقال العلامة الأفندي في مجمع الأنهر:-

ويستحب في القتيل والميت دفنه في المكان الذي مات في مقابر أولئك المسلمين وإن نقل قبل الدفن إلى قدر ميل أو ميلين فلا بأس به وكذا لو مات في غير بلده

يستحب تركه فان نقل الى مصر اخر فلا بأس به. (مجمع الأنهر ج: ١ ص: ١٨٥). (١)

وراجع أيضًا فتاوى تاتار خانية ج: ٢ ص: ١٥٥ (طبع ادارة القرآن) وتعليق الشيخ أبي الوفاء الأفغاني على كتاب الأثار ج: ٢ ص: ٢٠٠٠.

ولقد أطال الشيخ على القارى رحمه الله وأحسن في التوفيق بين العبارات بعبارة نوردها بتمامها:-

أما اذا أرادوا نقله قبل الدفن أو تسوية اللبن فلا بأس بنقله نحو ميل أو ميلين قال في التجنيس لأن المسافة الى المقابر قد تبلغ هذا المقدار وقال السرخسي قول محمد بن سلمة ذلك دليل على أن نقله من بلد الى بلد مكروه والمستحب أن يدفن كل في مقبرة البلدة التي مات بها، ونقل عن عائشةً أنها قالت حين زارت قبر أخيها عبدالرحمٰن وكان مات بالشام وحمل منها: ولو كان الأمر فيك اليّ ما نقلتك ولدفنتك حيث مت. ثم قال في التجنيس في النقل من بلد الى بلد لا إثم لما نقل أن يعقوب عليه الصلوة والسلام مات بمصر ونقل عنه الى الشام وموسى عليه الصلوة والسلام نقل تابوت يوسف عليه الصلوة والسلام بعد ما أتى عليه زمان من مصر الى الشام ليكون مع ابائه ولا يخفي أن هذا شرع من قبلنا ولم تتوفر فيه شروط كونه شرعًا لنا إلا انه نقل عن سعد بن أبي وقاص أنه مات في ضيعة على أربعة فراسخ من المدينة فحمل على أعناق الرجال اليها وفيه أنه نقل حين موته لا بعد دفنه فلا دخل له في القضية ويمكن أن يحمل نقل يعقوب ويوسف عن عذر وأيضًا فلا تنافي بين الإثم والكراهة اذا الكراهة محمولة على التنزيه وهو خلاف الأولى الا لعارض قال صاحب الهداية وذكر أن من مات في بلدة يكره نقله الى أخرى لأنه اشتغال بما لا يفيد بما فيه تأخير دفنه وكفي بذلك كراهة قلت فاذا كان يترتب عليه فائدة من نقله الى أحد الحرمين أو الى قرب قبر أحد من الأنبياء أو الأولياء أو ليزوره أقاربه من ذلك البلد وغير ذلك فلا كراهة إلا ما نص عليه من (٣) شهداء أحد أو من في معناهم من مطلق الشهداء والله اعلم. (مرقات ج:٣ ص:٣).

#### مسئلة النكير على الأمور المجتهد فيها

قد صرح غير واحد من الفقهاء والمحدثين بأنه لا ينبغي التشدد في النكير على الأمور التي اختلف فيها الفقهاء. في الأحكام السلطانية للماوردي ص: ١٥ ا٣:-

<sup>(</sup>١) مجمع الأنهر شوح ملتقى الأبحوج: ١ ص: ٢٤٦ (طبع دار الكتب العلميه، بيروت).

<sup>(</sup>٢) (طبع مذكور).

<sup>(</sup>٣) مرقاة شرح مشكوة ج: ٢ ص: ١٨٣ ، ١٨٣ (طبع مكتبه حقانيه پشاور).

<sup>(</sup>٣) ص: ٢٥٣ (طبع دفتر تبليغات اسلامي حوزه علميه قم).

أما المعاملات المنكرة كالزنا والبيوع الفاسدة وما منع الشرع منه مع تراضى المتعاقدين به اذا كان متفقًا على حظره فعلى والى الحسبة انكاره والمنع منه والزجر عليه وأمره فى التأديب مختلف بحسب الأحوال وشدة الحظر وأما ما اختلف الفقهاء فى حظره واباحته فلا مدخل له فى إنكاره إلا أن يكون مما ضعف الخلاف فيه وكان ذريعة إلى محظور متفق عليه كربا النقد فالخلاف فيه ضعيف وهو ذريعة إلى ربا النساء المتفق على تحريمه فهل مدخل فى انكاره بحكم ولايته أو لا؟ على ما قدمناه من الوجهين وفى معنى المعاملات وان لم تكن منها عقود المناكح المحرمة ينكرها ان اتفق العلماء على حظرها ولا يتعرض لإنكارها ان اختلف الفقهاء فيها الا أن يكون مما ضعف الخلاف فيه وكان ذريعة إلى محظور متفق عليه كالمتعة فربما صارت ذريعة إلى استباحة الزنا.

وفى المرقاة ج: ٨ ص: ٨٦٣ (طبع مكتبه حقانيه پشاور): وما يتعلق بالاجتهاد لم يكن للعوام مدخل فيه لأن انكاره على ذلك للعلماء ثم العلماء انما ينكرون ما أجمع عليه الأئمة وأما المختلف فيه فلا انكار فيه لأن على أحد المذهبين كل مجتهد مصيب وينبغى للأمر والناهى أن يرفق ليكون أقرب الى تحصيل المطلوب.

وفى شرح مسلم للنووى ج: ا ص: ٥١ (طبع قديمى كتب حانه): ثم انه انما يأمر وينهى عنه و ذلك يختلف باختلاف الشئ فان كان من الواجبات الظاهرة والمحرمات المشهورة كالصلوة والصيام والزنا والخمر ونحوها فكل المسلمين علماء بها وان كان من دقائق الأفعال والأقوال ومما يتعلق بالاجتهاد ولم يكن للعوام مدخل فيه ولا لهم انكاره بل ذلك للعلماء ثم العلماء انما ينكرون ما أجمع عليه أما المختلف فيه فلا انكار فيه لأن على أحد المذهبين كل مجتهد مصيب وهذا هو المختار عند كثير من المحققين أو أكثرهم وعلى المذهب الأخر المصيب واحد والمخطئ غير متعين لنا والإثم مرفوع عنه للكن ان مذهبه على جهة النصيحة إلى الخروج من الخلاف فهو حسن محبوب مندوب إلى فعله برفق فان العلماء متفقون على الحث على الخروج من الخلاف اذا لم يلزم منه اخلال بسنة أو وقوع في خلاف اخر وذكر أقضى القضاة أبو الحسن الماوردي البصرى الشافعي في كتابه الأحكام السلطانية خلافا بين العلماء في أن من قلده السلطان الحسبة هل له أن يحمل الناس على مذهبه فيما اختلف فيه الفقهاء اذا كان المحتسب من أهل الإجتهاد أم لا يغير ما كان على مذهب غيره والأصح أنه لا يغير لما ذكرناه ولم يزل الخلاف

فى الفروع بين الصحابة والتابعين فمن بعدهم رضى الله عنهم أجمعين و لا ينكر محتسب و لا غيره على غيره وكذلك قالوا ليس للمفتى و لا للقاضى أن يعترض على من خالفه اذا لم يخالف نصًا أو إجماعاً أو قياساً جلياً، والله تعالى أعلم.

وفى إكمال إكمال المعلم ج: اص: ١٥٣ (طبع دار الكتب العلمية بيروت): ثم ما اشتهر حكمه كالصلوة وحرمة الزنا يستوى في القيام به العلماء وغيرهم وما دق من الأفعال والأقوال فانما يقوم به العلماء ثم العلماء لا يغيرون الاما اتفق عليه ولا يغيرون في مسائل الخلاف لأنه ان كان كل مجتهد مصيبًا فواضح وكذلك على أن المصيب واحد لأن المخطئ غير اثم نعم يندب إلى الخروج من الخلاف للاتفاق على رجحان الخروج منه.

وفى أصول الفقه الاسلامى للزحيلى ج: ٢ ص: ٩ ٩ ١ (طبع دار احسان دمشق): قد أجمع الصحابة على ترك النكير على من خالف منهم فى المسائل الفقهية كإرث الجد مع الإخوة ومسألة العول ونحوها من مسائل الفرائض وغيرها فكانوا يتشاورون ويتفرقون مختلفين ولا يعترض بعضهم على بعض ولا يمنع أحدهم الأخر من افتاء العامة ولا يمنع العامة من تقليده ولا يمنعه من الحكم باجتهاده وهذا كما قال الغزالى: متواتر تواترًا لا شك فيه مع انهم كانوا في مناقم عليه الدليل القاطع يبالغون فى التأثيم والتشديد كما فعلوا فى تخطئة الخوارج.

وفى الهندية ج: ۵ ص: ۳۵۳ (طبع مكتبه رشيديه كونته): ويقال الأمر بالمعروف باليد على الأمراء وباللسان على العلماء وبالقلب لعوام الناس وهو اختيار الزندويسى كذا فى النظهيرية: الأمر بالمعروف يحتاج الى خمسة أشياء، أوّلها العلم لأن الجاهل لا يحسن الأمر بالمعروف، والثانى أن يقصد وجه الله تعالى واعلاء كلمته العليا، والثالث الشفقة على المأمور في أمر باللين والشفقة، والرابع أن يكون صبورًا حليما، والخامس أن يكون عاملا بما يأمره كيلا يدخل تحت قوله تعالى: لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفُعَلُونَ، ولا يجوز للرجل من العوام أن يأمر بالمعروف للقاضى والمفتى والعالم الذى اشتهر لأنه اساءة فى الأدب ولأنه ربما كان به ضرره فى ذلك والعامى لا يفهم ذلك كذا فى الغرائب.

اسی طرح منکر میں وہ تمام بُرائیاں اور مفاسد داخل ہیں جن کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے ناجائز قرار دینا معلوم ومعروف ہے، اس مقام پر واجبات اور معاصی کے بجائے معروف و منکر کاعنوان اختیار کرنے میں شاید یہ حکمت بھی ہو کہ روکنے ٹو کنے کا معاملہ صرف ان مسائل میں ہوگا جو

اُمت میں مشہور و معروف ہیں اور سب کے نزدیک متفق علیہ ہیں، اجتہادی مسائل جن میں اُصولِ شرعیہ کے ماتحت مختلف رائیں ہوسکتی ہیں، ان میں بیروک ٹوک کا سلسلہ نہ ہونا چاہئے، افسوں ہے کہ عام طور پر اس حکیمانہ تعلیم سے غفلت برتی جاتی ہے اور اجتہادی مسائل کو جدال کا میدان بنا کر مسلمانوں کی جماعت کو ٹکر ایا جاتا ہے، اور اس کو سب سے بڑی نیکی قرار دیا جاتا ہے، اور اس کے بالمقابل متفق علیہ معاصی اور گناہوں سے رو کنے کی طرف توجہ بہت کم دی جاتی ہے۔ (از معارف القرآن ج:۲ ص:۱۲۱) واللہ سبحانہ اعلم واللہ سبحانہ اعلم

## پیدائش کے فوراً بعد مرنے والے بیچے کے نام رکھنے، نمازِ جنازہ اور تجہیر وتکفین کے اُحکام

سوال ا: - ایک عورت کا پانچ ماہ کا حمل ساقط ہوگیا، پیدائش کے بعد دائی بتاتی ہے کہ بچے نے سانس لیا اور فوراً ہی فوت ہوگیا، بچ کے اعضاء دُرست تھے، جس سے مذکر ومؤنث کی شناخت ہوتی تھی، مگر بہت ہی کمزور و ناتواں تھا۔ زید کہتا ہے کہ اس بچے نے دُنیا میں آکر سانس لیا ہے لہذا اس کے سب کام انجام دیئے جائیں، مثلاً عنسل، کفن، نمازِ جنازہ اور قبر بھی بنائی جائے۔

۲:- جب عنسل کے لئے آدمی آیا تو اس نے اپنے تجربے کی بناء پر کہا کہ اس نے سانس ہرگز نہیں لیا، اس کی ہیئت اور حالت الیی نہیں کہ اس میں جان پڑی ہو، اگر اس کے سب کام کئے تو آپ گنہگار ہوں گے، لہٰذا اس بچے کو بغیر عنسل اور بغیر نماز کے قبرستان کے ایک گوشے میں گڑھا کر کے دبادیا جائے۔

س:- اگریہ سب کام ضروری تھے تو اُب چونکہ اس کی نمازِ جنازہ نہیں پڑھی گئی تو کیا اس کی غائب نہاز پڑھی جائے جبکہ نمازِ جنازہ میں میت کا سامنے ہونا شرط ہے؟ اور سنتے ہیں کہ بڑے لوگوں کی نمازِ جنازہ غائبانہ پڑھی جاتی ہے، اور اس سلسلے کی ایک بات یہ ہے کہ ایسے بچوں کا نام رکھنا ضروری ہے؟ بکر کہتا ہے کہ نام رکھنا بہت ضروری ہے کیونکہ حشر میں نام سے پکارا جائے کا، خواہ ولادت مردہ ہو یا زندہ، نام رکھنا ضروری ہے۔ آپ ان سب باتوں کے بارے میں اَحکام بیان فرما ئیں۔

جواب ا: - بچے نے سانس لیا ہو یا نہ لیا ہو، جب اس کے تمام اعضاء بن چکے تھے تو اسے عنسل تو ہر حالت میں دینا چاہئے تھا اور اس کا نام بھی رکھنا چاہئے تھا، البتہ سانس نہ لینے کی صورت میں نماز ضروری نہیں تھی، لیکن جب قابلِ اعتماد دائی گواہی دے رہی ہے کہ بچے نے سانس لیا ہے تو اس کی گواہی معتبر ہے، اور اس کے بعد اس کو غسل دینا، نام رکھنا، کفن دینا، نمازِ جنازہ پڑھنا سب ضروری تھا

اور قبر بھی ہرحالت میں ضرور بنانی جا ہے تھی، کما فی رد المحتار، ولو شہدت القابلة أو الأم على الاستهلال تـقبـل فـي حـق الـغسل والصلوة عليه لأن خبر الواحد في الديانات مقبول اذا كان عدلا. (شامي ج: ١ ص:٣٩٥) وفي الدر المختار ومن ولد فمات يغسل ويصلّي عليه\_('' ۲: - دائی اگر قابلِ اعتماد تھی تو اس کے مقابلے میں عنسل دینے والے کا قول معتبر نہیں تھا۔ ٣: – اگر دفن کئے ہوئے زیادہ عرصہ نہیں گزرا اور تجربہ کارلوگ بیہ بتاتے ہیں کہ غالب گمان یہ ہے کہ میت پھولی پھٹی نہ ہوگی تو اس کی قبر پر نمازِ جنازہ پڑھنا واجب ہے، قبر پر جا کر اس طرح نماز پڑھ لیں جس طرح میّت کو سامنے رکھ کرنماز پڑھی جاتی ہے، اور اگر زیادہ عرصہ گزر چکا ہے اور غالب گمان پہ ہے کہ میت بھٹ گئی ہوگی تو پھر نماز نہ پڑھیں۔

لما في الدر المختار (وان دفن) واهيل عليه التراب (بغير صلوة) أو بها بلا غسل أو ممن لا ولاية لـه (صلّي على قبره) استحسانًا ما لم يغلب على الظن تفسخه من غير تقدير هو الأصحُ وفي رد المحتار (قوله صلّى على قبره) أي افتراضًا في الأوليين وجوازًا في الثالثة\_ والثداعكم ہم: - جی ماں! نام رکھنا ضروری ہے جبیبا کہ نمبرا میں گزرا۔ 21mg1/1/4

(فتؤى نمبر ٢٥٩/٢٥٩ الف)

## دارالحرب میں مرنے والےمسلمان پرشرعی اُحکام جاری ہوں گے

سوال: - ایک آ دمی نے دار الحرب میں اسلام قبول کیا، مگر وہ وہاں کوئی ایسے آ دمی کونہیں یا تا کہ جواسے قرآن پڑھائے اور فرائض اور واجبات سکھائے ، اسی حالت میں چھے ماہ گزر نے کے بعد وہ بشخص مرجا تا ہے، آیا اس پر دین کے اُحکام جاری ہوں گے یانہیں؟ اور اگر جاری ہوں گے تو اس کوکس طرح ادا کیا جائے؟

جواب: - اس صورت میں اس شخص کو جائے تھا کہ وہ دارالحرب سے ہجرت کر کے ایسی جگہ ا قامت اختیار کرنے کی کوشش کرتا جہاں دینی معلومات حاصل ہوسکتی ہوں، بہرحال وہ مسلمان ہے اور اسلامی أحکام اس پر جاری ہوں گے، اب جبکہ اس نومسلم کا انتقال ہو چکا ہے اس سے ہمدر دی رکھنے

<sup>(</sup>١) الدر المختار مع رد المحتار ج: ٢ ص: ٢٢٨ ، ٢٢٨ (طبع ايج ايم سعيد).

<sup>(</sup>٢) الدر المختار مع رد المحتار ج: ٢ ص: ٢٢٨، وفي الهندية ج: ١ ص: ١٦٥ (طبع مكتبه ماجديه) الفصل الخامس كتاب الجنائز، ولو دفن الميت قبل الصلوة أو قبل الغسل فانه يصلّي على قبره إلى ثلاثة أيام والصحيح أن هذا ليس بتقدير لازم بل يصلّى عليه ما لم يعلم أنه قد تمزق .... الخ. (مرب)

والله اعلم احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه مرم را ۱۳۹۱ه والوں کو جاہئے کہ بس قدر ہوسکے اسے ایصالِ ثواب کریں۔ الجواب صحیح بندہ محمد شفیع

(فتوی نمبر ۲۲/۴۶۷ الف)

# ون کے وفت کفن کی گرہ کھولنے کی حکمت میں عاشیہ شرح وقابیہ اور دیگر فقہائے کی عبارات میں تضاد کی شخفیق حاشیہ شرح وقابیہ اور دیگر فقہائے کی عبارات میں تضاد کی شخفیق

سوال: - شرح وقایہ کے حاشیہ میں لکھا ہے کہ گفن کی گرہ کھولنے میں فائدہ یہ ہوتا ہے کہ سوال و جواب کے وقت آسانی سے مردہ بیٹھ سکے، درایۂ اور روایۂ یہ کہاں تک سیجے ہے؟ لحد ہو یاشق، حقیقی طور پر بیٹھنا تو اس میں ممکن ہی نہیں، آپ واضح فرمائیں۔

جواب: - حاشيه شرح وقاليه کا مأخذ معلوم نہيں ہوسکا، تمام فقہائے کرام اس حکم کی وجہ یہ لکھتے ہیں کہ گرہ باندھنا انتشار کے خوف سے تھا، اور اب یہ خوف نہیں رہا، اس لئے کھول دی جائے، کذا فی شرح الوقایة، والهدایة، والدر المحتار ۔ واللہ المحتاد ۔ واللہ المحتاد ۔ الجواب حجے الجواب حجے عفا اللہ عنہ محمد شفیع عفا اللہ عنہ

(فتوى نمبر ١٩/١٣٣ الف)

<sup>(</sup>١) وفي حاشية شرح الوقاية ج: ١ ص: ٢١٠ (طبع ايچ ايم سعيد) ويحل للاستغناء فانه انما عقد خيفة انتشار الكفن ليسهل عليه الجلوس في القبر عند سؤال الملكين.

 <sup>(</sup>٢) وفي شرح الوقاية ج: ١ ص: ٢١٠ (طبع سعيد) ويحل العقدة أي العقدة التي على الكفن خيفة الانتشار.

 <sup>(</sup>٣) وفي الهداية فصل في الدفن ج: ١ ص: ١٨٢ (طبع مكتبه شركت علميه) (ويحل العقدة) لوقوع الأمن من الانتشار.

<sup>(</sup>٣) وفي الدر المختار ج: ٢ ص: ٢٣٦ (طبع سعيد) وتحل العقدة للاستغناء عنها وفي الشامية (قوله للاستغناء عنها) لأنها تعقد لخوف الانتشار عند الحمل.

## ﴿ فصل فی إیصال الثواب ﴾ (ایصال ثواب سے متعلق مسائل کا بیان)

سوال: - جولوگ گھروں پر قرآن خوانی کراتے ہیں ان کوقر آن کا ثواب ملے گا یانہیں؟ پھر اس مردے کے لئے جس کے لئے قرآن خوانی کرائی ہے اسے ثواب ملے گا یانہیں؟

اگراللہ کے نام پر کپڑا یا پیسہ دیا جائے ، ہماری نیت اس مردے کی رُوح کو تُواب پہنچانے کی ہوتو کیا اسے تُواب ملے گا یا نہیں؟ ہم روزانہ تلاوتِ قر آنِ پاک یا دُرود شریف، کلمہ طیبہ پڑھ کر حضرت آدم علیہ السلام سے لے کرتمام انبیاء تک اور تمام مسلمانوں کو جو رحلت کر چکے ہیں ان کو ایصال تُواب کریں تو کیا ان کو واب ملے گا یا نہیں؟

۲:- اگرکسی شخص کا ذاتی کاروباریا مکان کا کراییآتا ہو، وہ اسے چھوڑ کرانتقال کرجائے تو اس شخص کے لئے بیدا ثاثہ جواس کی اولا داستعال کرتے ہیں، کیا بیصدقۂ جاربیہ ہوگا یانہیں؟

جواب ا: - نفلی عبادات، خواہ وہ تلاوتِ قرآن ہو یا نفلی نماز ہو یا صدقہ ہو، اس کا ثواب کسی مردے کو پہنچایا جاسکتا ہے اور اس کو ثواب پہنچتا بھی ہے، اور خود ایصال ثواب کرنے والے کو بھی ثواب ماتا ہے، لیکن اس کے لئے طریقہ ایسا اختیار کرنا چاہئے جس میں نام ونمود اور دکھاوا وغیرہ نہ ہو۔ آج کل گھروں پر با قاعدہ لوگوں کو جمع کر کے جوقر آن خوانی کی جاتی ہے اس میں اکثر نام ونمود ہوتا ہے اور ناجائز رسمیس ہوتی ہیں، اس لئے اس سے پر ہیز کر کے میت کو ثواب پہنچادیں، روزانہ جو تلاوت یا شبیح وغیرہ پڑھتے ہیں اس کا ثواب تمام وفات شدہ مسلمانوں کو پہنچایا جاسکتا ہے، اس میں کوئی حرج نہیں، وغیرہ پڑھتے ہیں اس کا ثواب تمام وفات شدہ مسلمانوں کو پہنچایا جاسکتا ہے، اس میں کوئی حرج نہیں،

(۱۳۱۱) ايسال أواب ك ثبوت ك لئ چند قرآنى آيات يه بين: - فَاعْلَمُ أَنَّهُ لَآ اِللهُ وَاسْتَغْفِرُ لِلذَّبُوكَ وَلِلْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ اللهُ وَاسْتَغْفِرُ لِلذَّبُونَ وَبَنَا اللهُ وَاللهُ وَلِلْمُوالِدُونَ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّ

#### بلكهان شاءالله موجب ثواب ہوگا۔

(گزشتە سے پوستە)......اور چنداحادىث مباركەپ بىن:-

وفى الصحيح للبخاري باب اذا قال دارى صدقة ... الخ رقم: ٢٢٠٥ ج: ٣ ص: ١٠١ (طبع دار ابن كثير يمامة بيروت) عن ابن عباس أن سعد بن عبادة توفيت أمّه وهو غانب عنها فقال: يا رسول الله! ان أمّى توفيت وأنا غانب عنها أينفعها شئ ان تصدقت به عنها؟ قال: نعم! قال: فانى أشهدك ان حائطى المخراف صدقة عليها.

وفي مشكوة المصابيح ج: ١ ص: ١٣١ (طبع قديمي كتب خانه) عن معقل بن يسار قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اقرؤا سورة يسين على موتاكم. رواه أحمد وأبوداؤد. وفي شرح الصدور للسيوطيّ ص: ١٣٥ (مطابع الرشيد مدينة المنورة) أخرج أبو القاسم سعد بن على الزنجاني في فوائده عن أبي هريرةٌ قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من دخل المقابر ثم قرأ فاتحة الكتاب و قُل هُوَ اللهُ أحد و ألهكم التّكاثرُ ثم قال: اللّهم اني قد جلعت ثواب ما قرأت من كلامك الأهل المقابر من المؤمنين والمؤمنات كانوا شفعاء له الى الله تعالى. وفيه أيضًا ص: ١٣٥ عن أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من دخل المقابر فقرأ سورة يسين خفف الله عنهم وكان له بعدد من فيها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من دخل المقابر فقرأ سورة يسين خفف الله عنهم وكان له بعدد من فيها الله عليه وسلم: ان الله ليرفع الدرجة للعبد الصالح في الجنة فيقول: يا ربّ أنّي لي هذه؟ فيقول: باستغفار ولدك لك. واخرجه البخاري في الأدب عن أبي هريرةٌ موقوفًا. وفيه أيضًا ص: ١٣٥ عن أحمد ولفظ البيهقي: دُعاء ولدك لك. وأخرجه البخاري في الأدب عن أبي هريرةٌ موقوفًا. وفيه أيضًا ص: ١٣٥ عن أحمد بن حنبلٌ قال: اذا دخلتم المقابر فاقرؤا بفاتحة الكتاب والمعوذتين و قُلُ هُوَ اللهُ أحَدُ واجعلوا ذلك الأهل المقابر فانه يصل اليهم.

وفى الصحيح للامام مسلم باب ما يلحق الانسان من الثواب بعد وفاته رقم: ١ ٢٣١ ج: ٣ ص: ١ ٢٥٥ (طبع دار احياء النبراث العربى بيروت) عن أبى هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ثم اذا مات الانسان انقطع عنه عمله الا من شدقة جارية أو علم ينتفع بها أو ولد صالح يدعو له. وراجع أيضًا مرقاة المفاتيح ج: ٣ ص: ٨٢ (طبع مكتبه امداديه ملتان).

. وفي شرح العقائد ص: ١ ٢ ا (طبع قديمي كتب خانه) وفي دعاء الأحياء للأموات وصدقتهم أي صدقة الأحياء عنهم أي عن الأموات نفع لهم أي للأموات خلافًا للمعتزلة.

ان آیات قرآ نیداوراحادیث و کتبِ عقائد کی عبارات کی بناء پر حضراتِ فقهائے کرامؓ نے اس عقیدهٔ ایصالِ ثواب کو دُرست قرار دیا ہے، اور نہ صرف اس کا اثبات فرمایا بلکہ اے مستحسن قرار دیا، چنانچہ کتب فقہ میں ہے:-

وفي الهداية، باب الحج عن الغير ج: ١ ص: ٢٩٦ (طبع مكتبه شركت علميه) ان الانسان له أن يجعل ثواب عمله لغيره صلوة أو صومًا أو صدقة أو غيرها عند أهل السنة والجماعة.

وفى الشامية ج: ٢ ص: ٢٣٣ مطلب فى القراءة للميت واهداء ثوابها له، صوح علمائنا فى باب الحج عن الغير بأن للانسان أن يجعل ثواب عمله لغيره صلوة أو صومًا أو صدقة أو غيرها كذا فى الهداية .... الأفضل لمن يتصدق نفلًا أن ينوى لجميع المؤمنين والمؤمنات لأنها تصل اليهم ولا ينقص من أجره شئ هو مذهب أهل السنة والجماعة (وفيه بعد أسطر) وفى البحر: من صام أو صلّى أو تصدق وجعل ثوابه لغيره من الأموات والأحياء جاز، ويصل ثوابها اليهم عند أهل السنة والجماعة، كذا فى البدائع.

وفي معارف السنن ج: ٥ ص: ٢٨٦ (طبع ايج ايم سعيد) وقد تعرض في الهداية الى مسألة الاثابة واهداء الثواب فقال الأصل في هذا الباب أن الانسان له أن يجعل ثواب عمله لغيره صلوة أو صومًا أو صدقة وغيرها عند أهل السنة والجماعة. وفيه أيضًا ج: ٥ ص: ٢٩١ ثم ان الشافعي لا يجوز اهداء ثواب تلاوة القرآن ولا يصح عنده الاثابة فيما عدا الدعاء والصدقة ولكن الشافعية أفتوا بايصال ثواب التلاوة ويجوز عندنا اهداء ثواب كل شئ .... وتبين أن مذهب أبى حنيفة في هذا الصدد أوسط المذاهب .... الخ. (محمر زير حق توازعفا الله عنهما)

۔۔ اگر کسی شخص نے اس نیت سے کمایا ہو کہ یہ میرے بچوں یا عزیزوں کے کام آئے تو اِن شاءاللّٰداس پرصدقۂ جاربہ کا ثواب ملنے کی اُمید ہے۔ واللّٰداعلم

018-1/1-18

(فتوی نمبر ۳۲/۱۹۰۳ ج)

## ایصالِ ثواب کے لئے صدقہ جاریہ میں کون سی چیز بہتر ہے؟

سوال ا: - صدقهٔ جاریه کے لئے مندرجہ ذیل چیزوں میں سے کون می بہتر ہے؟ الف: - مسجد کی تقمیر میں حصہ لینا، ب: - دینی مدرسه کی امداد کرنا، ت: - کنواں تقمیر کرنا، ج: - یا اور کوئی کام جس سے مرحوم کوثوابِ دارین حاصل ہو۔

۲: - لوگ کہتے ہیں کہ انسان سے گناہِ کبیرہ اور صغیرہ سرز د ہوں تو ۹۰ ہزار مرتبہ کلمہ شریف بعنی "لآ اِللّٰہ اُللّٰہ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللّٰهِ" پڑھ کرمرحوم کواس کا ثواب دے دیں یا بخش دیں تو اس کے سارے گناہ اللّٰہ معاف کر دیتا ہے، اور اسے عذابِ دوزخ سے نجات دیتا ہے، کیا بیرجج ہے؟

سازے گناہ اللّٰہ معاف کر دیتا ہے، اور اسے عذابِ دوزخ سے نجات دیتا ہے، کیا بیرجج ہے؟

سازے گناہ اللّٰہ معاف کردیتا ہے، اور اسے عذابِ خم کہ تو اب مرحوم یا مرحومہ کو پہنچا دینے سے عذاب ختم ہوجا تا ہے؟

۳۰- مجھے پڑھنے کے لئے ایسی چیز بتادیں کہ اس کو پڑھوں اور عذابِ قبر سے محفوظ رہوں۔ ۵:- کلام پاک یا تمیں پارے مسجد میں رکھوادیں تو کیا مرحومہ کو ثواب ہوگا؟ ۲:- میری اہلیہ ہارٹ فیل ہونے سے اللہ کو پیاری ہوگئی، نمازِ تہجد ادا کرنے کے بعد نمازِ فجر

ے وقت نماز کے انتظار میں بیٹھی تھی کہ اس کا انتقال ہو گیا، ایسی عورت کے متعلق کیا تھم ہے؟ ۔ ۔

جواب ا: - بیتمام اُمور خیر ہی خیر ہیں ، اور صدقۂ جاریہ کے لئے ایسے کام کا انتخاب کرنا بہتر ہے جس کی ضرورت بھی زیادہ ہواور جس کا فائدہ عرصے تک لوگ اُٹھاتے رہیں ، اپنے حالات کے لحاظ سے اس کا فیصلہ ہرشخص کوخود کرنا جا ہے۔

۲:- سارے کے سارے گناہ معاف ہونے گی تو کوئی ضانت نہیں،لیکن کلمہ ُ طیبہ یا قرآن شریف پڑھ کر جتنا زیادہ سے زیادہ ثواب میّت کو پہنچاسکتے ہوں، بہتر ہے۔<sup>(۱)</sup>

۳:- اس کا جواب بھی وہی ہے، تلاوتِ قرآن کا ایصالِ ثواب کیا جائے تو ہر حرف پر دس نیکیاں میت کوملتی ہیں،لہٰذا جتنا زیادہ سے زیادہ ایصالِ ثواب کیا جائے گا میت کے نامہُ اعمال میں اضافہ (۲) ہوگا، اور عذاب میں کمی ہوتی چلی جائے گی،لیکن عذاب سے رہائی کی مکمل ضانت کوئی نہیں دے سکتا۔

ہ:- قرآن مجید کی تلاوت جتنی زیادہ ممکن ہو، کریں، خاص طور سے سورہ ملک (لیعنی "تَبَارَكَ الَّذِي بَيَدِهِ الْمُلْكُ" ) روزانه يرها كرين، حديث ميں ہے كه بيسورت عذابِ قبرے انيان كومحفوظ ركھنے ميں مددگار ہوتی ہے، نيز "سُبُحَانَ اللهِ وَالْحَمُدُ لِلَّهِ وَلَآ اِللَّهُ اللَّهُ وَاللّهُ ٱلْحُبُرُ" اور استغفار کثرت ہے کیا کریں،اس سے گناہ معاف ہوتے ہیں۔

۵: - دونوں سے ثواب حاصل ہوگا۔"

٢: - آپ كى اہليه كى وفات جس انداز سے ہوئى وہ قابلِ رشك ہے، الله تعالىٰ كى رحمت سے یمی اُمید رکھنی جاہے کہ اِن شاء اللہ وہ جنتی ہیں، لیکن ساتھ ہی ایصالِ ثواب میں کوتاہی نہیں کرنی واللداعكم عاہے۔

01194/1/9 (فتوی نمبر ۲۹/۶۱ الف)

عقيدهٔ ايصال ثواب

سوال: - قرآن میں اس بات کی وضاحت ہے کہ ہرانسان کے نیک عمل کا جوثواب ہوگا اس کا صرف کرنے والاحق دار ہے، وہ دُوسرے کونہیں دیا جاسکتا،لیکن مسلمان دھڑ لے سے ایصال ثواب كررہ ہيں، يہاں تك كە حج بدل بھى كرتے يا كراليتے ہيں، كيا ايصال ثواب كيا جاسكتا ہے؟ جواب: - قرآن كريم نے بيفر مايا ہے كه: "انسان كوبطور حق صرف اسى عمل كا أجر ملے گا جو اس نے خود کیا ہو'' ''کلین اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے اس کے استحقاق سے زائد کوئی اَجراپنی رحمت سے دے دیں تو بیاس کے خلاف نہیں' چنانچہ احادیث میں جو ایصالِ ثواب کا ثبوت ہے، وہ اللہ تعالیٰ کی اسی رحمت کی بنیاد پر ہے، احادیث چونکہ قرآنِ کریم کی تفسیر ہیں اور قرآنِ کریم نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو قرآن کامعلم بنا کر بھیجنے کا ذکر فرمایا ہے، اس لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیان کردہ تفسیر مستند تزین تفسیر ہے۔ DICTT/A/P (فتوی نمبر ۱۰/۵۰۵)

<sup>(1)</sup> صفحه نمبر ۵۸۸ اوراس کا حاشیه ملاحظه فرمائیں۔

<sup>(</sup>٢) "وَأَنُ لَّيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى" (سورة النجم: ٣٩).

<sup>(</sup>٣) وفي شرح الصدور للسيوطي باب في قراءة القران للميت أو على القبر ص: ١٣٨ (طبع مطابع الرشيد مدينة المنورة) ليس للانسان الا ما سعلى، من طريق العدل فأما من باب الفضل فجائز أن يزيده الله تعالى ما شاء قاله الحسين بن الفضل، وكذا في مرقاة المفاتيح ج: ٣ ص: ٨٢ (طبع مكتبه امداديه ملتان). نيز ايسال ثواب متعلق مزير تفصيل اورخاص طور پرآیت نذکورہ کے مفہوم کے لئے نذکورہ کتاب شوح الصدور للسيوطئي باب في قواءة القوان للميت أو على القبر ص: ۱۳۴ اور سابقه فتوی اور حاشیه ملاحظه فر ما نمیں ۔ (محمد زبیرحق نواز )

### The Meanings of

## THE NOBLE QUR'AN

by Mufti Muhammad Taqi Usmani





(Quranic Studies Publishers)

فون: 5031565 - 5031566 اى ميل: 5031566